Когда размышляешь о том, что произошло с нашей страной и народом, который всегда с особым благоговением возносил свои молитвы к Пресвятой Богородице, понимаешь, что многие непонятные для историков повороты событий в нашей национальной жизни не были результатом каких-то человеческих действий. Молитвами Пречистой Царицы Небесной, избравшей, как Свой жребий, Отечество наше, Господь, несомненно, управлял историческим процессом — а иначе, с точки зрения человеческой логики, не осталось бы камня на камне от нашей веры, нашей Церкви и наших христианских ценностей.

Ни одна страна в мире не претерпела таких гонений, такого сознательного уничижения христианской веры, как Русь Святая. Как будто сам диавол поругался над святостью нашего народа! Силы зла, которые воздействовали на сознание нашего народа и затмили его историческую память, заставляли его поверить в некие идеологические схемы, фантастические, абсолютно нереальные идеи. Но жизнь показала, что от всех этих идей, за которые проливалась кровь, за которые страдали люди, не осталось ничего.

То, что произошло с нашим народом, — это обращение от безбожия к вере, и это, наверное, самое сильное доказательство бытия Божия и присутствия Богоматери в жизни нашего многострадального народа.

### Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

Из проповеди Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла 7 апреля 2025 года, в праздник Благовещения Пресвятой Богородицы, после Божественной литургии в Благовещенском соборе Московского Кремля

### ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

# СОДЕРЖАНИЕ

### май 05 [1002] 2025

4 ПАСХАЛЬНОЕ ПОСЛАНИЕ Патриарха Московского и всея Руси КИРИЛЛА архипастырям, пастырям, диаконам, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

### Официальная хроника

- 6 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 15 Определение Священного Синода
- 26 Наречение и хиротония архимандрита Макария (Комогорова) во епископа Тарусского

### Великая Победа. 80 лет

- 32 Диакон Александр Черепенин
  Церковь зовет к защите Родины
  Что о любви к Родине говорили Патриарх Сергий
  и Патриарх Алексий I в годы Великой
  Отечественной войны
- 40 *М. В. Шкаровский* Подвиг веры в блокадном Ленинграде
- 51 Светлана Медведева
  Укрепляясь верой, дожили до Пасхи и до Победы
  Как вера Христова помогла горьковчанам выстоять
  в годы Великой Отечественной войны

61 Алексей Реутский
Мне отмщение и Аз воздам (Рим. 12, 19)
Об ущербе, который был нанесен Русской Православной
Церкви немецко-фашистской оккупацией в годы
Великой Отечественной войны

### Летопись святости

68 Екатерина Каликинская Святитель Лука в Переславле-Залесском

### Православие в мире

77 Любовь АфонинаБудь верен до смерти, и дам тебе венец жизни (Откр. 2, 10)Мученики восстания ихэтуаней в Китае

### Вечная память

- 90 Епископ Виктор (Пьянков)
- 92 Иерей Сергий Мусонов

### **Чтение**

94 Книги издательства Московской Патриархии

### РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ

**Павел, митрополит Крутицкий и Коломенский,** Патриарший наместник Московской митрополии (председатель совета)

Тихон, митрополит Симферопольский и Крымский,

председатель Патриаршего совета по культуре

Евгений, митрополит Екатеринбургский и Верхотурский,

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации

### Николай, епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский.

главный редактор Издательства Московской Патриархии, главный редактор «Журнала Московской Патриархии»

Протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии

### Владимир Легойда,

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ

**Протоиерей Петр Иванов,** ответственный редактор «Журнала Московской Патриархии»

#### Ежеквартальное приложение «ХРАМОЗДАТЕЛЬ»

Никандр, митрополит Владимирский и Суздальский, председатель Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата Иерей Владислав Мишин, исполняющий обязанности председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации

**Протоиерей Владимир Клюев,** ответственный секретарь приложения «Храмоздатель»

### РЕДАКЦИЯ

Главный редактор епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай

Ответственный редактор протоиерей Петр Иванов

Исполнительный редактор Елена Старикова

Ведущий редактор Ирина Щеглова

Редакторы Елена Алексеева, Алексей Реутский,

диакон Александр Черепенин

**Фоторедактор** Татьяна Поздеева

Корректоры Ольга Грецова, Любовь Федецкая

Верстка Яны Крутий

Препресс и цветокоррекция Александры Палавиной

**Распространение**: тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 22-28; эл. почта: info03@rop.ru

**Интернет:** www.jmp.ru; www.e-vestnik.ru; www.vk.com/evestnik; www.ok.ru/zhurnalmos; www.elitsy.ru/communities/109421; t.me/JofMP

**В номере использованы** материалы Пресс-службы

Патриарха Московского и всея Руси

Фото: иерей Игорь Палкин, Сергей Власов, Олег Варов, МИА «Россия сегодня», епархиальные пресс-службы, Flickr.com, портал iluki.ru

**На 1-й странице обложки:** Чудо святого Георгия о змие. Мозаика большого тимпана Главного храма Вооруженных Сил России. 783 x 1420 см, смальта, 2019 г. Автор — Василий Нестеренко, народный художник РФ

**Адрес редакции:** 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 20, корп. 3; тел./факс: +7 (499) 246-01-65, эл. адрес: info03@rop.ru

**Отпечатано:** ООО «ИПК Парето-принт», 170016, Тверская область, Калининский район, Бурашевское сельское поселение, Торговопромышленная зона Боровлево-1, 3A

Подписной индекс в каталоге Почта России: ПП950

Подписка в редакции: тел. +7 (499) 246-48-79

Цена свободная. ISSN 0132-862X

Журнал Московской Патриархии издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013

Учредитель и издатель: Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви», 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 18/1, стр. 1

### НЕ ПРЕВОЗМОГУТ ТЕБЯ. ИБО Я С ТОБОЮ

Празднуем Пасху Господню, укрепляясь в вере в восставшего тридневно от гроба Христа Жизнодавца. Ведомая Святейшим Патриархом Кириллом, Русская Православная Церковь благовествует миру о торжестве вечной жизни, в усердии развивая все направления своего служения. Воспоминая героические события восьмидесятилетней давности, когда состоялась Великая Победа, завоеванная миллионами жизней наших соотечественников, осмысливаем применительно к действительности минувшего столетия древнее пророческое речение (см. Иер. 1, 19), в котором говорится о тайне Промысла Божия, ведущего народы по путям истории. Как некогда сказал наш Первосвятитель, «Великая Отечественная война явила нам Божию правду о нас самих. Она наказала нас за грех, но явила нам великую славу и силу нашего народа». В этом выпуске журнала мы напоминаем читателям о патриотической деятельности Патриархов Сергия и Алексия, о богословском осмыслении ими подвига защитников Родины. Русская Церковь, гонимая и обескровленная, но исполненная патриотического духа, молитвой, проповедью, делами благотворительности объединяла людей, вдохновляла на сопротивление врагу. Так было и в осажденном блокадном Ленинграде, и на Нижегородской земле (в Горьком). Преступная ярость захватчиков была обращена и против православных святынь, о чем свидетельствует ужасающая статистика разрушений.

Два материала в этом номере рассказывают о том, как в душе православного человека созидается святость. В связи с появлением в Переславле-Залесском церковного музея, говорим о подвиге врачебного служения будущего архиепископа Луки Симферопольского, впоследствии внесшего огромный вклад в дело Победы и через пламенную проповедь, и через исцеление раненых воинов.

Христос Воскресший послал Своих учеников проповедовать Евангелие во все концы вселенной. Этому примеру последовали русские миссионеры, взрастившие православную паству в Китайской империи. Сто двадцать пять лет тому назад, в страшных условиях языческого восстания, мученики китайские не убоялись испытаний и остались верными Спасителю даже до смерти, доказав, что, когда Он рядом, противник не превозможет.



## ПАСХАЛЬНОЕ ПОСЛАНИЕ

Патриарха Московского и всея Руси КИРИЛЛА архипастырям, пастырям, диаконам, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

Возлюбленные о Господе Преосвященные архипастыри, всечестные пресвитеры и диаконы, боголюбивые иноки и инокини, дорогие братья и сестры!

### ХРИСТОС ВОСКРЕСЕ!

Этими жизнеутверждающими и исполненными огромной духовной силы словами сердечно приветствую всех вас и поздравляю с великим и светозарным праздником Святой Пасхи.

Церковная традиция неслучайно именует сей день *праздником праздников* и *торжеством из торжеств*, ибо Воскресение Христово — крепкое основание нашей веры и надежды. В нем преображение и обновление каждого человека, свет вечной жизни и источник непреходящей радости. Воскресение Христово уничтожило самых страшных врагов рода человеческого — грех и смерть, разрушило преграду между Богом и людьми и избавило нас от власти зла.

Прославляя Воскресение Спасителя, святитель Николай Сербский писал, что «победа Христова есть единственная победа, коей могут радоваться все человеческие существа от первозданного и до последнего. Всякая другая победа на земле разделяла и разделяет людей... Но только Христова победа — как солнце, изливающее светлые лучи на всех тех, кто стоит под ним» (Беседы. Евангелие о Победителе смерти).

Это означает, что каждому человеку, стремящемуся ко спасению, каждому верующему и следующему за Христом дарована возможность одержать победу над грехом и стать, по слову апостола и евангелиста Иоанна, возлюбленным чадом Божиим (1 Ин. 3, 1).

Мы празднуем Пасху, торжествуя не переход из одной земли в другую, пусть и Обетованную, как отмечали древние евреи ветхозаветную пасху, радуясь освобождению из многолетнего египетского плена. Наша Пасха об ином. Господь избавил нас от *тымы греха и тени смертной* (Лк. 1, 79) и даровал нам Небесное Царство.





«На свет свободы вывел Христос печальных заключенных — к высотам горним рая возвел Он их, ликуя» (Гимн XXXVIII) — эти вдохновенные строки преподобного Ефрема Сирина выражают глубокое переживание пасхальной тайны — тайны спасения человека от воздействия на него зла. Зло не исчезло, но человек обрел возможность силой благодати Божией бороться со злом и побеждать его через покаяние, молитву и приобщение Тела и Крови Спасителя в таинстве Святой Евхаристии. Поэтому вместе с апостолом Павлом утверждаем, что Воздвигший Христа из мертвых оживотворит и наши смертные тела Духом Своим, живущим в нас (Рим. 8, 11).

Пасха Христова знаменует переход от земного тления к вечной жизни с Богом, к единству с нашим Творцом и Искупителем. А потому, радуясь о Воскресшем ради нас Иисусе и с благодарностью принимая Чашу спасения (Пс. 115, 4), в которой Церковь преподает нам истинную Пищу и Питие бессмертия — Тело и Кровь Христовы, будем неустанно и неумолчно прославлять Господа делами любви и милосердия, являя себя Его верными учениками.

И хотя наше стремление к добру и преуспевание в деле Божием может казаться порою скромной лептой вдовицы (Мк. 12, 42), будем всегда иметь попечение о том, чтобы не ослабевала в нас твердость веры и непоколебимость надежды, зная, что труд наш все же не тщетен пред Господом (1 Кор. 15, 58).

Воздадим же Воскресшему Спасителю хвалу и славу, обнимем друг друга с любовью и поделимся немеркнущей пасхальной радостью со всяким человеком, с кем сведет нас Бог на нашем жизненном пути, словом и делом свидетельствуя о том, что

### ВОИСТИНУ ВОСКРЕСЕ ХРИСТОС!

ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ Пасха Христова 2025 год



# Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла

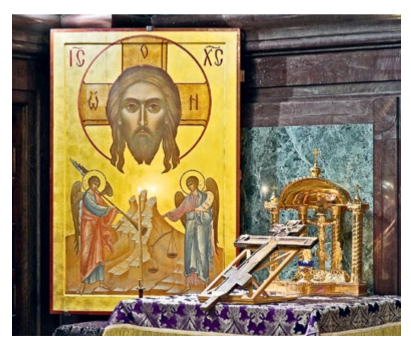




22 марта 2025 года, в канун Недели 3-й Великого поста, Крестопоклонной, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение с чином выноса Честного и Животворящего Креста Господня в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. После великого славословия Предстоятель Русской Православной Церкви совершил чин выноса Креста.

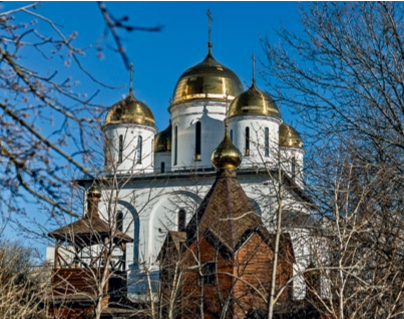
23 марта, в Неделю 3-ю Великого поста, Крестопоклонную, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил чин великого освящения храма священномученика Ермогена, Патриарха Московского и всея Руси, — Патриаршего подворья в Зюзине г. Москвы (Андреевское благочиние Юго-Западного викариатства Московской епархии) и Божественную литургию святителя

Василия Великого в новоосвященном храме. Святейший Патриарх Кирилл освятил два престола: центральный — в честь священномученика Ермогена, южный — в честь преподобного Сергия Радонежского. Также были освящены 20 антиминсов. На малом входе указом Святейшего Патриарха Кирилла во внимание к трудам по строительству храма священномученика Ермогена в Зюзине настоятель иерей Иоанн Омелянчук











Храм священномученика Ермогена, Патриарха Московского и всея Руси, в Зюзине возведен по Программе строительства православных храмов в г. Москве. Указом Святейшего Патриарха Кирилла от 2 сентября 2013 года при строящемся храме было учреждено Патриаршее подворье. Строительство храма велось с июня 2018 года по сентябрь 2023 года. Закладной камень был освящен 6 апреля 2019 года. 4 марта 2023 года был освящен крестильный храм преподобного Сергия Радонежского. В октябре 2023 года храм священномученика Ермогена был введен в эксплуатацию.

Каменная двухэтажная пятиглавая крестово-купольная церковь с трехшатровой звонницей с севера и с одноглавым крестильным храмом с юга возведена по проекту архитектора В. И. Козлова. В основу архитектурного облика храмового комплекса была положена стилистика самобытной церковной архитектуры, которая утвердилась на Руси по преодолении Смуты 1613 года. Доминантой комплекса выступает высокий пятиглавый храм на 500 человек. Неотъемлемой его частью служит отдельно стоящая шатровая звонница. Невысокий крестильный храм на 120 человек, примыкающий с южной стороны, призван усилить впечатление величия основного храма.





был удостоен права ношения палицы. За Литургией Святейший Владыка рукоположил диакона Иоанна Зуева, клирика храма Архангела Михаила при клиниках на Девичьем поле г. Москвы, в сан иерея. По завершении Литургии было совершено поклонение Честному и Животворящему Кресту Господню. Иерей Иоанн Омелянчук приветствовал Святейшего Патриарха Кирилла и преподнес Его Святейшеству икону с изображениями тезоименных святых родных и близких Предстоятеля (на иконе изображены святые Кирилл, Владимир, Ермоген, Никодим, Михаил, Раиса, Николай, Елена). Святейший Патриарх Кирилл обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. В дар новоосвященному храму Святейший Патриарх Кирилл передал Иверскую икону Божией Матери. Затем состоялось вручение церковных наград. Во внимание к помощи в строительстве храма священномученика Ермогена, Патриарха Московского и всея Руси, — Патриаршего подворья в Зюзине были удостоены: генеральный директор ООО «Роспродукт» А. Б. Потехин — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; начальник отдела урегулирования

задолженности Инспекции ФНС России № 27 Е. А. Морозов — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; начальник отдела департамента по управлению имуществом и корпоративным отношениям ПАО «Газпром» С. Е. Кузнецов — медали ордена преподобного Сергия Радонежского; генеральный директор ООО «Роликс» А. Н. Климашевский медали ордена преподобного Сергия Радонежского; заведующий хозяйством — староста храма священномученика Ермогена С. И. Антонович медали ордена преподобного Сергия Радонежского.

1 апреля в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с первым заместителем председателя Правительства Российской Федерации Д. В. Мантуровым.

**1 апреля** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

принял митрополита Балтийского и Светлогорского Серафима, Патриаршего наместника Калининградской митрополии.

2 апреля вечером, в канун четверга 5-й седмицы Великого поста, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил утреню четвертка Великого канона с чтением Великого покаянного канона преподобного Андрея Критского и жития преподобной Марии Египетской («Мариино стояние») в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы. По окончании богослужения Святейший Владыка встретился с военнослужащими, проходящими лечение в Центральном военном клиническом госпитале им. А. А. Вишневского и Химкинской областной больнице, и членами их семей.

**4 апреля**, накануне субботы 5-й седмицы Великого поста — праздника Похвалы Божией Матери (Субботы Акафиста), Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил утреню с чтением акафиста Пресвятой Богородице в кафедраль-

ном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы. По традиции на это богослужение приносится Серафимо-Дивеевская икона Божией Матери «Умиление», келейная икона преподобного Серафима Саровского, которая в течение года хранится в крестовом храме Владимирской иконы Божией Матери Патриаршей резиденции в Чистом переулке в Москве.

6 апреля, в Неделю 5-ю Великого поста, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Донской ставропигиальный мужской монастырь в Москве, где возглавил празднование в честь 100-летия преставления святителя Тихона, Патриарха Московского (1925). Святейший Патриарх Тихон отошел ко Господу в день праздника Благовещения Пресвятой Богородицы, 7 апреля 1925 года. На заседании Священного Синода Русской Православной Церкви 13 октября 2022 года (журнал № 106) был утвержден план мероприятий, приуроченных к празднованию 100-летия блаженной кончины святителя Тихона,

Патриарха Московского, в соответствии с которым праздничные богослужения святителю Тихону в 2025 году, по причине совпадения дня его кончины с праздником Благовещения Пресвятой Богородицы, предлагалось назначить на 24 марта / 6 апреля, Неделю 5-ю Великого поста, и в этот день во всех храмах Русской Православной Церкви совершить полиелейные богослужения святителю Тихону. В Большом соборе Донской обители Предстоятель Русской Православной Церкви поклонился мощам святителя Тихона и совершил Божественную литургию святителя Василия Великого. Его Святейшеству сослужил сонм архипастырей Русской Православной Церкви, столичное духовенство, а также представители Поместных Православных Церквей. Перед причастием Патриарший архидиакон Константин Барган огласил Обращение Святейшего Патриарха Кирилла в связи со 100-летием со дня преставления святителя Тихона. По завершении Литургии Святейший Владыка совершил славление и прочитал молитву у раки с моща-

ми святителя. Заместитель председателя Правительства Российской Федерации Д. Н. Чернышенко зачитал приветствие Президента России В. В. Путина участникам памятных мероприятий по случаю 100-летия преставления Патриарха Тихона. Затем Предстоятель Русской Церкви обратился с Первосвятительским словом ко всем участникам торжеств. Далее Святейший Патриарх Кирилл возглавил торжественную передачу ковчега с частицей мощей святителя Тихона организаторам программы по принесению святыни в города России и Беларуси. Ковчег с частицей мощей был создан мастерами Художественно-производственного предприятия «Софрино» специально для торжеств в честь 100-летия преставления святителя Тихона. Перед началом Патриаршего богослужения он был установлен на престоле Большого собора. Организатором программы принесения ковчега с частицей мощей святителя Тихона по благословению Святейшего Патриарха Кирилла выступает Комиссия Русской Православной Церкви по развитию паломничества и при-







несению святынь при содействии руководства регионов России и организационной поддержке Всемирного русского народного собора и благотворительного фонда «Царьград». В галерее Большого собора Донского монастыря представители сербской диаспоры в Москве преподнесли Его Святейшеству от себя и от имени русского подворья в городе Лимассол на Кипре портрет Патриарха Тихона, созданный художником Филиппом Москвитиным. Верующим были розданы иконки святителя Тихона с Патриаршим благословением.

6 апреля вечером, в канун праздника Благовещения Пресвятой Богородицы, дня преставления святителя Тихона, Патриарха Московского (1925), Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве.

**7 апреля**, в праздник Благовещения Пресвятой Богородицы, сотую годовщину преставления святителя Тихона,

Патриарха Московского (1925), Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию святителя Иоанна Златоуста в Благовещенском соборе Московского Кремля. В этот день исполнилось 56 лет служения Его Святейшества в священном сане. 7 апреля 1969 года, в праздник Благовещения Пресвятой Богородицы, монах Кирилл (Гундяев), в то время учащийся Ленинградской духовной академии, был рукоположен во диаконы. На сугубой ектении были вознесены молитвенные прошения о Святейшем Патриархе Кирилле: «Еще молимся Вседаровитому Господу нашему о еже милостивым оком призрети на ны, благодарныя сия молитвы, в 56-ю годовщину служения у Престола Божия Святейшего Патриарха Кирилла, приносящих, и помиловати его благодатию и щедротами Твоими, и исполнити вся прошения его, прощая ему вся согрешения вольная и невольная, благоприятным же быти мольбам и милостыням его пред Престолом владычествия Твоего, от всякия беды, напасти, скорби, и недугов избавити, и подати ему здравие с долгоденствием: молим Ти ся, Преблагий Спасе наш, услыши и помилуй.

Еще молимся Всемилостивому Господу нашему о еже прияти сие благодарение нас, недостойных рабов Твоих о Твоих благодеяниих, яже излиял еси изобильно в мимошедшее пятидесятишестилетие служения у Престола Божия Святейшаго Патриарха Кирилла, о еже и в грядущая лета преизливати на нем благоутробие человеколюбия Твоего чрез богатыя милости и щедроты Твоя, молим Тя, Вседаровитый Господи, услыши и милостивно помилуй». Архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома прочитал благодарственную молитву о благодеяниях Божиих, на Святейшем Патриархе Кирилле «в мимошедшее пятидесятишестилетие его служения у Престола Божия бывших»: «Господи Иисусе Христе, Боже наш, Боже всякаго милосердия и щедрот, Его же милость безмерна и человеколюбия неизследимая пучина! Ко Твоему Величеству припадающе, со страхом и трепетом, яко раби недостойнии, благодарение Твоему благоутробию о Твоих благодеяниих на рабе Твоем, Святейшем Патриархе Кирилле, в мимошедшее пятидесятишестилетие его служения у Престола Божия бывших, ныне смиренно приносяще, яко Господа, Владыку





и Благодетеля, славим, хвалим, поем и величаем, и припадающе, паки благодарим, Твое безмерное и неизреченное милосердие смиренно моляще. Да якоже ныне моления рабов Твоих прияти и милостивно исполнити сподобил еси, и во предняя в Твоей и искренняго любви и во всех добродетелях преспевающих, Твоя благодеяния вернаго раба Твоего Святейшаго Патриарха Кирилла сподоби получити, Церковь Русскую им ведомую, от всякаго злаго обстояния избавляя и мир и безмятежие тем даруя, Тебе со Безначальным Твоим Отцем, и Пресвятым, и Благим, и Единосущным Твоим Духом во Единем существе славимому Богу, всегда благодарение приносити и преблагая глаголати и воспети сподобиши: слава Тебе, Богу, благодателю нашему, во веки веков». Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с Первосвятительским словом. Святейший Владыка также зачитал проповедь, произнесенную им в праздник Благовещения Пресвятой Богородицы в 2011 году. Во внимание к помощи Русской Православной Церкви депутат Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации, староста Патриаршего Успенского собора в Кремле Н. Ю. Чаплин был удостоен ордена благоверного князя Даниила Московского II степени. По традиции

после богослужения в праздник Благовещения Святейший Патриарх Кирилл вместе с участниками богослужения, представителями молодежного движения «Патриаршие добровольцы» и благочестивыми верующими выпустил в небо голубей со ступеней Благовещенского собора.

8 апреля в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с председателем Комитета Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации по строительству и жилищно-коммунальному хозяйству, ответственным секретарем Попечительского совета Фонда по сохранению, воссозданию исторического облика и развитию г. Сергиева Посада Московской области С. А. Пахомовым.

8 апреля в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл, являющийся правящим епископом города Москвы, провел ряд встреч с настоятелями строящихся столичных храмов. Святейший Владыка

принял настоятелей храмов, строящихся в разных викариатствах столицы: Западное викариатство: протоиерея Александра Никольского, настоятеля храма Трех святителей в Раменках; Южное викариатство: иерея Иоанна Попадинца, настоятеля храма пророка Даниила на Кантемировской; иерея Тимофея Куропатова, настоятеля храма страстотерпца царя Николая II в Южном Чертанове; Северо-Восточное викариатство: иерея Николая Васильева, настоятеля храма Архистратига Михаила и чуда его в Хонех в Архангельском-Тюрикове; Юго-Восточное викариатство: иерея Николая Рыжкова, настоятеля храма Преображения Господня в Лефортове; иерея Александра Герего, настоятеля храма праведного Симеона Верхотурского в Марьине; иерея Евгения Толмачева, настоятеля храма преподобного Паисия Святогорца в Выхине; протоиерея Виктора Шкабурина, настоятеля храма апостола Андрея Первозванного в Люблине; Юго-Западное викариатство: иерея Евгения Маркова, настоятеля храма священномученика Василия, протоиерея Московского, в Конькове; иерея Максима Глухих, настоятеля храма священномученика Серафима, митрополита Петроградского, в Южном Бутове.





10 апреля в зале Высшего Церковного Совета кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил работу очередного заседания Высшего Церковного Совета Русской Православной Церкви.

Повестка дня заседания включала: сообщение председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ В. Р. Легойды «Обзор рисков, связанных с миграцией»; сообщение и. о. председателя Синодального миссионерского отдела, заместителя управляющего делами Московской Патриархии архиепископа Зеленоградского Саввы «О деятельности движения "Русская община"»; доклад архиепископа Зеленоградского Саввы «О создании межведомственной рабочей группы по профилактике неоязычества». Открывая заседание, Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к его участникам со словом.

**11 апреля** Святейший Патриарх Кирилл обратился к Предстоятелям Поместных Церквей, христианским

лидерам, руководителям государств и международных организаций в связи с принятием закона, направленного на запрет Эстонской Православной Христианской Церкви.

**12 апреля** вечером, в канун Недели 6-й, ваий, праздника Входа Господня в Иерусалим, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве.

На полиелее указом Святейшего Патриарха Кирилла за усердное служение Святой Церкви к празднику Святой Пасхи ряд клириков храмов Московской (городской) епархии, синодальных отделов, ставропигиальных приходов и монастырей были удостоены права ношения камилавки: иерей Максим Абд, настоятель храма Рождества Христова в Черкизове г. Москвы; иерей Флорентий Александров, клирик храма Всех святых, в земле Российской просиявших, в Черемушках г. Москвы; иерей Алексий Арефьев, клирик храма равноапостольных Мефодия и Кирилла в Ростокине г. Москвы; иерей Борис Векленко, клирик храма преподобного Сергия Радонежского, Патриаршего подво-

рья в Гольянове г. Москвы: иерей Кирилл Воскресенский, клирик храма апостолов Петра и Павла в Тропареве г. Москвы; иерей Максим Галкин, клирик храма Казанской иконы Божией Матери в Орлове, что в Солнцеве г. Москвы; иерей Николай Гуторов, клирик храма в честь иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» в Марьиной Роще г. Москвы; иерей Александр Ершов, клирик храма в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» на Большой Ордынке г. Москвы; иерей Алексий Захаров, клирик храма Живоначальной Троицы при НИИ скорой помощи имени Н. В. Склифосовского г. Москвы; иерей Борис Иванов, клирик храма праведного Иоанна Русского в Фили-Давыдкове г. Москвы; иерей Виталий Казанцев, клирик храма святителя Николая Мирликийского в Кувекине г. Москвы; иерей Александр Круглик, клирик храма преподобномученицы великой княгини Елисаветы, Патриаршего подворья в Восточном Измайлове г. Москвы; иерей Сергий Крюков, и. о. настоятеля храма в честь иконы Божией Матери «Спорительница хлебов», Патриаршего подворья в Бирюлеве Восточном г. Москвы; иерей Виктор Ленок, клирик Богоявленского кафедрального



собора, Патриаршего подворья в Елохове г. Москвы; иерей Димитрий Лукаченков, настоятель храма Архангела Михаила в Летове г. Москвы; иерей Александр Макаров, клирик храма Собора новомучеников и исповедников Российских, Патриаршего подворья в Новокосине г. Москвы; иерей Игорь Мережко, клирик храма Казанской иконы Божией Матери в Пучкове г. Москвы; иерей Роман Миров, клирик храма святителя Киприана, митрополита Московского, Патриаршего подворья в Чертанове г. Москвы; иерей Самуил Мнацаканов, клирик храма священномученика Ермогена, Патриарха Московского и всея Руси, Патриаршего подворья в Зюзине г. Москвы; иерей Сергий Онг, клирик храма священномученика Серафима, митрополита Петроградского, Патриаршего подворья в Южном Бутове г. Москвы; иерей Павел Патокин, клирик храма великомученика Георгия Победоносца, Патриаршего подворья на Поклонной горе г. Москвы; иерей Георгий Пигарь, клирик храма Казанской иконы Божией Матери в Узком г. Москвы; иерей Арсений Ручкин, клирик храма Успения Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Троице-Лыкове г. Москвы; иерей Константин Сут-

чев, клирик храма Живоначальной Троицы в Старых Черемушках г. Москвы; иерей Александр Сухоруков, клирик храма Новомучеников и исповедников Российских в Строгине г. Москвы; иерей Михаил Фадеев, клирик храма апостола Андрея Первозванного в Люблине г. Москвы; иерей Иоанн Чибисов, клирик храма Всех святых на Филевской пойме г. Москвы; иерей Евгений Ярыгин, клирик храма преподобного Пимена Угрешского Николо-Угрешской духовной семинарии; диакон Владислав Астафьев, клирик храма святителя Григория Неокесарийского в Дербицах г. Москвы; диакон Димитрий Гришин, клирик храма Новомучеников и исповедников Российских в Бутове Московской области; диакон Илия Махинько, клирик храма иконы Божией Матери «Воспитание» в Некрасовке г. Москвы; диакон Георгий Муратов, клирик храма мчч. Адриана и Наталии в Бабушкине г. Москвы. После чтения Евангелия Предстоятель Русской Православной Церкви совершил традиционное освящение вербных и пальмовых ветвей (ваий). В алтаре Храма Христа Спасителя состоялась беседа Его Святейшества с награжденными клириками. От их имени к Его Святейшеству обратился иерей Александр Ершов, помощник председателя Отдела внешних церковных связей, клирик храма в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» на Большой Ордынке г. Москвы. Далее в Тронном зале Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Илариона (Карандеева) во епископа Феодосийского и Керченского и архимандрита Софрония (Семенова) во епископа Нарьян-Марского и Мезенского.

13 апреля, в Неделю 6-ю, ваий (цветоносная, Вербное воскресенье), праздник Входа Господня в Иерусалим, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию святителя Иоанна Златоуста в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. За богослужением состоялась хиротония архимандрита Илариона (Карандеева) во епископа Феодосийского и Керченского. Новорукоположенный иерарх стал правящим архиереем Феодосийской епархии Крымской митрополии.



На малом входе епископ Красноярский и Ачинский Никита, в связи с назначением главой Красноярской митрополии, был возведен в сан митрополита. Указом Святейшего Патриарха Кирилла за усердное служение Святой Церкви ряд клириков храмов Московской (городской) епархии, Патриарших подворий, ставропигиальных приходов и монастырей, синодальных отделов и Московских духовных школ к празднику Святой Пасхи были удостоены следующих богослужебно-иерархических наград: сана архимандрита, с правом служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Отче наш» — иеромонах Пафнутий (Попов), насельник Иосифо-Волоцкого ставропигиального монастыря; права служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Отче наш»: игумен Лаврентий (Балаев), старший братский духовник Введенского ставропигиального монастыря Оптина пустынь; протоиерей Феодор Бородин, настоятель храма бессребреников Космы и Дамиана на Маросейке г. Москвы; архимандрит Филарет (Булеков), заместитель председателя ОВЦС МП, настоятель храма Казанской иконы Божией Матери, Патриаршего подворья на Калужской площади г. Москвы; протоиерей Георгий Гуторов, клирик храма Усекновения главы Иоанна Предтечи в Братееве г. Москвы; протоиерей Игорь Зуев, настоятель Китайского Патриаршего подворья при храме святителя Николая Мирликийского в Голутвине г. Москвы; протоиерей Алексий Казанчев, настоятель храма великомученика Георгия Победоносца в Старых Лучниках г. Москвы;

## Определение Священного Синода

Десятого апреля в дистанционном формате был утвержден журнал Священного Синода Русской Православной Церкви.

### ЖУРНАЛ № 24

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о принятом 9 апреля 2025 года парламентом Эстонии законопроекте «О внесении изменений в Закон Эстонской Республики "О церквях и приходах"», фактически направленном на запрет деятельности Эстонской Православной Христианской Церкви.

#### постановили:

- 1. Принять заявление Священного Синода.
- 2. Просить Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла направить соответствующие обращения Предстоятелям Поместных Православных Церквей, главам инославных Церквей и межхристианских сообществ, руководителям и представителям международных организаций.

### ПОСТОЯННЫМИ ЧЛЕНАМИ СВЯЩЕННОГО СИНОДА ЯВЛЯЮТСЯ:

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл; митрополит Киевский и всея Украины Онуфрий; митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир; митрополит Астанайский и Казахстанский Александр, глава Митрополичьего округа в Республике Казахстан; митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий, глава Среднеазиатского митрополичьего округа; митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий;

митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии; митрополит Минский и Заславский Вениамин, Патриарший экзарх всея Беларуси; митрополит Волоколамский Антоний, председатель Отдела внешних церковных связей; митрополит Воскресенский Григорий, управляющий делами Московской Патриархии; митрополит Владимирский и Суздальский Никандр, председатель Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата.

ДЛЯ УЧАСТИЯ В ВЕСЕННЕ-ЛЕТНЕЙ СЕССИИ 2025 ГОДА (МАРТ-АВГУСТ) СВЯЩЕННОГО СИНОДА ПРИГЛАШЕНЫ: митрополит Новокаховский и Генический Филарет; митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт; архиепископ Воркутинский и Усинский Марк; епископ Балашовский и Ртищевский Тарасий; епископ Ишимский и Аромашевский Тихон.



протоиерей Александр Кашкин, настоятель храма Влахернской иконы Божией Матери в Кузьминках г. Москвы; игумен Никифор (Кирзин), доцент кафедры церковно-практических дисциплин, клирик Покровского храма Московской духовной академии; игумен Феофан (Лукьянов), руководитель сектора протокола ОВЦС МП; протоиерей Александр Немченко, настоятель храма святителя Николая Мирликийского в Троекурове г. Москвы; протоиерей Александр Смедюк, клирик храма Воздвижения Креста Господня в Алтуфьеве г. Москвы; протоиерей Николай Соколов, настоятель храма святителя Николая Мирликийского в Толмачах г. Москвы; протоиерей Владимир Тимаков, почетный настоятель храма преподобных Зосимы и Савватия Соловецких в Гольянове г. Москвы; протоиерей Александр Фарковец, благочинный Донского округа, настоятель храма Положения Ризы Господней на Донской улице г. Москвы; протоиерей Андрей Хохлов, настоятель храма апостола Иоанна Богослова на Бронной г. Москвы; протоиерей Александр Шаргунов, настоятель храма

святителя Николая Мирликийского в Пыжах г. Москвы; сана протодиакона: диакон Игорь Алексеев, клирик храма Благовещения Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Федосьине, что в Солнцеве, г. Москвы; диакон Максим Лобачев, клирик храма праведного Иоанна Кронштадтского, Патриаршего подворья в Головине г. Москвы; диакон Александр Попов, клирик Свято-Троицкой Сергиевой лавры. Святейший Патриарх Кирилл совершил славление празднику, после чего обратился к верующим с Первосвятительским словом. Затем состоялось вручение церковных наград: во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 70-летием со дня рождения протоиерей Михаил Рязанцев, ключарь кафедрального соборного Храма Христа Спасителя г. Москвы, был удостоен ордена благоверного князя Даниила Московского II степени; во внимание к помощи Русской Православной Церкви и в связи с 50-летием со дня рождения глава Одинцовского городского округа Московской области А. Р. Иванов был удостоен ордена преподобного Сергия Радонежского I степени; во внимание

к вкладу в сохранение традиционных ценностей в обществе председатель Наблюдательного совета Фонда содействия возрождению традиций милосердия и благотворительности «Елисаветинско-Сергиевское просветительское общество» А. В. Громова была удостоена ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, І степени; во внимание к помощи Русской Православной Церкви и в связи с 60-летием со дня рождения председатель совета директоров АО «Объединенная металлургическая компания», президент Благотворительного фонда поддержки семьи, защиты детства, материнства и отцовства «ОМК-участие» А. М. Седых был удостоен ордена преподобного Сергия Радонежского II степени; во внимание к вкладу в развитие государственно-конфессиональных отношений заместитель руководителя секретариата заместителя председателя Правительства Д. Н. Чернышенко Н. В. Паршикова была удостоена ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, III степени. В алтаре Храма Христа Спасителя состоялось краткое общение Предстоятеля Русской





Церкви с награжденными священнослужителями. От их имени к Его Святейшеству обратился настоятель храма святителя Николая Мирликийского в Толмачах г. Москвы протоиерей Николай Соколов. Святейший Владыка поздравил награжденных клириков.

14 апреля, в понедельник Страстной седмицы, в Малом соборе Донского ставропигиального монастыря г. Москвы Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил молебен на начало чина мироварения. После совершения малого водоосвящения Предстоятель Русской Православной Церкви окропил освященной водой печь, котел, сосуды со специями, вином и маслом. Святейший Патриарх Кирилл благословил ингредиенты для приготовления святого мира, в котел были влиты святая вода, вино, елей и добавлены специи. После чего, взяв трикирий, Святейший Владыка возжег специальные дрова в мироваренной печи. Затем Предстоятель прочитал зачало 1-е Евангелия от Матфея. При чтении

Евангелия два диакона взошли на помост у котла со специальными веслами для перемешивания ингредиентов мира и приступили к мироварению. Чин мироварения, во время которого будет непрерывно читаться Четвероевангелие, завершился в Великий Четверг освящением мира в Храме Христа Спасителя. В 2025 году для совершения таинства Миропомазания, освящения храмов и антиминсов приготовлено около 300 литров мира, которое состоит из различных растительных масел, душистых трав и благовонных смол (всего более 100 компонентов). Затем Святейший Владыка посетил помещения у северных ворот Донской обители, бывшие сто лет назад местом постоянного проживания святителя Тихона, Патриарха Московского, до последних дней его земной жизни. После реставрации здесь открыт мемориальный музей. Далее Его Святейшество осмотрел паперть храма в честь Тихвинской иконы Божией Матери и саму церковь, где ведутся ремонтно-реставрационные работы. Здесь Патриарху Тихону разрешалось молиться во время заточения.

16 апреля, в среду Страстной седмицы, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл молился за уставными великопостными богослужениями в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. Затем Предстоятель Русской Православной Церкви совершил последнюю в этом году Литургию Преждеосвященных Даров.

На малом входе указом Святейшего Патриарха Кирилла за усердное служение Святой Церкви ряд клириков храмов Московской (городской) епархии, Патриарших подворий, ставропигиальных приходов и монастырей, синодальных отделов и московских духовных школ к празднику Святой Пасхи удостоены следующих богослужебноиерархических наград: права служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами до «Иже херувимы»: протоиерей Виктор Алипичев, настоятель храма Всех святых, в земле Российской просиявших, в Черемушках г. Москвы; протоиерей Алексий Бубнов, настоятель храма святителя Николая Мирликийского в Никольском

### Святейший Патриарх Кирилл обратился к Предстоятелям Поместных Церквей, христианским лидерам, руководителям государств и международных организаций в связи с принятием закона. направленного на запрет Эстонской Православной Христианской Церкви

10 апреля 2025 года Священный Синод Русской Православной Церкви принял заявление в связи с принятием парламентом Эстонии закона, который подвергает дискриминации множество верующих граждан этой страны, лишая их свободы вероисповедания, а также попросил Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла направить соответствующие обращения Предстоятелям Поместных Православных Церквей, главам инославных Церквей и межхристианских сообществ, руководителям и представителям международных организаций.

В обращениях, которые направил 11 апреля Святейший Патриарх Кирилл, в частности, говорится:

«С чувством глубокого беспокойства сообщаю вам, что 9 апреля 2025 года Парламентом Эстонии были приняты поправки к закону о церквах и приходах, целью которых является фактический запрет Эстонской Православной Христианской Церкви — самоуправляемой Церкви в составе Московского Патриархата.

Закон, лишающий ее легитимности, нарушает базовый принцип свободы совести и вероисповедания, гарантированный Конституцией Эстонии и соответствующими международными актами».

Обращаясь к Блаженнейшему Патриарху Великой Антиохии и всего Востока Иоанну Х, Блаженнейшему Патриарху Святого града Иерусалима и всей Палестины Феофилу III, Святейшему и Блаженнейшему Католикосу-Патриарху всея Грузии Илии II, Святейшему Патриарху Сербскому Порфирию, Блаженнейшему Патриарху Румынскому Даниилу, Святейшему Патриарху Болгарскому Даниилу, Блаженнейшему Архиепископу Тиранскому и всей Албании Иоанну, Блаженнейшему Митрополиту Варшавскому и всей Польши Савве, Блаженнейшему Митрополиту Чешских земель и Словакии Ростиславу, Блаженнейшему Митрополиту всей Америки и Канады Тихону, Блаженнейшему Архиепископу Охридскому и Македонскому Стефану с братской просьбой вознести горячие молитвы о притесняемой Эстонской Православной Христианской Церкви, Его Святейшество отметил: «рассчитываю на вашу братскую поддержку в тяжелое для эстонского Православия время».

Также среди адресатов — главы инославных Церквей и руководители межхристианских организаций, в том числе: Патриарх Коптский Святейший Тавадрос II: Папа Римский Святейший Франциск; Патриарх и Католикос всех армян Святейший Гарегин II; Католикос Великого Дома Киликийского Святейший Арам I; Католикос-Патриарх Ассирийской Церкви Востока Святейший Мар Ава III; Маронитский Патриарх Блаженнейший Бешар Бутрос, кардинал Ар-Раи; Католикос Востока, Митрополит Маланкарский Святейший Василий Мар Фома Матфей III; Патриарх Эфиопский Святейший Абуна Матфий; Патриарх Эритрейский Святейший Абуна Василий; Примас Англии Архиепископ Йоркский Стивен Коттрелл; президент Евангелистской Ассоциации Билли Грэма г-н Франклин Грэм; генеральный секретарь Всемирного совета церквей пастор профессор Джерри Пиллэй.

Святейший Патриарх Кирилл призвал лидеров христианского мира, «кто может открыть уста свои для правосудия» (Притч. 31, 9), выступить в поддержку Эстонской Православной Христианской Церкви в это тяжелое для нее время.

Его Святейшество также обратился к таким зарубежным государственным лидерам, как Президент Республики Сербия Александр Вучич, Премьер-министр Венгрии Виктор Орбан, Президент Соединенных Штатов Америки Дональд Трамп, отметив, что знает их усилия по защите христианских ценностей и прав христиан.

Кроме того, послания направлены руководителям и представителям международных организаций и правозащитных структур, в частности: генеральному секретарю Организации Объединенных Наций Антониу Гутерришу; верховному комиссару ООН по правам человека Фолькеру Тюрку; генеральному секретарю Организации по безопасности и сотрудничеству в Европе Феридуну Хади Синирлиоглу; директору Бюро ОБСЕ по демократическим институтам и правам человека г-же Марии Телалиан; генеральному секретарю Совета Европы Алену Берсе; верховному комиссару ОБСЕ по делам национальных меньшинств Кристоферу Кампу; специальному докладчику Совета ООН по правам человека по вопросу о современных формах расизма, расовой дискриминации, ксенофобии и связанной с ними нетерпимости г-же К. П. Ашвини; специальному докладчику Совета ООН по правам человека по вопросу о свободе религии или убеждений г-же Назиле Ганеа.

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл также предложил вниманию адресатов обращений заявление Священного Синода Русской Православной Церкви от 10 апреля, в котором осужден принятый в Эстонии законодательный акт.



г. Москвы; иеромонах Августин (Бузаков), насельник Свято-Троицкой Сергиевой лавры; протоиерей Геннадий Героев, помощник настоятеля храма мученика Иоанна Воина на Якиманке г. Москвы; протоиерей Михаил Глазов, клирик храма праведного Иоанна Русского в Фили-Давыдкове г. Москвы; протоиерей Александр Доколин, настоятель храмов Тихвинской иконы Божией Матери и святителя Алексия, митрополита Московского, Патриаршего подворья при Центральной клинической больнице святителя Алексия г. Москвы; протоиерей Олег Егоров, благочинный Покровского округа, настоятель храма преподобного Василия Исповедника у Рогожской Заставы г. Москвы; протоиерей Александр Коробейник, настоятель храма праведного воина Феодора Ушакова, Патриаршего подворья в Левобережном районе г. Москвы; протоиерей Максим Кравченко, настоятель храма Введения во Храм Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Вешняках г. Москвы; протоиерей Алексий Круглик, настоятель храма преподобного Пимена Великого в Новых Воротниках г. Москвы; протоиерей Георгий Ланкин, клирик храма мучеников Адриана и Наталии в Бабушкине г. Москвы; протоиерей Феодор Лях, клирик

Покровского ставропигиального женского монастыря г. Москвы; протоиерей Алексий Марченко, и. о. настоятеля храма священномученика Климента, папы Римского, в Замоскворечье г. Москвы; протоиерей Георгий Мезенцев, клирик храма мученика Иоанна Воина на Якиманке г. Москвы; протоиерей Андрей Михайлов, клирик храма Архангела Михаила в Летове г. Москвы; протоиерей Иоанн Никишин, клирик храма Рождества Пресвятой Богородицы в Крылатском г. Москвы; протоиерей Леонид Олейников, настоятель храма Смоленской иконы Божией Матери в Фили-Давыдкове г. Москвы; протоиерей Александр Прокопчук, клирик храма Трех Свя-

тителей на Кулишках г. Москвы; протоиерей Андрей Речицкий, благочинный Иверского округа, настоятель храма пророка Божия Илии на Новгородском подворье г. Москвы; протоиерей Александр Солдатенков, и. о. ключаря Патриаршего собора в честь Воскресения Христова главного храма Вооруженных сил Российской Федерации; протоиерей Димитрий Солонин, насельник Свято-Троицкой Сергиевой лавры; протоиерей Сергий Стрекалин, настоятель храма Царственных страстотерпцев, Патриаршего подворья в Войковском районе г. Москвы; протоиерей Сергий Тришкин, настоятель храма Владимирской иконы Божией Матери в Южном Бутове г. Москвы; протоиерей Алексий Фокин, клирик храма преподобного Феодора Студита у Никитских ворот г. Москвы; протоиерей Игорь Фомин, настоятель храма благоверного князя Александра Невского г. Москвы, Патриаршего подворья при МГИМО; протоиерей Георгий Хаджийский, настоятель храма Живоначальной Троицы в Васюнине г. Москвы; протоиерей Александр Церковников, настоятель храма иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость», Патриаршего подворья при ПКБ № 1 им. Алексеева





г. Москвы; игумен Макарий (Юртайкин), клирик храма иконы Божией Матери «Знамение» в Аксиньине г. Москвы; права ношения креста золотого цвета: иерей Георгий Акишин, клирик храмов Архангела Гавриила и великомученика Феодора Стратилата в Гавриловой Патриаршей Слободе г. Москвы; иерей Димитрий Артамкин, клирик храма святителя Николая Мирликийского в Кузнецах г. Москвы; иерей Иоанн Боков, клирик храма преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, Патриаршего подворья в Котловке г. Москвы; иерей Александр Бриленков, и. о. настоятеля храма равноапостольных Кирилла и Мефодия в Ростокине г. Москвы, сотрудник Управления делами Московской Патриархии; иерей Владимир Величко, клирик храма святителя Спиридона Тримифунтского, Патриаршего подворья в Нагатинском затоне г. Москвы; иерей Святослав Волковинский, клирик храма мучеников и страстотерпцев Бориса и Глеба в Дегунине г. Москвы; иерей Виктор Гелюта, клирик храма мучеников и страстотерпцев Бориса и Глеба в Дегунине г. Москвы; иерей Иоанн Герасимов, клирик храма Двенадцати апостолов, Патриаршего подворья в Ховрине г. Москвы;

иерей Алексий Горячкин, клирик Троице-Одигитриевского ставропигиального женского монастыря Зосимова пустынь; иерей Артемий Дунаевский, клирик храма святителя Николая Мирликийского в Зеленограде г. Москвы; иерей Александр Карпович, клирик Покровского ставропигиального женского монастыря г. Москвы; иерей Алексий Карпычев, клирик храма Усекновения главы Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна, подворья Свято-Троицкой Сергиевой лавры в г. Одинцово; иерей Анатолий Колот, клирик храма Рождества Христова в Митине г. Москвы; иерей Евгений Красников, клирик скита Успенского Пюхтицкого ставропигиального женского монастыря при храме Преображения Господня в с. Юдино Московской области; иерей Андрей Кривоногов, клирик храма великомученика Димитрия Солунского на Благуше г. Москвы; иерей Александр Кузнецов, клирик храма благоверного князя Александра Невского г. Москвы, Патриаршего подворья при МГИМО; иерей Иоанн Лазута, клирик храмов Патриаршего подворья Николо-Перервинского монастыря г. Москвы; иеромонах Аристоклий (Лисицын), комендант Патриаршей резиденции

в Чистом переулке; иерей Антоний Немов, клирик храма Рождества Пресвятой Богородицы в Старом Симонове г. Москвы; иерей Василий Орехов, клирик храма святителя Николая Мирликийского на Трех Горах г. Москвы; иерей Сергий Петров, клирик Покровского ставропигиального женского монастыря г. Москвы; иерей Антоний Плоский, и. о. настоятеля храма Всех святых, Патриаршего подворья в Митине г. Москвы; иерей Михаил Попадюк, клирик храма Покрова Божией Матери, Патриаршего подворья в Орехове-Борисове Южном г. Москвы; иерей Виталий Родин, клирик Заиконоспасского ставропигиального мужского монастыря г. Москвы; иерей Алексий Рой, клирик храма иконы Божией Матери «Знамение» в Ховрине г. Москвы; иерей Димитрий Савенков, и. о. настоятеля храма иконы Божией Матери «Отрада и Утешение», Патриаршего подворья в Ярославском г. Москвы; иерей Николай Савушкин, клирик храма святителя Алексия, митрополита Московского, Патриаршего подворья в Рогожской Слободе г. Москвы; иеромонах Наум (Саломатин), насельник Заиконоспасского ставропигиального мужского монастыря г. Москвы; иерей Алек-

сий Себелев, клирик храма Воздвижения Креста Господня в Алтуфьеве г. Москвы; иеромонах Александр (Серпенинов), насельник Свято-Троицкой Сергиевой лавры, сотрудник Службы протокола Патриарха Московского и всея Руси; иеромонах Феодор (Силицкий), насельник Свято-Троицкой Сергиевой лавры; иерей Кирилл Слепян, настоятель храма апостола Иоанна Богослова в Красном г. Москвы; иерей Михаил Словцов, и. о. настоятеля храма Двенадцати апостолов, Патриаршего подворья в Ховрине г. Москвы; иерей Дионисий Стефанов, клирик храма иконы Божией Матери «Скоропослушница», Патриаршего подворья в Зеленограде г. Москвы; иерей Симеон Тараканов, клирик храма иконы Божией Матери «Знамение» в Аксиньине г. Москвы; иерей Алексий Тарасов, настоятель храма святителя Алексия, митрополита Московского, Патриаршего подворья близ д. Исаково Солнечногорского района Московской области; иерей Александр Туманов, клирик храма иконы Божией Матери «Отрада и Утешение» на Ходынском поле г. Москвы; иерей Владимир Федотов, клирик храма Новомучеников и исповедников Российских

в Строгине г. Москвы; иерей Никита Чупахин, клирик Успенского подворья Введенского ставропигиального мужского монастыря Оптина пустынь в г. Санкт-Петербурге; иерей Борис Яковенко, клирик храма Спаса Нерукотворного Образа в Большом Свинорье г. Москвы.

В завершение богослужения Великой среды Святейший Патриарх Кирилл в последний раз в этом году прочитал великопостную молитву преподобного Ефрема Сирина. Затем Святейший Владыка обратился к пастве с Первосвятительским словом. В алтаре Храма Христа Спасителя состоялось краткое общение Святейшего Патриарха Кирилла с награжденными клириками. От их имени к Его Святейшеству обратился протоиерей Андрей Речицкий, благочинный Иверского округа столицы, настоятель храма пророка Божия Илии на Новгородском подворье г. Москвы.

**17 апреля**, в Великий Четверток, день Воспоминания Тайной Вечери, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию святителя Василия Великого и чин освящения свя-

того мира в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы. В процессии великого входа участвовали первенствующий священник — протопресвитер Владимир Диваков с алавастром древнего мира и две пары священников с сосудами нового мира. В царских вратах Святейший Патриарх принял алавастр и поставил его на престоле. Сосуды с новым миром были размещены справа и слева от престола, перед стоящими там сосудами. После евхаристического канона Предстоятель совершил чин освящения мира. При пении тропаря Пятидесятницы Его Святейшество влил древнее миро из алавастра в каждый сосуд с новоосвященным миром. Затем Святейший Патриарх Кирилл по традиции восполнил алавастр новоосвященным миром. Это действие символизирует непрерывное преемство благодати, сохраняющееся в Церкви от апостолов до наших дней. По окончании Литургии Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с Первосвятительским словом.

Вечером **17 апреля**, в канун пятницы Страстной седмицы, Святейший Патриарх Московский и всея Руси











ни, при пении тропаря «Благообразный Иосиф, с древа снем Пречистое Тело Твое», из алтаря на середину храма была перенесена Святая Плащаница с изображением погребения Христа.

Кирилл в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы совершил утреню Великого Пятка с чтением 12 Евангелий Святых Страстей Господа нашего Иисуса Христа. По традиции после пятого Евангельского чтения (после которого дальнейшие Евангельские чтения повествуют о Распятии Спасителя) Предстоятель Русской Православной Церкви под пение антифона «Днесь висит на древе» вынес из алтаря и установил посреди храма крест с изображением Распятия. По окончании утрени Святейший Патриарх Кирилл, архиереи, духовенство и верующие поклонились Кресту, частице Ризы Господней и Гвоздю от Креста Господня.

18 апреля, в Великий Пяток — день, посвященный воспоминанию Святых спасительных Страстей Господа нашего Иисуса Христа, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил вечерню с выносом Плащаницы Спасителя в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. В конце вечер-

19 апреля утром, в Великую Субботу, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил вечерню с чтением 15 паримий и Божественную литургию святителя Василия Великого в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы. По заамвонной молитве Святейший Патриарх Кирилл совершил освящение хлеба и вина. Затем Святейший Владыка обратился к верующим с Первосвятительским словом. По завершении богослужения Предстоятель Русской Церкви на восточном стилобате Храма Христа Спасителя освятил куличи, пасхи, яйца, подготовленные Фондом Храма Христа Спасителя и молодежным движением «Патриаршие добровольцы». Освященные Его Святейшеством пасхальные дары доставлены на Светлой седмице в зону СВО.

В ночь на **20 апреля** в кафедральном соборном Храме Христа Спаси-

теля в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Пасхальные богослужения — полунощницу, крестный ход, Пасхальную заутреню и Божественную литургию святителя Иоанна Златоуста. Пасхальное богослужение в Храме Христа Спасителя посетили Президент Российской Федерации В. В. Путин и мэр г. Москвы С. С. Собянин. Перед началом богослужения Святейший Патриарх Кирилл в прямом эфире поздравил зрителей трансляции с праздником Светлого Христова Воскресения. По традиции в Пасхальную ночь в Храм Христа Спасителя из Храма Воскресения Христова (Гроба Господня) в Иерусалиме был принесен Благодатный огонь, сошедший в этот день на Гроб Господень. Перед началом крестного хода председатель Попечительского совета Фонда Андрея Первозванного В. И. Якунин на солее Храма Христа Спасителя передал Благодатный огонь Предстоятелю Русской Православной Церкви. Святейший Владыка возжег от Благодатного огня свечи, которые

были переданы участникам богослужения. Под пение стихиры «Воскресение Твое, Христе Спасе» был совершен крестный ход вокруг Храма Христа Спасителя. За Пасхальной заутреней Предстоятель Русской Церкви прочитал Слово огласительное святителя Иоанна Златоуста на Святую Пасху. За Литургией Пасхальное Евангелие (Ин. 1, 1–17) читалось на 11 языках. Святейший Владыка начал чтение Евангелия, повествующего о воплощении Слова Божия, на греческом и латинском языках. По запричастном стихе протоиерей Михаил Рязанцев огласил Пасхальное послание Святейшего Патриарха Кирилла архипастырям, пастырям, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви. После заамвонной молитвы Предстоятель освятил артос.

**20 апреля**, в праздник Светлого Христова Воскресения, состоялся традиционный телемост Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с российскими космонавтами, несущими вахту на борту Международной космической станции (МКС). Телемост был организован из Зала Высшего Церковного Совета в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы по каналу видеосвязи, предоставленному Центром управления полетами и ВГТРК. В настоящее время на МКС работает экипаж 73-й длительной экспедиции — космонавты Роскосмоса Сергей Рыжиков, Алексей Зубрицкий, Кирилл Песков, астронавты NASA Джонатан Ким, Энн Макклейн, Николь Айерс и астронавт ЈАХА Такуя Ониси. Предстоятель Русской Православной Церкви и космонавты обменялись пасхальными поздравлениями. В дальнейшей беседе приняли участие российские члены экипажа МКС.

**20 апреля**, в праздник Светлого Христова Воскресения, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Пасхальную великую вечерню в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя







в Москве. Его Святейшеству сослужил сонм архипастырей и пастырей Русской Православной Церкви, также в богослужении участвовали представители Поместных Православных Церквей при Московском Патриаршем престоле. По окончании Пасхальной вечерни митрополит Ювеналий от лица участников богослужения и всей полноты Русской Православной Церкви поздра-

вил Святейшего Патриарха Кирилла со Светлым праздником Пасхи. Митрополит Ювеналий преподнес Его Святейшеству пасхальное яйцо и букет белых роз. Его Святейшество также приветствовали представители православной молодежи столицы. Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Затем по традиции архие-

реи, духовенство и миряне Москвы и Московской митрополии поздравили своего правящего архиерея. В галерее за алтарем Храма Христа Спасителя Святейшего Патриарха Кирилла также поздравили участники молодежного движения «Патриаршие добровольцы».





Настоящее издание отличается удобным шрифтовым решением для реплик и молитв священника: они набраны крупным шрифтом «Akathistos» (которым традиционно оформлен архиерейский Чиновник) со значительной разницей в кеглях с текстом ектений и уставными указаниями (которые набраны традиционным церковнославянским шрифтом «Triodion»). Это позволяет священнику сразу находить нужный текст и читать молитвы, стоя на расстоянии от аналоя.

Текст Литургии святителя Василия Великого изложен полностью, без отсылок к Литургии святителя Иоанна Златоуста, как в издании Чин Божественныя Литургии иже во святых отца нашего Василия Великаго.

Текст Литургии Преждеосвященных Даров помещён единым последованием, как в издании Чин Божественныя Литургии Преждеосвященных (в полном изложении).

Эти тексты Божественной Литургии святителя Василия Великого и Божественной Литургии Преждеосвященных Даров рассмотрены Синодальной Богослужебной комиссией и утверждены Священноначалием Русской Православной Церкви.

В раздел «Службы различныя» включена «Служба о умножении любве».

В разделах прокимнов даны сноски при несовпадении гласов прокимнов в Служебнике и других богослужебных книгах.

В Служебнике помещены прокимны и аллилуиарии новомученикам и исповедникам 20 века.

Месяцеслов Служебника приведён в соответствие с месяцесловом официального церковного календаря.

Книга аналойного формата, в твёрдом прочном переплёте красного цвета, красиво оформлена, отпечатана в две краски. Нася же всекуя, ш единаго улева й чашн причащающихся, соедини дрвгя ко дрвгв, во единаго дух стаго причасте.

# SYARELHARZ

Богослужебные книги Издательства Московской Патриархии Русской Православной Церкви









### Наречение и хиротония архимандрита Макария (Комогорова) во епископа Тарусского

14 февраля 2025 года в Тронном зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве, по окончании всенощного бдения, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Макария (Комогорова), клирика Калужской епархии, во епископа Тарусского, викария Калужской епархии. Чин наречения состоялся в соответствии с определениями Священного Синода от 27 декабря 2024 года (журнал № 145). При наречении архимандрит Макарий обратился к Предстоятелю Русской Церкви и сослужившим Его Святейшеству иерархам со ставленническим словом.

2 марта 2025 года, в Неделю сыропустную, воспоминание Адамова изгнания (Прощеное воскресенье), за Литургией в Патриаршем Успенском соборе Московского Кремля Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Макария (Комогорова) во епископа Тарусского. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Макария на служение и вручил ему архиерейский жезл.

### Слово архимандрита Макария (Комогорова) при наречении во епископа Тарусского

Ваше Святейшество, Святейший Владыка и милостивый отец! Ваши Высокопреосвященства, богомудрые архипастыри!

Решением Вашего Святейшества и Священного Синода призываюсь ныне я, недостойный, к епископскому служению. Священный трепет охватывает мою душу при осознании величия того дара, который ниспосылается Духом Святым через возложение рук святительских, и той ответственности, которая лежит на плечах епископа, дающего ответ пред лицом Божиим и за служителей алтаря Господня, и за паству, являя своей жизнью и словом пример благочестия и веры, ибо осознаю свою человеческую немощь: «Юнейший аз есмь и уничижен, оправданий Твоих не забых» (Пс. 118, 141). Но вдохновляюсь словами обетования Господа нашего Иисуса Христа, сказавшего Своим ученикам: «Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод» (Ин. 15, 16).

С благоговением наблюдая в моей жизни действие Всесильного Промысла Божия, возношу благодарение Господу, от младенчества направлявшего меня к Церкви Христовой, ибо воистину от Господа стопы человеку исправляются, и пути его восхощет зело (Пс. 36, 23). В детстве Господь даровал мне великое благо назидаться глубокой искренней верой моих бабушки и дедушки Петра Алексеевича и Нины Семеновны. Моя родительница Галина, воцерковляясь сама, старалась привить любовь к храму Божию нам с братом, являя своей жизнью пример благоговейного отношения к молитве, богослужению и почитанию священнослужителей, а также милосердия и самоотверженного служения ближним. Посещая с детских лет кафедральный Успенский собор города Бийска, мне

довелось назидаться наставлениями опытных духовных наставников протоиерея Трубина Вячеслава и игумена Пахомия (Молгачева), а по благословению настоятеля приснопоминаемого архимандрита Ермогена (Росицкого) в дни юношества совершить первые шаги в церковнослужении — вступить на клирос и в святой алтарь. С тех пор и до конца своих дней отец Ермоген поддерживал меня мудрыми наставлениями и молитвой. «Премудрый Бог, устрояющий нашу жизнь по Своей мудрости» (Беседа 17 Иоанна Златоуста на Быт. 3, 8) через благословение приснопоминаемого архимандрита Давида (Дмитриева) привел меня в обитель преподобного Пафнутия Боровского, где Всещедрый Господь открыл мне красоту богослужения, любовь братии и искреннюю веру благочестивого народа Божия, приходящего в святую обитель за утешением от преподобного Пафнутия. Здесь под духовным водительством



наместника архимандрита Серафима (Савостьянова), ныне Преосвященного епископа Бийского и Белокурихинского, и укрепляемый мудрыми отеческими наставлениями духовника приснопоминаемого схиархимандрита Власия (Перегонцева), принес я иноческие обеты и возгласил в сердце своем: «Благо мне, яко смирил мя еси; яко да научуся оправданием Твоим» (Пс. 118, 71).

Здесь хочу выразить глубочайшую благодарность своему духовному наставнику в исполнении послушания Богу, явившему мне пример ревностного и самоотверженного служения Матери Церкви — Высокопреосвященнейшему политу Калужскому и Боровскому Клименту, совершившему мое пострижение в монашество с именем святителя Макария, митрополита Московского, также начинавшего свое служение в Боровской обители преподобного Пафнутия. Владыка возвел меня в иерейский чин и привлек к работе в Издательском Совете Русской Православной Церкви. Исполнение послушания в Синодальном отделе открыло мне всю глубину премудрости соборного разума Церкви, внимательное и одновре-

менно требовательное руководство Вашего Святейшества синодальными учреждениями. Наставничество митрополита Климента и опыт работы в Издательском Совете укрепляют меня в принятии ныне пред лицом Всеблагого Господа нашего Иисуса Христа призвания к служению архиерейскому, запечатлевая на сокрушенном сердце слова канона Пятидесятницы: «Непостижима есть Троица Богоначальнейшая, ветия бо изъяви безкнижныя, рыбари премудрыя, заушающия словом, и от глубокия нощи изымающия люди безчисленны, блистанием Духа».

Ваше Святейшество! Сыновне благодарю Вас за отеческую заботу, глубокие и одновременно теплые слова наставлений, которыми Вы щедро одарили меня при личной беседе и на заседании Священного Синода! По сему ныне, уповая на то, что Всемилостивый Господь восполнит мою немощь, припадаю к Вашим стопам и богомудрых архипастырей с просьбой вознести о мне святительские молитвы, дабы Господь укрепил меня благодатью Святого Духа, сподобил непорочно пронести крест архиерейского служения и быть Богу достойным, делателем неукоризненным,

верно преподающим слово истины (2 Тим. 2, 15).

# Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Макарию (Комогорову), епископу Тарусскому

Преосвященный епископ Макарий! Милостью и щедротами и человеколюбием Присносущного и Всемогущего Бога ныне свершилась твоя личная Пятидесятница: через возложение рук архипастырей и по их молитвам снизошла на тебя благодать Святого Духа, ты получил Его особые дары и воспринял апостольский жребий. Своим Премудрым Промыслом Вседержитель вел тебя к этому дню, дабы доверить высочайшее служение — «пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею» (Деян. 20, 28).

Теперь ты сопричтен к сонму архиереев Русской Православной Церкви, и, дабы ты приготовился и не смутился (Пс. 118, 60) от неизбежных на этом пути трудностей, обращаю к тебе сие отеческое наставление, которое да запечатлеется в твоем сердце и, надеюсь, поможет тебе в непростых обстоятельствах твоей жизни. Внемли же Патриаршему наказу и неотступно следуй всему услышанному. Если кто епископства желает, тот доброго дела желает (1 Тим. 3, 1), говорит апостол Павел, однако святитель Григорий Богослов предупреждает: дело сие — завидная и опасная высота (Слово 42). Завидная — в силу почетности положения, опасная же — потому что невозможно избежать вражеских искушений. Премудрый Иисус, сын Сирахов, так свидетельствует об этом: приступающему служить Господу надлежит приготовить душу свою ко искушению (Сир. 2, 1). Великий дар, воспринятый тобой днесь, возлагает на плечи твои





великое бремя ответственности, ибо «от всякого, кому дано много, много и потребуется, и кому много вверено, с того больше взыщут» (Лк. 12, 48). Помни, что благодатные дары ты получил не потому, что сотворил нечто достойное, а для того, чтобы заботиться о врученной тебе пастве, чтобы совершать достойные дела в будущем. Владыка же царей земных и Архиерей архиереев строго спросит

тебя в день Страшного Суда о том, каков успех твоего делания. Итак, что бы тебе ни было поручено, старайся все совершать от души, как для Господа, а не для человеков (Кол. 3, 23). Тебе необходимо стать для окружающих «образцом в слове, в житии, в любви, в духе, в вере, в чистоте» (1 Тим. 4, 12).

Предлежащее тебе поприще требует твердой решимости следовать воле

Вседержителя, посему всегда держи в памяти слова преподобного Иосифа Оптинского: все делается с нами Промыслом Божиим, непрестанно пекущемся о нашем духовном спасении (Письма, 274). Все скорби и невзгоды посылаются свыше для нашего вразумления, исправления и укрепления человека, дабы вера его оказалась драгоценнее огнем испытываемого золота (1 Пет. 1, 7).

Твоя жизнь и служение связаны с Калужской землей, прославленной подвигами Оптинских старцев. Старайся чаще обращаться к их наставлениям, усваивай их богатый опыт, ибо они были настоящими духовными маяками в непростые для нашего народа времена и сегодня остаются учителями благочестия и мудрости, столь необходимыми в деле спасения.

Тебе предстоит быть помощником Преосвященного митрополита Климента, под руководством которого ты уже много лет работаешь на ниве церковного книгоиздания. Книж-

ное дело играет важную роль для духовного просвещения как детей, так и взрослых. К сожалению, сегодня еще много таких людей, которые считают себя христианами по факту крещения, но имеют весьма смутное представление о православном учении. Только укорененность в церковной традиции способна дать прочное основание для противостояния заблуждениям, помочь в работе над собой, в стяжании добродетелей, поэтому призываю тебя уделять особое внимание развитию катехизации и повышению уровня религиозного образования как молодежи, так и вообше наших прихожан.

Не забывай и о внешних. Люди всегда, особенно в нынешнее непростое время, задаются вечными вопросами о смысле бытия, а мы, по слову апостола, должны быть готовы всякому, требующему у нас отчета о нашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением (1 Пет. 3, 15). Помочь в этом может не только духовное просвещение, но и живое общение, проповедь и, конечно, добрые дела, которые являются плодами нашей веры. Развивай доброделание, причем не только в личном плане, но и в церковном, то есть то, что мы сегодня называем социальным служением Церкви, поддерживай работу с молодежью, не забывай о больных и в темницах заключенных, и при этом неустанно проповедуй слово Божие и являй личный пример христианской жизни.

Знаю, что ты не раз был в зоне проведения специальной военной операции с гуманитарной миссией. Духовное окормление воинов — очень важное направление церковной работы, не оставляй его и впредь: людям, находящимся на границе жизни и смерти, особенно нужны укрепляющие слова о Боге и Его любви к ним, о жертвенности и христианском смысле ратного подвига и, конечно,





им необходимы молитвенная поддержка и участие в Таинствах.

Так, стремясь представить всякого человека совершенным во Христе Иисусе (Кол. 1, 28), вдохновляйся мыслью о том, что все мы воины Господа, которым надлежит вести непрестанную брань против духов злобы поднебесных (Еф. 6, 12). Победоносный Архистратиг наш — Сам Спаситель, окруженный сонмом Сил Бесплотных и всех святых. Мы же, архипастыри Церкви, поставлены Духом Святым трудиться и подвизаться силою Его (Кол. 1, 29) и быть добрыми домостроителями многоразличной благодати Божией (1 Пет. 4, 10). От домостроителей же требуется, по слову всехвального апостола

Павла, чтобы каждый оказался верным (1 Кор. 4, 2).

Не своего ищи, но Божиего, заботься о наследии Христовом, будь внимателен к людям, не господствуя над ними, но подавая пример стаду (1 Пет. 5, 3), не гордись собой, не превозносись над другими и подражай во всем Пастыреначальнику Иисусу, Который смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной (Флп. 2, 8).

Теперь же прими жезл свой — видимое свидетельство епископской власти и дарованной тебе Божественной силы — и благослови народ, молившийся с нами о ниспослании тебе помощи от Господа в предстоящем архипастырском служении. Аминь.



В ПЕРВЫЙ ДЕНЬ ВОЙНЫ ГЛАВА ПРАВОСЛАВ-НОЙ ЦЕРКВИ В РОССИИ ПАТРИАРШИЙ МЕСТОБЛЮ-СТИТЕЛЬ БЛАЖЕННЕЙШИЙ СЕРГИЙ, МИТРОПОЛИТ МОСКОВСКИЙ И КОЛОМЕНСКИЙ, ОБРАТИЛСЯ К ПАСТЫРЯМ И ВЕРУЮЩИМ СО СВОИМ ПОСЛАНИЕМ, РАЗОСЛАННЫМ В ТОТ ЖЕ ДЕНЬ ПО ВСЕМ ПРИ-ХОДАМ. В НЕМ ОН БЛАГОСЛОВЛЯЕТ ВСЕХ ПРАВО-СЛАВНЫХ НА ЗАЩИТУ СВЯЩЕННЫХ ГРАНИЦ НАШЕЙ РОДИНЫ.

### ПАСТЫРЯМ И ПАСОМЫМ ХРИСТОВОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

последние годы мы, жители России, утешали себя надеждой, что военный пожар, охвативший едва не весь мир, не коснется нашей страны, но фашизм, признающий законом только голую силу и привыкший глумиться над высокими требованиями чести и морали, оказался и на этот раз верным себе. Фашиствующие разбойники напали на нашу родину. Попирая всякие договоры и обещания, они внезапно обрушились на нас, и вот кровь мирных граждан уже орошает родную землю. Повторяются времена Батыя, немецких

рыцарей, Карла шведского, Наполеона. Жалкие потомки врагов православного христианства хотят еще раз попытаться поставить народ наш на колени пред неправдой, голым насилием принудить его пожертвовать благом и целостью родины, кровными заветами любви

Но не первый раз приходится русскому народу выдерживать такие испытания. С Божиею помощью, и на сей раз он развеет в прах фашистскую вражескую силу. Наши предки не падали духом и при худшем положении потому, что помнили не о личных опасностях и выгодах, а о священном своем долге перед родиной и верой, и выходили победителями. Не посрамим же их славного имени и мы — православные, родные им и по плоти и по вере. Отечество защищается оружием и общим народным подвигом, общей готовностью послужить отечеству в тяжкий час испытания всем, чем

каждый может. Тут есть дело рабочим, крестьянам, ученым, женщинам и мужчинам, юношам и старикам. Всякий может и должен внести в общий подвиг свою долю труда, заботы и искусства.

Вспомним святых вождей русского народа, например Александра Невского, Димитрия Донского, полагавших свои души за народ и родину. Да и не только вожди это делали. Вспомним неисчислимые тысячи простых православных воинов, безвестные имена которых русский народ увековечил в своей славной легенде о богатырях Илье Муромце, Добрыне Никитиче и Алеше Поповиче, разбивших наголову Соловья Разбойника.

Православная наша Церковь всегда разделяла судьбу народа. Вместе с ним она и испытания несла и утешалась его успехами. Не оставит она народа своего и теперь. Благословляет она небесным благословением и предстоящий всенародный подвиг.

Если кому, то именно нам нужно помнить заповедь Христову: "Больши сея любве никтоже имать, да кто душу свою положит за други своя". Душу свою полагает не только тот, кто будет убит на поле сражения за свой народ и его благо, но и всякий, кто жертвует собой, своим здоровьем или выгодой ради родины. Нам, пастырям Церкви, в такое время, когда отечество призывает всех на подвиг, недостойно будет лишь молчаливо посматривать на то, что кругом делается, малодушного не ободрить, огорченного не утешить, колеблющемуся не напомнить о долге и о воле Божией. А если, сверх того, молчаливость пастыря, его некасательство к переживаемому паствой объяснится еще и лукавыми соображениями насчет возможных выгод на той стороне границы, то это будет прямая измена родине и своему пастырскому долгу, поскольку Церкви нужен пастырь, несущий свою службу истинно "ради Иисуса, а не ради хлеба куса", как выражался святитель Димитрий Ростовский. Положим же души своя вместе с нашей паствой. Путем самоотвержения шаи неисчисаимые тысячи наших православных воинов, полагавших жизнь свою за родину и веру во все времена нашествий врагов на нашу родину. Они умирали, не думая о славе, они думали только о том, что родине нужна жертва с их стороны, и смиренно жертвовали всем и самой жизнью своей.

Церковь Христова благословляет всех православных на защиту священных границ нашей родины.

Господь нам дарует победу.

ПАТРИАРШИЙ МЕСТОБЛЮСТИТЕЛЬ СМИРЕННЫЙ СЕРГИЙ, МИТРОПОЛИТ МОСКОВСКИЙ И КОЛОМЕНСКИЙ

МОСКВА 22 ИЮНЯ 1941 ГОДА



# Церковь зовет к защите Родины

ЧТО О ЛЮБВИ К РОДИНЕ ГОВОРИЛИ ПАТРИАРХ СЕРГИЙ И ПАТРИАРХ АЛЕКСИЙ І В ДНИ ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЫ



В годы Великой Отечественной войны свое отношение к войне, патриотизму и Родине Церковь выражала устами своих Предстоятелей. В посланиях, обращениях, письмах митрополита Московского и Коломенского Сергия (Страгородского), избранного Патриархом в сентябре 1943 года, и митрополита Ленинградского и Новгородского Алексия (Симанского), избранного Патриархом в феврале 1945 года, четко обозначаются основы христианского патриотизма и направление усилий христианина во время войны. Обратимся к текстам их авторства за период с июня 1941 года по сентябрь 1945 года<sup>1</sup>.

### Война в жизни будущих Патриархов

До революции жизнь будущих Первосвятителей Сергия и Алексия I складывалась очень по-разному. Сергий — выпускник Нижегородской семинарии и Санкт-Петербургской духовной академии. Алексий — выпускник юридического факультета Императорского Московского университета и Московской духовной академии. Сергий был пострижен в монашество на Валааме, Алексий — в Гефсиманском Черниговском скиту. До своего архиерейства Сергий нес служение в Японии, Греции; Алексий — в Пскове, Туле, Новгороде. Архиерейское служение епископа, затем архиепископа и митрополита Сергия проходило сначала в Санкт-Петербургской епархии, затем на Финляндской, Владимирской и Нижегородской (Горьковской) кафедрах. Служение владыки Алексия проходило исключительно в Новгородской и Петроградской (Ленинградской) епархиях.

Будущий Патриарх Алексий I имел реальный опыт соприкосновения с русской армией. Выпускная работа на юридическом факультете Московского университета была посвящена теме комбатантов и некомбатантов во время войны. После окончания университета в течение года служил добровольно в 7-м гренадерском Самогитском полку, после чего в 1900 году вышел в запас в звании прапорщика. В годы Первой мировой войны епископ Алексий благословлял воинов, отправлявшихся на фронт, открывал госпитали для раненых и собирал пожертвования для армии.

После революции, во второй половине 1930-х — начале 1940-х годов, церковный статус этих двух иерархов Русской Церкви, глав крупнейших русских кафедр, резко контрастировал с реальностью. Отношения ведомой ими Церкви и безбожных властей Советского государства были сложными и запутанными. Это было выживание Церкви в условиях, когда иерархи жили не только в постоянном ожидании расправы с ними атеистической власти, но и практически не имели возможности противостоять произволу, уповая только на Бога. В те тяжелые времена, когда многие православные архипастыри оказались в заключении, те, кто остался на свободе, совершили настоящий подвиг. Они призвали верующих забыть о прошлых обидах, нанесенных властью, и встать на защиту Родины.

Позиция митрополита Сергия стала продолжением модели церковно-государственных отношений, которая была заложена еще святителем Тихоном, Патриархом Всероссийским. Вне зависимости от отношения советского правительства к Православию, верующие, священники, епископы и миряне имели право оставаться выше личных обид и служить своей «гражданской родине» не только из страха, но и по велению совести.

Находившийся фактически в бесправном положении, несмотря на свой церковный статус, митрополит Сергий в первый же день войны выступил с обращением к пастве. От позиции священноначалия зависело очень многое. Твердая и уверенная патриотическая позиция помогла предотвратить панику среди народа, вызванную внезапностью нападения Германии на СССР, большими потерями и отступлением советских войск в первые месяцы войны. Выступления архипастырей послужили объединению народа, не дали сбыться надеждам немецких захватчиков на раскол в обществе, который мог бы произойти, учитывая количество людей, пострадавших от безбожных властей и революционной смуты в целом. В это время у иерархов не было сомнений, что говорить народу. Один из тезисов наступавшего нацизма заключался как раз в том, что германская армия освободит Русскую Церковь от коммунистов-безбожников. Митрополиты не поддержали захватчиков и, будучи поочередно Местоблюстителями, затем Патриархами, осуждали предательство Родины. Поддержав сопротивление нацистскому режиму, они своими речами объединяли народ, вдохновляли фронт и тыл на борьбу с захватчиками, убедительно доказывая, что христианин не может бездействовать в условиях войны.

### Христианский взгляд на патриотизм

О том, что собой представляет патриотизм русского человека, митрополит Алексий (Симанский) сказал на проповеди в Богоявленском соборе в Москве 10 августа 1941 года:

«Патриотизм русского народа ведом всему миру. По особенным свойствам русского народа, он носит особый характер самой глубокой, горячей любви к своей родине. Эту любовь можно сравнить только с любовью к матери, с самой нежной заботой о ней. Кажется, ни на одном

Митрополиты Алексий (Симанский) и Сергий (Страгородский) во время работы Архиерейского Собора. 8 сентября 1943 г. (слева)



Митрополит Сергий (Страгородский)

языке рядом со словом "родина" не поставлено слово "мать", как у нас. Мы говорим не просто родина, но мать-родина; и как много глубокого смысла в этом сочетании двух самых дорогих для человека слов! Русский человек бесконечно привязан к своему отечеству, которое для него дороже всех стран мира. Ему особенно свойственна тоска по родине, о которой у него постоянная дума, постоянная мечта. Когда родина в опасности, тогда особенно разгорается в сердце русского человека эта любовь. Он готов отдать все свои силы на защиту ее; он рвется в бой за ее честь, неприкосновенность и целость и проявляет беззаветную храбрость, полное презрение к смерти. Не только как на долг, священный долг, смотрит он на дело ее защиты, но это есть непреодолимое веление сердиа, порыв любви, который он не в силах остановить, который он должен до конца исчерпать».

Митрополит Сергий и митрополит Алексий приводили примеры проявления силы русского патриотизма в истории: это Куликовская битва, победы Александра Невского на Неве и на Чудском озере, победа над Наполеоном. Митрополит Сергий в 1942 году так объяснил свою патриотическую деятельность: «Лично же для метриотическую деятельность: «Лично же для метриотическую деятельность»

ня достаточно и одной любви к Родине и моему народу, чтобы без чьих-либо просьб и тем паче принуждений всячески противиться фашизму и порабощению им нашей страны».

Митрополит Сергий в обращении к христианам Югославии, Чехословакии и Греции в 1943 году вспоминал также, как в России снаряжали добровольцев в Сербию в 1870-х годах и в Грецию в 1890-х. Новым примером в годы Великой Отечественной войны стал сбор верующими средств на танковую колонну имени святого Дмитрия Донского. По мысли митрополита Сергия, как некогда преподобный благословил князя и дал ему в помощь двух монахов, так и в дни войны с фашистами Церковь направляет на фронт колонну танков, произведенную на пожертвования.

### Победа и воля к ней

Победа, по мысли митрополита Алексия, куется на фронте, но зарождается в тылу. В Рождественском послании 1942 года митрополит Сергий говорил о единении народа и масштабной деятельности в тылу так: «Началось соревнование в самопожертвовании между фронтом и тылом. Развернулся подлинно всенародный подвиг...»

Патриарший Местоблюститель писал о том, что «народ наш не колебался жертвовать всем и самою жизнью, потому что твердо верил в свою конечную победу и в то, что каждая жертва внесет свою часть в то всенародное благо, которым будет жить родина после победы».

Воля к победе, которая представляет собой, согласно митрополиту Алексию, «непоколебимую уверенность в торжестве правды», сопутствует патриотизму. Эта уверенность, писал митрополит Сергий, вырастает из сознания правоты дела защиты Родины: «...не мы начали войну; нас вынудили взяться за оружие, чтобы защитить родину...» Он также указывает, что стремление защитить Родину в опасности является исконным свойством русского человека, и отмечает, что неудачи, в равной степени как и успехи, особо вдохновляют русского человека на подвиг.

Победа, по мысли двух митрополитов, ставших впоследствии Патриархами, — понятие более широкое, чем окончание боевых действий и спасение Родины от захватчиков. Победа имеет долгосрочное значение: «...победа... несет также сознание обязанности; сознание долга; сознание ответственности за настоящее и будущее; сознание необходимости усилить труд, чтобы закрепить победу, чтобы сделать ее плодотворной, чтобы залечить раны, нанесенные войной». Победа является результатом патриотизма, соединенного с глубокой верой в помощь Божию правому делу. Тогда подвиги и страдания народа, по мысли владыки Алексия, являются религиозным подвигом, за который Бог вознаграждает верных Ему.

Подводя итоги войны на Поместном Соборе 1945 года, Патриарший Местоблюститель митрополит Алексий говорил, что вера и молитва вкупе с самоотверженным подвигом народа стали жертвой, благодаря которой — вместе с Божественной помощью воинам и тыловикам — стала возможна победа: «Для верующего человека не может быть сомнения в том, что блестящие, невиданные и неслыханные в истории войн победы нашего воинства являются следствием особой, могущественной помощи Божией нашим защитникам; и кровь, проливаемая нашими сынами за Родину, есть великая умилостивительная жертва всего нашего народа».

Митрополит Алексий свидетельствовал, что «молитва Церкви не была тщетной. Благословение ее давало "победительную силу" русскому оружию... Щитом была наша твердость в правоте нашего дела». Долгом для верующих, по завету митрополита Сергия, является молитва за погибших воинов.

Выступая в качестве Местоблюстителя на Соборе, митрополит Алексий подробно изложил, в чем может заключаться патриотическая деятельность Церкви. Текст одноименного доклада стал итогом размышлений будущего Патриарха о деятельности Церкви в годы Великой Отечественной войны:

- 1. Ежедневные моления: дополнительные прошения на ектениях, специальная молитва на Литургии, а также молебны о даровании победы в дни особых триумфов на передовой.
- 2. Проповеди: утешающие, ободряющие и вдохновляющие. Обращаясь к священникам, награжденным медалями «За оборону Москвы» за их патриотические труды, владыка отметил, что труд пастыря в годы вой-

- ны это возбуждать в пасомых дух любви к Родине и готовность отдать ей свои силы.
- 3. Массовые пожертвования на нужды фронта результат деятельной веры прихожан и яркой проповеди пастырей. Участие в сборе приравнивалось к молитвенному подвигу преподобного Сергия Радонежского, благословившего князя на борьбу с иноземными захватчиками.
- Идейная критика основ пагубной фашистской идеологии, неоднократно звучавшая устно в проповедях и письменно в статьях и докладах.

Ранее, в дни начала войны, митрополит Алексий отмечал, что пойти добровольцем на фронт тоже может быть делом веры, сопутствующим патриотизму. Известно, что многие клирики во время войны воевали обычными бойцами или командирами.

Еще один аспект дел веры выражен митрополитом Сергием как любовь и забота жителей тыла о воинах и пострадавших жителях оккупированных территорий. Владыка призывал верующих во главе с духовенством выражать благодарность и любовь, оказывать деятельную



Патриарх Алексий I



Духовенство Русской Православной Церкви с Патриаршим Местоблюстителем митрополитом Алексием (Симанским) в день награждения медалями «За оборону Москвы». 1944 г.

поддержку воинам, полагающим жизнь за Родину, и тем, кто пострадал от захватчиков: «...окружим нашими заботами семьи воинов, остающиеся с нами в тылу; не забудем раненых в госпиталях; дадим приют детям, остающимся без призора». Митрополит Сергий указывал и на практические результаты деятельной поддержки в тылу: «...кто усиленными темпами ковал оружие, кто заготовлял хлеб, кто обучал смену, кто просто жертвовал на подарки армии». Владыка отмечал, что московские церкви, откликнувшись на обращения архиереев, собрали более трех миллионов рублей.

По мысли митрополита Сергия, те, кто в тылу отдает всего себя целиком служению и заботе о других, кто жертвует здоровьем и удобствами, может быть приравнен к тому, кто погибает на поле боя за народ.

### Как Церковь относится к войне

Отношение к войне сформулировано митрополитом Алексием на основе библейских цитат и образов:

«Кто потеряет душу ради любви к Богу и ближнему, тот сбережет ее» (Мк. 8, 35);

«Бог научает руки верных Своих на ополчение и персты на брань» (Пс. 143, 1);

«Не любим словом или языком, но делом и истиною» (1 Ин. 3, 18) (об отношении тыла к фронту);

«Он возьмет всеоружие — ревность Свою, и тварь вооружит к отмщению врагам; стро-

гий гнев Он изострит, как меч, и мир ополчится с Ним против безумцев. Понесутся меткие стрелы молний и из облаков, как из туго натянутого лука, полетят в цель. И, как из каменометного орудия, с яростью посыплется град; вознегодует на них вода морская и реки свирепо потопят их; восстанет против них дух силы и, как вихрь, развеет их... Господь всех не убоится лица и не устрашится величия» (Прем. 5, 17, 20–23; 6, 7).

Часто иерархи приводили цитаты с вольными дополнениями для актуализации проповеди и усиления убеждения паствы:

Близится утро *победы*, но пока все еще ночь (ср. Ис. 21, 12);

Господь крепость людем Своим даст u во время, Uм представленное, благословит люди Своя победою u миром (ср. Пс. 28, 11).

Христианские образы, подтверждающие законность борьбы с захватчиками и врагами, — это Авраам, боровшийся за Лота с царями; Давид, сразившийся с Голиафом; император Константин, принявший крест на щиты воинов и победивший Максенция.

Попытку дать определение войне с христианских позиций митрополит Алексий предпринял, обратившись к проповедям святителя Филарета (Дроздова), митрополита Московского. Владыка Алексий с юных лет глубоко почитал митрополита Филарета, почетного члена Московского университета, и изучал его труды. Его выпускная работа в Московской духовной академии была посвящена теме «Господству-

ющие в современном нравственно-правовом сознании понятия перед судом митрополита Филарета». «Собрание речей и писем митрополита Московского Филарета» было его настольной книгой. Нет сомнений, что, присматриваясь, как Церковь реагировала на войны ранее, митрополит Алексий активно обращался к наследию святителя Филарета и искал ответы в его работах. В частности, заимствовал у него следующую мысль, которая прозвучала в обращении к верующим 26 июля 1941 года: «Война есть страшное и гибельное дело для того, кто предпринимает ее без нужды, без правды, с жадностью грабительства и порабощения; на нем лежит позор и проклятие неба за кровь и за бедствия своих и чужих. Но война — свяшенное дело для тех. кто предпринимает ее по необходимости, в защиту правды, Отечества. Берущие оружие в таком случае совершают подвиг правды и, приемля раны и страдания и полагая жизнь свою за однокровных своих, за Родину, идут в след мучеников к нетленному и вечному венцу. Потому-то Церковь и благословляет эти подвиги и все, что творит каждый русский человек для защиты своего Отечества».

Митрополит Сергий отмечал, что уже только сама решимость воинов пожертвовать собой «за други своя» делает их «недалекими от Царствия Божия» (Мк. 12, 34), «как бы родственными правде Христовой».

Митрополит Алексий, развивая понятие патриотической войны с опорой на Священное Писание и святителя Филарета, писал, что справедливая война ради победы добра благословенна Богом и что прекратить беззаконие и насилие, одержать победу над злом — это долг народов. По мысли владыки Алексия, верующие имеют два подтверждения тому, что Бог благословляет народную войну: это внутреннее чувство верующих и успехи на передовой. «Блестящие успехи Красной армии... говорят еще раз, и все более убедительно, о том, — писал митрополит Алексий, — что с нами Бог и Его небесная помощь в нашей справедливой народной войне против немецко-фашистских варваров и их пособников». Все это применимо только в том случае, если война справедлива, потому

что существует духовный закон: неправедно взявший меч от меча и погибнет.

#### Итоги

Вклад Русской Православной Церкви в Победу — это не только материальная помощь, но и духовная поддержка, укрепление веры в справедливость, в победу добра над злом. Церковь в годы войны стала символом национального единства и стойкости, вдохновляя людей на подвиги во имя Родины. Патриотическая позиция митрополита Сергия и всего духовенства стала важным фактором в консолидации общества и приближении Великой Победы.

Патриарх Сергий и Патриарх Алексий смогли объединить народ, веря в то, что Родина — это удел, данный народу Богом, и народ ответственен перед Богом за то, чтобы плодиться, размножаться, возделывать его и управлять им. Церковь не только утешала верующих в скорби, но и поощряла к самоотверженному труду в тылу, мужественному участию в боевых операциях, поддерживала веру в окончательную победу над врагом, способствуя тем самым формированию высоких патриотических чувств и убеждений у многих тысяч соотечественников.

Послевоенные годы стали временем восстановления страны и некоторого развития церковной жизни. Церковь, несмотря на тяжелые потери и ограничения, активно включилась в процесс залечивания ран войны. Приходы собирали средства для помощи нуждающимся, священники поддерживали моральный дух народа, молились об упокоении погибших и о здоровье вернувшихся.

Патриарх Алексий I, возглавивший Русскую Православную Церковь в тяжелое военное время, стал символом духовной стойкости и единения народа. Его призывы к труду и ответственности нашли отклик в сердцах миллионов верующих. Церковь активно участвовала в миротворческой деятельности, стремясь предотвратить новые конфликты и укрепить отношения между народами.

Диакон Александр ЧЕРЕПЕНИН

Новгород]: [Изд-во Вознесенского Печерского мужского монастыря], 2007; Алексий I (Симанский). Слова, речи, послания, обращения, доклады, статьи. 1941–1948: в 4 т. М.: Моск. Патриархия, 1948–1964, 1948.

Тексты приводятся по изданиям: Сергий (Страгородский Иван Николаевич, Патриарх; 1867–1944). Труды Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Сергия = Богословское наследие Патриарха Сергия. [Нижний

#### БОЖИЕЮ МИЛОСТИЮ СМИРЕННЫЙ АЛЕКСИЙ, ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ

# ПРЕОСВЯЩЕННЫМ АРХИПАСТЫРЯМ, ПАСТЫРЯМ И ВСЕМ ВЕРНЫМ ЧАДАМ ПРАВОСЛАВНОЙ РУССКОЙ ЦЕРКВИ

#### XPИCTOC BOCKPECE!

«Приидите, возрадуемся Господеви, воскликнем Богу, Спасителю нашему...» (Пс. 94, I)

Пробил последний час фашистской Германии. Разбита и сокрушена сила ее. В прах повержена Германия. Знамя победы развевается над вражьей страной. Слава и благодарение Богу!

Мир на земле Российской, и, блатодаря соединенным усилиям союзных правительств и воинств, — мир на землях многих.

Со славою побед и с радостью мира приветствую прежде всего победоносное воинство наше и его великого Верховного Вождя, а затем и всех, единых со своим Вождем и его победоносной ратью верных сынов Родины нашей, удостоившихся ныне счастья видеть победу над темной вражьей силой, столько лет терзавшей Европу и безумно возмечтавшей покорить мир и водрузить над ним кровавое знамя фашизма.

Но Бог посрамил дерзкие мечты элодеев и разбойников, и мы видим их теперь несущих грозное возмездие за свои элодеяния.

Мы уверенно и терпеливо ждали этого радостного дня Господня, дня, в который изрек Господь праведный суд Свой над злейшими врагами человечества, — и Православная Русь, после беспримерных бранных подвигов, после неимоверного напряжения всех сил народа, вставшего как один человек на защиту Родины и не щадившего и самой жизни ради спасения Отечества, — ныне предстоит Господу сил в молитве, благодарно взывая к Самому Источнику побед и мира за Ето небесную помощь в годину брани, за радость победы и за дарование мира всему миру.

Но только ли сознание радости несет победа? Она несет также сознание обязанности; сознание долга; сознание ответственности за настоящее и будущее; сознание необходимости усилить труд, чтобы закрепить победу, чтобы сделать ее плодотворной, чтобы залечить раны, нанесенные войной.

Много еще предстоит нам трудного дела; но мы теперь можем дышать свободно и радостно приняться за труд — тяжелый, но созидательный.

Если во время войны, в непоколебимой вере в конечное торжество правого дела, мы победоносно преодолели все трудности, все лишения, все тяготы на фронте и в тылу, то с какою же удвоенной силой мы примемся за воссоздание наших городов, из которых каждый — герой войны; наших дорогих и священных памятников, — всего того, что создала могучая воля и державная мощь нашего великого народа.

С благоговением вспоминая подвиги нашего доблестного воинства и тех наших близких и родных, кто положил за наше счастье временную жизнь в надежде восприять вечную, — мы никогда не перестанем молиться о них и в этом будем черпать утешение в скорби о потере дорогих сердцу и укреплять свою веру в бесконечное милосердие Божие к ним, отошедшим в горний мир, и во всесильную помощь Божию нам, оставленным для продолжения земного подвига и для благоустроения жизни во всем мире.

Да исправится же молитва наша, яко кадило пред Господом.

Да пройдет небеса.

Да принесена будет святыми молитвенниками за землю Русскую

к престолу Господню.

Бог мира да продолжит благословения Свои на родную землю нашу и да споспешествует Вождям и Правителям нашим мирным оружием государственной мудрости и правды побеждать все, что враждебно миру и благу великого Отечества нашего и совокупными трудами народов-победителей установить во всем мире такой порядок, при котором невозможно было бы повторение ужасов войны.

Святую Церковь нашу в лице Ее архипастырей, пастырей и верных чад призываю с таким же усердием и с такою же пламенной верой молиться о мирном преуспеянии нашей страны, с какими она молилась в годину испытаний за победу над врагами нашими. И да будет

эта молитва так же благоугодна пред Богом.

«Благословен еси, Боже, звери укротивый и погасивый огнь...» (Канон службы Похвалы Божией Матери). Аминь.

АЛЕКСИЙ, ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ

Москва 9 мая 1945 г.

# Подвиг веры в блокадном Ленинграде



Все дальше уходит от нас время Великой Отечественной войны, однако память о ней продолжает жить в сердцах людей. И хотя ежегодно появляются новые научные исследования о войне, остаются еще темы, недостаточно изученные историками. Религиозная жизнь блокированной с суши Северной столицы России составляет важную страницу ее истории. Не имея представления о ней, трудно понять, чем же держался город, ведь помощь извне была очень мала. До сих пор недостаточно освещено участие блокадного духовенства в укреплении духа защитников Ленинграда. Среди страха, голода, страданий измученной паствы священники православных храмов показывали примеры удивительной стойкости, христианского терпения и выдержки. Они поддерживали и ободряли прихожан, не давая погаснуть надежде на то, что не будет оставлен и побежден народ русский, что их соборная молитва окажется услышана и город выстоит. Именно вера являлась тем источником, откуда черпали силы многие защитники и жители города. Поведение духовенства и мирян блокадного Ленинграда можно назвать гражданским подвигом.

Жители блокадного Ленинграда набирают воду, появившуюся после артобстрела в пробоинах в асфальте на Невском проспекте. Декабрь 1941 г. Фото Б. П. Кудоярова (слева)

К началу Великой Отечественной войны отношения между государством и религиозными организациями в СССР были далеки от нормальных. В результате жестоких антицерковных гонений в одной из крупнейших епархий страны — Ленинградской — к лету 1941 года уцелел лишь 21 православный храм, отсутствовали монастыри, духовные учебные заведения. К тому же были еще не изжиты церковные расколы 1920-х годов. Большинство храмов относилось к Московскому Патриархату, Ленинградскую епархию возглавлял будущий патриарх митрополит Алексий (Симанский, † 1970). В самом городе и северных пригородах, оказавшихся в кольце блокады, в его ведении находились шесть храмов: Никольский кафедральный и Князь-Владимирский соборы, церкви Никольская Большеохтинская и Волковская кладбищенские, Димитриевская Коломяжская и Спасо-Парголовская. Обновленцами были заняты Спасо-Преображенский собор, церковь преподобного Серафима Саровского на Серафимовском кладбище и Князь-Владимирская церковь в поселке Лисий Нос. Наконец, в городе оставался последний иосифлянский 1 храм — Свято-Троицкий в Лесном. Общее количество штатных православных священнослужителей в Ленинграде не превышало 25 человек; кроме того, было около 35 приписных, заштатных и тайных священников.

Начавшаяся 22 июня 1941 года война коренным образом изменила весь привычный уклад

жизни в стране. Не могло не измениться и положение Церкви, отношение к ней советского государства. Впрочем, первоначально изменения были небольшие. Патриаршему Местоблюстителю Сергию (Страгородскому, † 1944), митрополиту Ленинградскому Алексию (Симанскому, † 1970) и экзарху Украины митрополиту Николаю (Ярушевичу, † 1961) не препятствовали распространять свои патриотические



Митрополит Ленинградский и Новгородский Алексий (Симанский). 15 октября 1943 г.

Митрополит Ленинградский и Новгородский Алексий (Симанский) с ленинградцами. Блокада, 1942 г.



воззвания, хотя это и являлось нарушением закона. Полностью прекратилась антирелигиозная пропаганда, была свернута деятельность Музея истории религии в Казанском соборе на Невском проспекте в Ленинграде.

С первых же дней войны духовенство Северной столицы посвятило себя защите Родины. Митрополит Алексий утром 22 июня служил Литургию в Неделю всех русских святых в Князь-Владимирском соборе. Вернувшись после службы в свою квартиру при Николо-Богоявленском соборе, владыка узнал о начале войны. Получив вскоре патриотическое послание Патриаршего Местоблюстителя от 22 июня, владыка Алексий сразу же сделал его достоянием православных жителей города. А 26 июля митрополит сам написал обращение к верующим и духовенству «Церковь зовет к защите Родины»<sup>2</sup>.

По предложению митрополита Алексия уже с 23 июня приходы Ленинграда начали сбор пожертвований на оборону. Владыка поддержал желание верующих отдать на эти цели имевшиеся в храмах запасные денежные средства, порой очень значительные. Особенно активно проявлялось желание оказывать запрещенную с 1918 года благотворительную помощь. Всего к концу 1941 года патриотические взносы

в фонды Красного Креста, обороны и т. п. сделали все десять православных приходов Ленинграда на общую сумму 2 млн 144 тыс. рублей<sup>3</sup>.

С конца июня 1941 года в храмах стало заметно больше богомольцев: горожане приходили помолиться за своих близких. Существует много свидетельств активного проявления религиозных чувств буквально с 22 июня 1941 года. Перед лицом надвигавшейся великой беды у людей пропал страх подвергнуться репрессиям за посещение храмов и за проповедь Слова Божия. В сводках партийных информаторов и Ленинградского Управления НКВД осенью 1941 года сообщалось о широком распространении в городе анонимных писем религиозного содержания (путем рассылки)<sup>4</sup>.

Богослужения пришлось приспособить к военным условиям: утром они начинались в 8 часов, вечером — в 16, ведь молящимся нужно было успеть благополучно вернуться домой до наступления комендантского часа. Молодые церковнослужители ушли на фронт, в народное ополчение, на оборонное строительство. Оставшиеся изучали средства противопожарной и противовоздушной обороны и возглавляли соответствующие группы прихожан, созданные при каждом храме. Среди оборонных мероприятий важное значение

имела маскировка соборов, которые могли стать ориентирами и целями при воздушных налетах на город.

В сентябре 1941 года были разрушены или оказались на оккупированной территории шесть действующих православных церквей в южных пригородах Ленинграда. В частности, полностью была уничтожена Троицкая кладбищенская церковь в Старом Петергофе. Также огнем немецкой артиллерии была полностью уничтожена Никольская кладбищенская церковь в городе Колпино, храм святых Адриана и Наталии в Старо-Паново, церковь Преображения Господня в городе Урицке (Лигово), серьезно пострадал и Князь-Владимирский храм в поселке Усть-Ижора. Уцелела лишь одна из действовавших в южных пригородах церквей — Знаменская, в городе Пушкине, она оказалась на оккупированной территории, и богослужения в ней продолжались до лета 1942 года. К концу сентября немецкие войска под Ленинградом были остановлены; в город войти они не смогли.

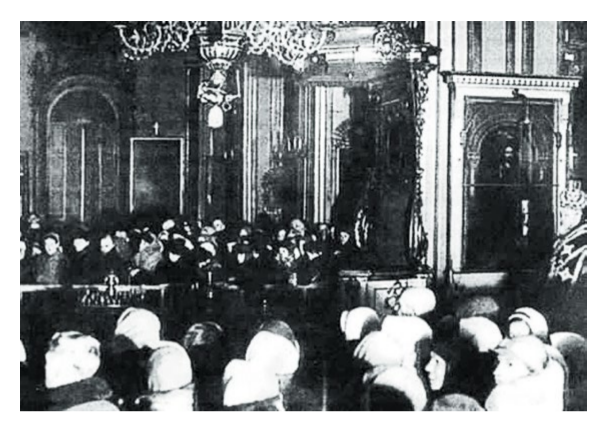
Даже в самую страшную блокадную зиму 1941—1942 годов в храмах продолжались богослужения, что давало горожанам духовное утешение и поддержку. Так, согласно сохранившемуся в архиве расписанию богослужений в Николо-Богоявленском соборе за декабрь 1941 года, службы проходили ежедневно утром и вечером<sup>5</sup>. Тысячи людей со слезами раскаяния обращались к Господу и принимали крещение. Среди умиравших от голода было много тех, кто перед смертью вспоминал слова Евангелия и призывал имя Господне.

Верующими были многие известные деятели культуры и науки Северной столицы: скончавшиеся в период блокады художник и иконописец Иван Билибин, известный физиолог академик А. А. Ухтомский (принявший тайный монашеский постриг с именем Алипий), эвакуированная в Среднюю Азию поэтесса Анна Ахматова, «муза» и голос блокадного города поэтесса Ольга Берггольц и другие. В настоящее время в Музее обороны и блокады Ленинграда хранится уникальный экспонат — деревянная

Ленинград зимой 1942 г. Фото Б.В. Уткина. ЦГАКФФД



Пасхальное богослужение в Николо-Богоявленском соборе. Ленинград. 1942 г.



формочка для пасхального кулича, принадлежавшая О. Берггольц.

Богослужения проходили при переполненных храмах. Даже в будние дни подавались горы записок о здравии и упокоении. Литургию вопреки церковным канонам нередко служили так же, как это делали священники-заключенные в лагерях, — на ржаной просфоре. Вместо вина порой использовался свекольный сок. При этом городские власти со временем стали выделять приходам минимальное количество вина и муки для причащения богомольцев, так как в блокированном городе эти продукты было невозможно купить. В самый разгар страшной голодной зимы с 29 декабря 1941 года по 3 января 1942 года семи православным общинам города были впервые выделены в общей сложности 85 кг муки и 100 бутылок (75 литров) вина<sup>6</sup>. Следующая выдача состоялась через полтора месяца — 17-23 февраля 1942 года, когда общинам передали 160 кг муки и 150 бутылок вина. Конечно, выделяемых продуктов хватало лишь для удовлетворения минимальных богослужебных потребностей. Так, согласно свидетельству прихожан, в мае 1942 года в Никольской Большеохтинской церкви просфоры были размером с пятикопеечную монету, а вина выделялось не более двух столовых ложек на службу $^7$ . С февраля 1942 года выдача продуктов для богослужений стала ежемесячной. Размер ее на протяжении двух лет почти не менялся.

Помимо предоставления продуктов для богослужений городские власти сделали и ряд других уступок верующим. Общинам Никольского и Спасо-Преображенского соборов был предоставлен воск для изготовления свечей. Известный ученый-музыковед Н. Д. Успенский, ставший в феврале 1942 года регентом в Никольском соборе и создавший новый хор, сумел добиться выдачи певчим не только хлебных, но и других продуктовых карточек.

При этом голод не щадил священнослужителей. Всего в блокадном городе умерло, считая заштатных и приписных, 18 православных священников, то есть каждый третий. Только в Князь-Владимирском соборе в конце 1941 — 1942 году умерло восемь служащих и членов клира, в том числе два приписных священника, в Спасо-Преображенском соборе — три штатных священнослужителя, в Николо-Богоявленском соборе — протодиакон, три приписных протоиерея... Из 34 певчих к февралю 1942 года в хоре Николо-Богоявленского собора осталось три человека. Главный регент В. Кожин в состоянии дистрофии второй степени в июне был эвакуирован из города<sup>8</sup>.

В Спасо-Преображенском соборе зиму 1941/42 года из 100 соборных певчих пережили лишь 20. Первыми от голода погибали мужчины, в их числе и помощник регента И. В. Лебедев. Двадцать восьмого декабря он писал: «Я, можно сказать, понемногу умираю. Силы мои подорвались. Я сейчас лежу. Одни кожа и кости. Сидим несколько дней на одном хлебе. Конечно, все теперь так существуют, но хочется жить... Со мной вместе голодает жена. дочь и девятилетний внук, отец которого на фронте. Нет ни продуктов, ни денег. Спасите жизнь». Лебедеву было выдано 300 рублей, но спасти его не удалось. К лету 1942 года умерли председатель приходского совета Е. Д. Балашева и 10 церковнослужителей9.

Жизнь священников не отличалась от судьбы их паствы в блокированном городе. Вокруг храмов существовали объединения людей, которые помогали друг другу выжить, выстоять. Нуждающимся оказывали материальную помощь, и это многим спасало жизнь. Содействие прихожанам оказывали общины Николо-Богоявленского и Спасо-Преображенского соборов. Помощь общины собора помогла выжить и некоторым жителям соседних домов, в том числе детям. Так, в воспоминаниях блокадницы Валентины Щетининой говорилось: «Мы жили тогда у бабушки на Литейном, в двух шагах от храма. Он не закрывался во время войны. А умирали тогда люди часто, панихиды батюшки по несколько раз в день служили. Вот и бегали мы, дети, в храм за кутьей. Она, я думаю, и спасла меня от голодной смерти. Пусть помаленьку, но поддерживала жизненные силы». Среди нашедших в бомбоубежище Спасо-Преображенского собора защиту и временный приют была и семья будущего лауреата Нобелевской премии поэта Иосифа Бродского. Ему тогда исполнился год, и родители укладывали младенца спать в свечном ящике $^{10}$ .

К весне 1942 года из шести членов предвоенного клира в Спасо-Преображенском соборе осталось лишь двое: протоиерей Павел Фруктовский († 1954) и протодиакон Лев Егоровский († 1952). Оба они жили на очень большом расстоянии от храма: настоятель на Васильевском острове, у Смоленского кладбища, протодиакон Лев — за городом, в Парголове. Но даже в самую тяжелую пору они продолжали

служение в соборе. В ходатайстве прихожан осенью 1943 года о награждении отца Павла Фруктовского медалью «За оборону Ленинграда» говорилось: «...в зиму 1941/42 г., когда отсутствовало трамвайное сообщение, а живет отец Павел от собора в 15 км, он, опухший от недоедания, в возрасте 65 лет, ежедневно посещал собор, он был единственный священник, временами он приходил на службу совсем больной и домой уже не мог возвращаться и ночевал в холодном соборе»<sup>11</sup>.

Подобное героическое служение было характерно и для многих других священников. Так, в 1942-1947 годах настоятелем в Никольской Большеохтинской церкви служил протоиерей Михаил Славнитский († 1985). В феврале 1942 года погиб на фронте его старший сын Сергей, в начале мая того же года на работе в Ленинградском радиокомитете умерла дочь Наташа, похороненная 9 мая на Большеохтинском кладбище. После ее смерти отец Михаил попросил перевести его настоятелем Никольской церкви. Пастырь не отчаялся, он постоянно говорил своим прихожанам, выражавшим ему сочувствие: «Все от Бога». Когда однажды немецкая бомба попала в здание, расположенное рядом с Никольской церковью, настоятель помог вывести из разрушенного дома нескольких стариков и детей<sup>12</sup>.

Настоятелем Димитриевской церкви в Коломягах служил протоиерей Иоанн Горемыкин († 1958). Понимая, как нуждаются люди в его поддержке и утешении, отец Иоанн на

Митрополит Ленинградский и Новгородский Алексий (Симанский) и группа священников: протоиерей Михаил Славницкий, протоиерей Владимир Дубровицкий и протоиерей Николай Ломакин после награждения медалями «За оборону Ленинграда». Ленинград. 15 октября 1943 г.





**Удостоверение** к медали «За оборону Ленинграда» ппотоцепея Михаила Славницкого

восьмом десятке лет каждый день пешком добирался с Петроградской стороны, где он жил, в Коломяги. Некоторые прихожане, дожившие до 2000-х годов, помнили, как обессилевшего священника возили в конце блокады к службам на финских санках. Сохранились свидетельства верующих, что он порой последний паек свой отдавал голодающим, а сам, вконец обессилев, совершал богослужение сидя. В некрологе отца Иоанна особенно отмечалось его блокадное служение: «Несмотря на преклонный возраст и истощение, мужественно под обстрелами проходил большие расстояния для служб в церкви. Обходил больных, раненых и малодушных, вселяя бодрость и окрыляя надеждой, — горячей молитвой и упованием на милосердие Божие» 13.

После прорыва блокады Ленинграда 18 января 1943 года обстрелы и бомбежки храмов продолжились. Представители духовенства наравне со всеми жителями несли труды по обороне города, так как входили в группы самозащиты местной противовоздушной обороны (МПВО). Например, в справке, выданной 17 октября 1943 года архимандриту Владимиру (Кобецу) Василеостровским райжилуправлением, говорилось, что он «состоит бойцом группы самозащиты дома, активно участвует во всех мероприятиях обороны Ленинграда, несет дежурства, участвовал в тушении зажигательных бомб». Дежурил он и на посту МПВО, который находился на колокольне Князь-Владимирского собора, так как состоял в его причте $^{14}$ .

Накануне отмечавшейся 25 апреля в 1943 году Пасхи перед Князь-Владимирской церковью в Лисьем Носу состоялось построение созданных на средства верующих на Кировском заводе танков. Их колонна торжественно следовала от храма к храму. Один из очевидцев этих событий В. С. Новиков вспоминал, что о прибытии танков все знали и ждали их. У поселковой церкви собралось очень много народу. Был солнечный день, но у некоторых в руках горели свечи. Когда появились танки, ударил колокол. Танки шли колонной, а мальчишки бежали за ними. У церкви машины выстроились в линию и заглушили моторы. «Кругом все светилось и новые танки, и небо, и синие купола нашей старой лисьеносовской церкви, и хоругви с образами Георгия Победоносца», — писал Новиков. Настоятель храма отслужил молебен, а после танкисты завели моторы и ушли на фронт $^{15}$ .

Одиннадцатого октября 1943 года впервые за все годы советской власти 12 ленинградским священнослужителям были вручены правительственные награды — медали «За оборону Ленинграда» 16. В дальнейшем владыка Алексий несколько раз был награжден орденом Трудового Красного Знамени, другими многочисленными знаками отличия, но самой дорогой для себя наградой считал медаль «За оборону Ленинграда». Позднее этой медалью наградили еще нескольких клириков, но отнюдь не всех. Всего же правительственные награды получили 24 ленинградских священнослужителя, в том числе 12 — две медали: «За оборону Ленинграда» и «За доблестный труд в Великой Отечественной войне».

Полное снятие блокады 27 января 1944 года было встречено в храмах благодарственными



молебнами. В Серафимовской церкви, несмотря на запрещение в 1930-е годы колокольного звона, колокола уцелели, и в начале войны они были спущены «под спуд» — в глубокие ямы под полом. А через два с половиной года, утром 27 января, услышав о снятии блокады, верующие собрались у храма и в едином порыве сняли перекрытия, раздолбили мерзлую землю, достали и подняли колокола на колокольню. Не спрашивая разрешения властей, в Серафимовской церкви зазвонили в день прорыва блокады ровно в 16 часов. Люди сменяли друг друга, и звон колоколов не умолкал больше суток<sup>17</sup>.

Пятнадцатого апреля 1944 года в здании Николо-Богоявленского собора открылась епархиальная канцелярия. В заключительный период блокады богослужения в этом соборе посещал командующий Ленинградским фронтом генерал армии (позднее маршал) Л. А. Говоров. Некоторые военные во время увольнительных даже прислуживали в храме. Писатель Леонид Пантелеев (А. И. Еремеев) в своих воспоминаниях отмечал: «В 1944 году в Ленинграде в нижнем храме Никольского Морского собора я своими глазами видел, как за всенощной человек двадцать-тридцать солдат и офицеров стояли в строю двумя шеренгами и молились.

По окончании службы, когда старик-священник вышел с крестом в руке на амвон и молящиеся, как всегда, хлынули прикладываться, седовласый батюшка отвел в сторону крест и громко сказал: "В первую очередь военные!" И вот — капитаны, лейтенанты, ефрейторы и рядовые — в серых непарадных фронтовых шинелях, прижимая к левой стороне груди свои полевые фуражки и ушанки, — двинулись к амвону. И каждому, когда он целовал крест, батюшка истово, по-отцовски, по-дедовски говорил: "Храни тебя Господь!"...»<sup>18</sup>

Следует упомянуть, что в 1942–1944 годах Свято-Троицкий иосифлянский и все обновленческие храмы города перешли в юрисдикцию Московского Патриархата. После окончательного снятия блокады в январе 1944 года патриотические взносы верующих продолжились. Общая сумма собранных средств духовенства и мирян Ленинградской епархии за июль 1941 — июнь 1945 года составила 17 млн 423,1 тыс. рублей, в том числе 16 млн 274,5 тыс. собрали жители города на Неве<sup>19</sup>.

Празднование Пасхи 6 мая 1945 года в Северной столице проходило без всяких ограничений: в первый раз за военный период были разрешены ночные богослужения, крестные ходы,

Священнослужители Ленинграда, награжденные медалями «За оборону Ленинграда».

Митрополит Алексий (Симанский) в годы блокады Ленинграда



организована массовая выпечка куличей и изготовление пасхи, которые свободно продавались в магазинах (несмотря на существовавшие в тот период продовольственные карточки). В информационном сообщении Ленинградского уполномоченного Совета по делам Русской Православной Церкви А. И. Кушнарева отмечалось: «Пасхальная заутреня впервые за время войны проходила ночью... В 1945 г. количество присутствующих на пасхальном богослужении значительно увеличилось: если в прошлом, 1944 г. на богослужении во всех церквях Ленинграда было до 35 000 чел., то в этом году количество

присутствующих доходило до 90 000 человек. Помещения соборов и церквей не вмещали всех желающих, и вокруг церквей образовывались большие толпы народу...»<sup>20</sup>

Обращение к Церкви в блокадном Ленинграде носило массовый характер, более значительный, чем в большинстве других районов страны. В сознании людей происходили глубокие сдвиги. На борьбу их подвигала не только тревога за судьбу Матери-Родины, но и сознание того, что угроза нависла над их православным Отечеством. Кроме того, в религиозном сознании как бы воочию переживался апокалипсис. Служение духовенства в блокадном Ленинграде стало гражданским подвигом. Многие священники умерли от голода, однако все храмы продолжали действовать, даря верующим утешение и надежду. То, что голодные, обессилевшие люди все же заполняли храмы, говорит о том, что православная вера и в тот трагический период являлась жизненно необходимой частью народной жизни, была тем источником, откуда черпали силы многие защитники и жители блокадного города.

Необходимо и дальше изучать церковную жизнь осажденного нацистами города святого апостола Петра, осветить жизнь и деятельность людей, память о которых нужно сохранить, отразить подвиг служения блокадного священства, оказание им духовной помощи мирянам и показать повседневную жизнь приходов Северной столицы в годы Великой Отечественной войны.

м. в. шкаровский,

главный архивист Центрального государственного архива Санкт-Петербурга, профессор Санкт-Петербургской духовной академии, д. и. н.

- <sup>2</sup> Русская Православная Церковь и Великая Отечественная война: сб. церковных документов. М., 1943. С. 54.
- <sup>3</sup> Центральный государственный архив Санкт-Петербурга (ЦГА СПб). Ф. 7384. Оп. 33. Д. 209. Л. 154; Ф. 9324. Оп. 1. Д. 4. Л. 1–2, 53.
- <sup>4</sup> Ломагин Н. А. Неизвестная блокада. Кн. 1. СПб.; М., 2002. С. 317.
- 5 ЦГА СПб. Ф. 7384. Оп. 33. Д. 62.
- <sup>6</sup> Там же. Д. 80. Л. 1.
- <sup>7</sup> Там же. Д. 209. Л. 156.
- <sup>8</sup> Там же. Л. 157, 203; Д. 62. Л. 80.
- <sup>9</sup> Там же. Д. 62. Л. 21–22.

- 10 Во имя Преображения Господня. Собор воинской славы России. СПб., 2015. С. 40.
- 11 ЦГА СПб. Ф. 7384. Оп. 33. Д. 67. Л. 132.
- <sup>12</sup> *Князев М.* Служение любви // Блокадный храм. 2016. № 2. С. 3, 109.
- 13 Архив Санкт-Петербургской епархии (АСПбЕ). Ф. 1. Оп. 2. Личное дело прот. И. Горемыкина.
- <sup>14</sup> ЦГА СПб. Ф. 7384. Оп. 33. Д. 209. Л. 243.
- <sup>15</sup> Аграфенин А. Во время блокады ленинградцы освящали кусочки хлеба вместо пасхальных куличей // URL=https://www.spb.kp.ru/daily/26737/3764942/ (дата обращения: 01.04.2025).
- <sup>16</sup> Ленинградская правда. 1943. 17 октября.
- <sup>17</sup> Из собрания Блокадного храма Успения Пресвятой Богородицы на Малой Охте; *Мацукевич А.* Серафимовский Санкт-Петербург // Православный паломник. 2003. № 3 (10). С. 41.
- <sup>18</sup> *Богданов И. А.* Ленинградская блокада от А до Я. СПб., 2010. С. 284–285.
- 19 ЦГА СПб. Ф. 7384. Оп. 33. Д. 22. Л. 10, 22, 24.
- <sup>20</sup> Там же. Ф. 9324. Оп. 3. Д. 6. Л. 24–29.

Возникшее в 1927 году так называемое движение «непоминающих» (гражданской власти и митрополита Сергия). Всего первоначально насчитывалось более 40 архиереев, отказавшихся от административного подчинения Заместителю Патриаршего Местоблюстителя. Однако большинство из них не было связано между собой. Центральное место занимала наиболее сильная и сплоченная, имевшая свою иерархию иосифлянская группа, получившая название по имени руководителя — митрополита Ленинградского Иосифа (Петровых).

Вышел в свет журнал «Храмоздатель» № 8 (13) 2025





#### В номере:

- возрождение Спасо-Евдокиевского храма Казани
- история Николаевского кафедрального собора Нью-Йорка
- исследователь русской архитектуры модерна и одна из главных участниц процесса воссоздания Храма Христа Спасителя Евгения Кириченко







Спасо-Евдокиевский храм г. Казани стал одним из успешно реализованных проектов Фонда «Наследие духовной культуры в 3D». Виртуальная экскурсия в трехмерном формате доступна по ссылке (наведите камеру телефона на QR-код): https://my.fspc3d.ru/tour/spaso-evdokievsky





# Укрепляясь верой, дожили до Пасхи и до Победы

Спасо-Преображенская церковь села Карповка г. Горького. Фото 1950-х гг. Архив комиссии по канонизации Нижегородской епархии (слева)

КАК ВЕРА ХРИСТОВА ПОМОГЛА ГОРЬКОВЧАНАМ ВЫСТОЯТЬ В ГОДЫ ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЫ

На протяжении своего существования Русская Православная Церковь разделяла с народом беды и тяготы военных времен. Достаточно вспомнить подвиг Патриарха Гермогена в Смутное время, участие духовенства в Отечественной войне 1812 года, зарождение сестрического движения Крестовоздвиженской общины в Крымскую войну. Замечательным примером патриотизма духовенства и мирян стала деятельность Церкви и ее чад во время Великой Отечественной войны 1941–1945 годов.

В приближении победы страны над фашистами участвовала и Горьковская (ныне Нижегородская) епархия. Несмотря на предшествующий войне трагический период репрессий, вера Христова в народе сохранилась, она вдохновляла добиваться открытия храмов и возобновления богослужений в военные годы.

«Г. Горький. Архиепископу Горьковскому и Арзамасскому Сергию, председателю православной общины Высокову, заместителю председателя общины Грибкову, члену общины Ляминой.

Прошу передать православному русскому духовенству и верующим города Горького, собравшим, кроме ранее внесенных 3 000 000 рублей в Фонд обороны СССР, дополнительно 500 000 рублей на постройку авиаэскадрильи имени Александра Невского, мой искренний привет и благодарность Красной Армии.

#### И. Сталин»

Вклад Горьковской епархии в дело обороны страны был настолько весомым, что в марте 1943 года председатель Совнаркома и Совета министров СССР, председатель Государствен-

ного комитета обороны Иосиф Сталин счел необходимым направить горьковчанам это письмо.

#### Ликвидация епархии

По данным председателя комиссии по канонизации святых Нижегородской епархии, настоятеля Вознесенского Печерского мужского монастыря архимандрита Тихона (Затёкина), в результате массовых репрессий в отношении духовенства к 1939 году на территории Горьковской области осталось всего пять священнослужителей с официальной регистрацией в городе Горьком (ныне Нижний Новгород): двое при Успенской церкви на Бугровском



Архимандрит Феофан (Туляков). Российский государственный архив кинофотофонодокументов кладбище и трое — при Свято-Троицкой церкви села Высоково.

Управляющий Горьковской епархией митрополит Феофан (Туляков) был приговорен к расстрелу «особой тройкой» НКВД по Горьковской области двумя годами ранее. Его обвинили в том, что «по заданию» Местоблюстителя Патриаршего Престола уроженца Арзамаса митрополита Сергия (Страгородского) он якобы возглавил «церковно-фашистскую, диверсионно-террористическую и шпионскую организацию».

#### Безбожников поубавилось

— Начало Великой Отечественной войны, внезапность нападения Германии, масштабы территориальных и людских потерь активизировали религиозные настроения населения. В критическое для страны время выяснилось, что религиозные воззрения значительной части граждан СССР, несмотря на жестокие гонения, остались непоколебимы и стали одним из стимулов патриотической деятельности верующих, — утверждает доктор исторических наук, профессор кафедры истории и теории международных отношений Института международных отношений и мировой истории Ни-

жегородского государственного университета имени Н. И. Лобачевского (ИМОМИ ННГУ) Владимир Сомов. — Среди сельского населения региона, вопреки проводимой властью антирелигиозной кампании, степень традиционной религиозности была достаточно высока. А учитывая, что значительная часть городского населения стала таковым лишь в процессе активного привлечения сельских жителей на стройки индустриализации, приверженность горожан Православию под влиянием войны даже возросла.

Профессор Сомов приводит красноречивый пример. Если к январю 1941 года в Горьковской области насчитывалось 44 районных отделения Союза воинствующих безбожников (СВБ), в состав которых входили 955 ячеек с 23 тысячами членов, то с началом войны вербовка в их ряды прекратилась. Многие члены СВБ ушли на фронт. Резко сократились финансовые поступления в бюджет этой организации от продажи значков и членских взносов, а с июля 1941 года вообще прекратились. Работа местных СВБ была пущена на самотек. Перестали печататься органы СВБ «Антирелигиозник» и «Безбожник». Центральный совет Союза безбожников был переведен из Москвы в Свердловск, откуда

A K T.-

Wheeletto Germon a descriparion of the collection of the second services of the second services the service property that it is not the service property that the service property is the servic

по наружныму обмеру 14x12,5м по экупремняму --10,75x15,75

по ивруки. обмеру бя7,60

Tota xonorman 5, Stx 10, 350.

Хеоду и месня ривих

E,77x1,5 W.

/ плуаръ

Tone gesul

Penden sand

Yang uy . po\_ op a-



Обложка книги «Диверсанты в рясах» (слева)

Акт о закрытии Спасо-Преображенской Печерской церкви (справа)



в течение первых трех месяцев войны никаких указаний в область не поступало.

— Начало войны для многих верующих оказалось своеобразным вестником перемен. Некоторые посчитали возможным открыто высказывать свои суждения и религиозные взгляды, — добавляет Владимир Сомов.

Когда в сентябре 1941 года в Чернухинском районе Горьковской области райисполком принял решение о временном использовании «бездействующей, но не закрытой» церкви в селе Вторусское под склад «Заготзерно» и за неимением ключей от нее администрация попыталась взломать дверь, это вызвало «возбуждение среди религиозно настроенных женщин». Около храма собралась большая толпа, которая решительно протестовала против его занятия под склад.

На следующий день во Вторусское выехали районный прокурор Зайцев, начальник райотдела НКВД Голубев и работники райкома ВКП(б), которые предприняли вторую попытку взломать дверь церкви. Она также закончилась неудачей и сопровождалась еще большей напряженностью: «Собравшиеся к этому времени женщины преградили им путь и в результате произошедшего скандала оттеснили и вытолкали прокурора с паперти».

Произошедшее не только не обернулось для верующих репрессиями, напротив, вышло

боком районному прокурору и начальнику райотдела НКВД. Их действия были названы в спецдонесении прокурора Горьковской области «грубым нарушением социалистической законности». «Безобразием» назван факт привлечения к уголовной ответственности и арест за «хулиганство» наиболее активной из женщин — бывшей колхозницы Козловой, которой при аресте были нанесены «легкие телесные повреждения». Действия местных властей привели к тому, что колхозницы села отказались выходить на полевые работы, поскольку охраняли церковь.

Конфликт разбирался на уровне бюро Горьковского обкома ВКП(б), и в результате его постановления от 23 сентября 1941 года «за нарушение революционной законности» бывшему начальнику РО НКВД Голубеву был объявлен строгий выговор. Из органов НКВД его уволили. Прокурор Зайцев тоже был снят с должности с объявлением выговора. В отношении милиционера Каравайкина возбудили уголовное преследование.

#### Возобновили посты и службы

Мощным стимулом для верующих горьковчан стало обращение к народу в первый же день войны их земляка, Местоблюстителя Патриаршего Престола митрополита Сергия (Страгородского).

Вид Свято-Троицкой церкви села Высоково. Государственный архив аудиовизуальной документации Нижегородской области

Письмо апхиепископа Горьковского и Арзамасского Сергия (Гришина) и членов иерковного совета Высоковской иеркви И. В. Сталину о вкладе Горьковской епархии в фонд обороны страны (слева)

Письмо благочинного г. Горького протоцерея Александра Архангельского И. В. Сталину о своем вкладе на постройку нового самолета эскадрильи имени А. Невского (справа)

Двадцать второго июня 1941 года, в день Всех святых, в земле Российской просиявших, владыка совершал Божественную литургию в Богоявленском соборе в Елохове. О начале войны ему сообщили во время чтения акафиста. Проповедь, текст которой размножили и разослали по приходам в тот же день, митрополит Сергий произнес тут же в храме: «... фашиствующие разбойники напали на нашу Родину. <...> Повторяются времена Батыя, немецких рыцарей, Карла Шведского, Наполеона. <...> С Божией помощью и на сей раз он [народ] развеет в прах фашистскую вражескую силу. <...> Вспомним святых вождей русского народа, например Александра Невского, Дмитрия Донского, полагавших свои души за народ и Родину. <...> Вспомним неисчислимые тысячи простых православных воинов. Православная наша Церковь всегда разделяла судьбу народа. <...> Не оставит она народа своего и теперь. <...> Положим же души свои вместе с нашей паствой. <...> Церковь благословляет всех православных на защиту священных границ нашей Родины. Господь дарует нам победу!»

Вечером 26 июня при большом стечении народа митрополит Сергий совершил в Богоявленском соборе молебен о победе русского воинства, после которого снова обратился к пастве: «На морских кораблях иногда подается зычная команда: "Всех наверх!" Это значит: кораблю угрожает морская стихия и управление кораблем требует совместной работы всех, кто находится на нем. <...> Нечто подобное, только в неизмеримо большей степени, переживаем и мы сейчас. <...> Родина наша в опасности, и она созывает нас: "Все в ряды, все на защиту родной земли, ее исторических святынь, ее независимости от чужестранного порабощения". Позор всякому... кто останется равнодушным к такому призыву, кто предоставит другим жертвовать собой за общее народное дело, а сам будет выжидать, к какой стороне лучше и выгоднее ему пристать. В особенности позорно и прямо грешно среди таких якобы сынов, а на деле предателей Родины оказаться нам, чадам Святой Православной Церкви».

В начале августа 1941 года группа верующих Ждановского (ныне Нижегородского) района города Горького подала в райисполком заявление об открытии Троицкой Высоковской церкви. Исполком пошел навстречу просьбе. Уже 5 августа состоялся церковный совет, а 10-го числа того же месяца храм открыли. Настоятелем был назначен протоиерей Александр Архангельский († 1945 [?]).

Только за один день работы храма прошло около 150 крещений.

#### Москва, Кремль. Председателю Государственного Комитета Обороны Иосифу Виссарионовичу СТАЛИНУ

Выполняя Ваши указания об усилении помощи Красной Армни в ее священной борьбе с немецким фашизмом и в ответ на призыв главы русской православной церкви патриаршего местоблюстителя Сергия, митрополита Московского и Коломенского, о добровольных взносях от верующих на строительство боевых машин имени Дмитрия Донского, мы, верующие гор. Горького, охвачены искренним желанием, чтобы скорее наступил час окончательного разгрома гитлеровских захватчиков. Для усиления технической мощи нашей родной Красной Армии, мудро руководимой Вами, и воодушевленные благородным патриотическим поступком нашего благочинного протоиерея Александра Александровича Архангельского, мы вносим на постройку эскадрильи имени прославленного русского полководца в борьбе с немцами Александра Невского 500.000 рублей. Этот взнос является нашей новой посильной лептой в дополнение к ранее внесенной сумме на оборону страны — 3 миллнона рублей. Мы призываем также и другие церковные общины Горьковской области усилить сбор средств на вооружение нашей Красной Армии. Да будет непреклонной воля русского народа к победе над врагом, пусты немецкие фашисты знают, что для счастья и независимости нашей великой родины мы не пожалеем ни своих средств, ни своей

Желаем Вам сил и здоровья в многотрудном подвиге спасения родины.

СЕРГИЙ, архиепископ Горьковский и Арзамасский Председатель правосдавной церковной общины ВЫСОКОВ Заместитель председателя ГРИБКОВ

Член общины ЛЯМИНА

#### Москва, Кремль Председателю Государственного Комитета Обороны Иосифу, Виссарионовичу СТАЛИНУ

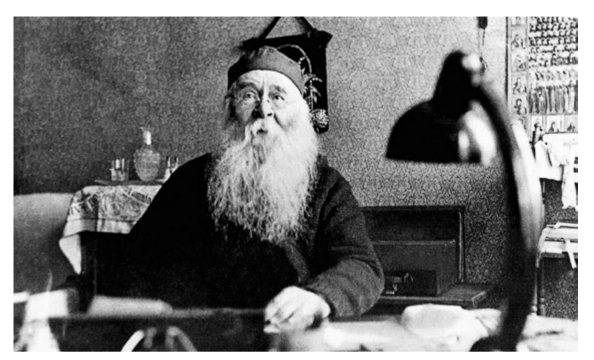
Охваченные горячим патриотизмом и любовью к родине, мы, русские православные люди, с самого возникновения войды живо откликнулись на призыв возглавляемого Вами правительства о помощи на защиту отечества и по почину руководителя русской православной церкви питривринего местоблюстителя русской православной церкви патриоращего местолюстителя митрополита Сергия регуларию собирали и вносили в фонд обо-роны страны денежные средства и вещевое снабжение. Наша церковная община в 1942 году внесла знаимимим в Госбонк два с половенной миллиона рублей в фонд обороны. Героическое на-ступление доблестных советских войск, предпринятое в послод-нее время одновременно на нескольких фронтах, и достигнутые при этом успехи еще больше воодушевнии всех честных рус-ских людей к водвигам на скорейшее освобождение родной эемли от поганых немецких зъхватчиков. Мои дети и брат с первых дней войны с оружием в руках на фронте защищают

Независимо от своего личного участия в коллективных взно-сах денежных средств в фоид обороны страны я преисполнен искренним чувством и сознавнем своего долга отдать теперь все свой средства на оборону, а потому виошу жично от себя 200.000 рублей на построяку нового боевого самолета эскадрильи имени прославленного историей русского боевого вождя Александра Невского, который разбил немецких псов-рыцарей и освободил русскую землю от немецких захватчиков.

Я призываю всех православных церковнослужителей на свои создать грозную для врага могучую боевую эскадрилью «Александр Невский».

Советские войска под Вашим мудрым водительством разгромят ненавистного врага всего славянства и православной веры. Не бывать русской земле под властью немецкого владычества. Возносим наши молитвы пред Всевышним о сохранении Ваших сил и здоровья на благо русского народа и Советского государства.

Баагочиний говона Горького протонерей Алексаная Алексанарович АРХАНГЕЛЬСКИЯ;



Местоблюститель
Патриаршего
престола
митрополит
Московский
и Коломенский
Сергий
(Страгородский)
в своем кабинете.
Фото из Церковноархеологического
кабинета
Московской
духовной академии

Прибывший в Троицкую церковь 15 августа инспектор Ждановского райфинотдела указал в своем акте пожертвования на требы: крещение — 10 руб., отпевание взрослого — 10 руб., сорокоуст — 40 руб., поминовение — 60 коп.

Второго февраля 1942 года в Арзамасский районный исполком с заявлением об открытии церкви села Выездного обратились местные жители. Заявители писали: «Наша Великая Дорогая Родина переживает тяжелые испытания, ведя Отечественную войну с жестоким врагом. Мы, верующие, со всем народом всей душой стремимся, горим желанием полных успехов нашей Родной Красной армии. Во дни радости, во дни печали верующий ищет излить свои чувства в молитвенном порыве в своем родном храме. Приходской совет от лица верующих обращается к вам с просьбой разрешить совершение богослужения в храме с. Выездного».

Возобновить богослужения райисполком разрешил.

Верующие перестали опасаться демонстрировать свою веру. Это проявилось даже в быту. Горьковский историк Николай Добротвор заметил в своем дневнике: «18 февраля 1942 г. молоко 14 февраля я покупал по 26 руб. за литр, а сегодня по 22 руб. Это оттого стало дешевле, что 16 февраля начался Великий пост».

 Постепенно советская власть начала признавать религиозность как серьезную консолидирующую силу, способную объединить значительную часть граждан в деле достижения победы. Посещая храм, верующие получали возможность прямого доступа к информации о позиции руководства Русской Православной Церкви, — подчеркивает профессор В. Сомов.

#### Не жалели ни копейки

В конце марта 1942 года митрополит Сергий (Страгородский) возобновил назначение (изначально сделанное еще осенью 1941 года) в Горьковскую епархию архиепископа Сергия (Гришина). Правящий архиерей прибыл в Горький на Страстной седмице и уже 5 апреля в Троицкой Высоковской церкви, ставшей с того момента кафедральным собором, совершил Пасхальную Божественную литургию, состоялся и крестный ход.

В тот же день член церковного совета высоковского храма С. А. Яблоков направил митрополиту Сергию письмо: «В это тяжелое время наших испытаний, когда резкий враг вторгается в наши границы, неся с собой смерть и разрушение, когда умирают наши близкие... за правое дело и Родина несет всевозможные раны и потери, призыв Блаженнейшего митрополита Сергия особенно глубоко запал в наши сердца. Да, всемерно будем бороться с врагом, и мы победим. Мы верим, что Господь с нами. Коварным фашистам с их языческим знаком не одолеть России и Православной Церкви».



#### Решили:

I. Удоваетворить ходатвиство группы верующих о предоставления помещения для исполнения жи религновных обрядов, предоставить помещение Высоковской церкви.

Просить исполком Облеовета депутатов трудящихся утвердить данное решение.

#### 3. Слушали:

О сокращении штатов исполкома райсовета и его отделов.

#### Решили:

В дополнение к решению исполкома от 24 июля с.г. № 19 сократить с 1 загуста:

ПО РАЙПАНУ - ст. плановика-экономиста,

Предселатель Раймс пол кома

Секретарь Раймсполкома

Negumay

На этом письме адресат написал: «Браво, Нижний Новгород. Не посрамили Мининскую память. Бог всех вас да благословит».

В письме от 6 апреля 1942 года архиепископу Сергию (Гришину) настоятель Троицкой церкви села Высоково протоиерей Александр Архангельский сообщал: «...нами собрано пожертвований и передано по назначению — в фонд обороны — свыше одного миллиона ста тысяч рублей. Верующие охотно несли... не только деньги, облигации, но и лом серебра, меди и другие вещи: обувь, белье, полотно и т. д. Было заготовлено и сдано немало валяной и кожаной обуви, шинелей, шапок, носков, перчаток, белья; одной шерсти перевязали на носки больше трех пудов... Был организован особо сбор на подарки для бойцов в День Красной Армии, давший свыше 30 тысяч рублей; подарки были разнесены по лазаретам раненым... <...> Религиозные чувства и особенный патриотический подъем верующих можно было наблюдать на

Страстной неделе и в дни Пасхи: только за одну неделю церковный совет внес 100 тысяч рублей в фонд обороны».

В своем письме Иосифу Сталину в январе 1943 года владыка Сергий (Гришин) и благочинный города Горького протоиерей Александр Архангельский подробно рассказали о патриотизме православных верующих горьковчан и их взносах в Фонд обороны: «Наша церковная община в 1942 году внесла наличными в Госбанк два с половиной миллиона рублей в фонд обороны. <...> Независимо от своего личного участия в коллективных взносах денежных средств в фонд обороны страны я [прот. А. Архангельский] преисполнен искренним чувством и сознанием своего долга отдать теперь все свои средства на оборону, а потому вношу лично от себя 200 000 рублей на постройку нового боевого самолета эскадрильи имени... Александра Невского, который разбил немецких псов и освободил русскую землю от немецких захватчиков... Не бывать русской земле под властью немецкого владычества».

Архиепископ Сергий добавлял: «Выполняя ваши указания об усилении помощи Красной армии в ее священной борьбе с немецким фашизмом и в ответ на призыв главы Русской

Православной Церкви Патриаршего Местоблюстителя Сергия, митрополита Московского и Коломенского, о добровольных взносах от верующих на строительство боевых машин имени Дмитрия Донского, мы, верующие гор. Горького... вносим на постройку эскадрильи имени прославленного русского полководца... Александра Невского 500 000 рублей. Этот взнос является нашей посильной лептой в дополнение к ранее внесенной сумме на оборону страны — 3 миллиона рублей».

#### Молились под бомбежки

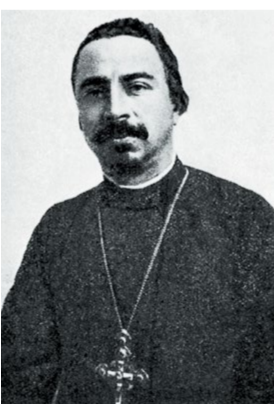
В августе 1943 года благодаря настойчивости прихожан в Горьком открывается Спасо-Преображенская церковь в слободе Печеры. Несмотря на одновременную просьбу верующих открыть и Спасо-Преображенскую церковь в поселке Карповка, ее открытие задержалось.

В письме в Совет по делам Русской Православной Церкви при Совете народных комиссаров СССР уполномоченный Совета по делам Русской Православной Церкви при СНК по Горьковской области И. А. Уткин сообщал: «Решением от 14 апреля 1943 года № 371 по ходатайству инициативной группы исполком Горьковского горсовета предоставил для

Парад на площади Советской (ныне Минина и Пожарского) в г. Горьком перед отправкой войск на фронт в 1941 г. (слева вверху)

Протокол заседания Ждановского райсовета г. Горького о передаче верующим здания Высоковской церкви (слева внизу)

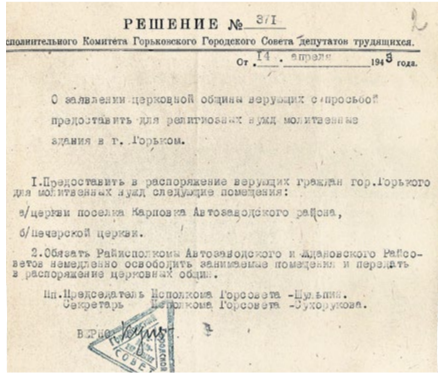




Архиепископ Горьковский и Арзамасский Сергий (Гришин) (слева)

Настоятель Троицкой Высоковской церкви протоиерей Александр Архангельский (справа)





Свято-Троицкая Высоковская церковь г. Горького в дни празднования Пасхи 1942 г. (вверху)

Решение Горьковского горисполкома о передаче Спасо-Преображенской церкви в поселке Карповка и Печерской церкви церковным общинам (внизу) молитвенных нужд церковь при поселке Карповка ранее Автозаводского, а теперь Ленинского района гор. Горького. Создалась община, помещение привели в порядок, избрали исполнительный орган, был назначен священник Знаменский, который отслужил три службы 11-12-13 июня 1943 года, но священник не был зарегистрирован в райсовете. В ночь с 13 на 14 июня был налет вражеской авиации и бомбежка, в 15 метрах от паперти разорвалась бомба и сорвала наружные двери и повредила крыльцо, кое-где осколками поковыряло стену. Осколками и волной на паперти было убито 5 человек из состава церковного совета, в том числе и председатель церковного совета. Служба в церкви временно была прекращена до окончания ремонта. Через 10-12 дней ремонт сделали с побелкой всех наружных стен и с маскировкой».

Поселок Карповка стоял вплотную к Горьковскому автозаводу — предприятию, которое в годы войны было полно-

стью перепрофилировано на выпуск боевой техники. По воспоминаниям нижегородцев, в поселке стояли бараки, где жили сотрудники автозавода.

Знаменитые грузовики «полуторки», танки, самоходные установки, бронеавтомобили, аэросани, коляски для мотоциклов, минометы, автомобильные и авиационные моторы, мины, взрыватели к авиабомбам, артиллерийские снаряды и снаряды для ракетных установок «Катюша» — все это производил ГАЗ. Поэтому предприятие было одной из главных целей немецких бомбардировок в годы Великой Отечественной войны. В 1943 году авианалеты на Горьковский автозавод были наиболее массовыми. Только с 4 по 22 июня германская авиация бомбила ГАЗ семь раз. Серьезные разрушения получили 50 корпусов и зданий предприятия. Пострадала и церковь.

— У моих бабушек карповская церковь родным домом была, — рассказывает нижегородка Галина Григорьевна Киселева. — Бабушка по папе Прасковья Архиповна Кузнецова даже ездила в 1943 году к Патриарху просить священника! Ее от прихода послали. Взяла она с собой полбуханки ржаного хлеба и пол-литровую банку квашеной капусты и поехала. И доехала! Наверное, поэтому мы все верующими в конце концов стали. Не просто так к Патриарху бабушка съездила...

В отчете от 9 октября 1944 года уполномоченному Совета по делам Русской Православной Церкви настоятель Спасо-Преображенской (карповской) церкви протоиерей Александр Левицкий констатирует, что со дня открытия храма приход внес 25 тысяч рублей на оборону, 9 тысяч — в фонд семей военнослужащих, 3 тысячи — на ремонт школы Ленинского района, а для госпиталя пожертвовано 120 полотенец.

В победном 1945 году Святая Пасха была поздней и промыслительно совпала с памятью святого великомученика и Победоносца Георгия — 6 мая.

По словам Владимира Сомова, религиозность, вера в сочетании с патриотизмом нашего народа неоднократно оказывалась в истории России одним из главных факторов победы. Великая Отечественная война, как чрезвычайный фактор, укрепила веру тех, кто продолжал верить и в условиях гонений, и дала ее тем, кто считал себя атеистом.

#### Светлана МЕДВЕДЕВА

Редакция благодарит за предоставленные архивные фотоматериалы архимандрита Тихона (Затёкина), Центральный архив Нижегородской области архив комиссии по канонизации Нижегородской епархии



## Митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий

В 2025 году наш народ торжественно отмечает 80-летие со дня окончания Великой Отечественной войны. Несмотря на прошедшие годы, память о Победе по-прежнему живет в сердце каждого россиянина. Русская Православная Церковь не оставила народ в эту тяжелую годину, как не оставляла она чад своих во все времена русской истории. <...> С благодарностью вспоминая доблестных воинов, наших родных и близких, положивших, по слову Спасителя, душу свою за други своя (Ин. 15, 13) на поле брани, и всех трудившихся для Победы в тылу, погибших в плену, от голода и холода, не перестанем возносить молитвы о них, укрепляясь верой в неиссякаемую милость Господа нашего Иисуса Христа.

#### Цифры

**1000 человек** подлежали репрессиям на территории Горьковской области среди служителей культа всех конфессий по I категории (расстрел), **3500** — по II категории (срок заключения от 8 до 10 лет) (приказ  $N^2$  00447 от 30 июля 1937 г. наркома внутренних дел СССР Н. И. Ежова «Об операции по репрессированию бывших кулаков, уголовников и других антисоветских элементов»).

729 священников, 73 диакона, 250 мирян были расстреляны в Горьковской области по делу о «церковнофашистской организации» (данные комиссии по канонизации святых Нижегородской епархии). 39 священников и 3 диакона погибли в ходе следствия по делу из-за невыносимых условий содержания в заключении.

**9 млн 234 тыс. руб.** пожертвовано верующими горьковчанами в Фонд обороны страны в годы Великой Отечественной войны (данные архива Нижегородской епархии).



# Мне отмщение и Аз воздам (Рим. 12, 19)

ОБ УЩЕРБЕ, КОТОРЫЙ БЫЛ НАНЕСЕН РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ НЕМЕЦКО-ФАШИСТСКОЙ ОККУПАЦИЕЙ В ГОДЫ ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЫ

В этом году наша страна отмечает радостную, но одновременно и скорбную дату. Восемьдесят лет назад завершилась Великая Отечественная война, принесшая на Русскую землю чудовищные потери и небывалые разрушения. Но вместе с кадрами горящих под бомбежкой и обстрелами городов и сел объектив оператора иногда выхватывал руины и остовы оскверненных храмов и часовен. И когда в ноябре 1942 года была создана Чрезвычайная государственная комиссия для оценки ущерба, понесенного народным хозяйством, перед ней была также поставлена задача оценить урон, нанесенный религиозным конфессиям, в том числе и Русской Православной Церкви.

#### Алгоритм учета

Вопрос ущерба, причиненного Русской Церкви в годы войны, — достаточно узкая и непростая тема для архивных исследований. Ее изучение требует больших трудозатрат и времени, поскольку часть материалов, кроме Государственного архива РФ, находящегося в Москве, хранится в региональных фондах. Тем не менее специалисты ГА РФ взялись за эту работу, чтобы определить уровень ущерба в денежном эквиваленте и обнародовать факты преступлений немецко-фашистских захватчиков против верующих. Это кандидат исторических наук, начальник отдела информационно-поисковых систем ГА РФ Ольга Копылова и начальник отдела информационно-поисковой и справочной работы ГА РФ Ирина Байкова. Однако подходы у них были разные. Ольга Копылова в своей работе «Ущерб, причиненный Русской Православной Церкви в годы Великой Отечественной войны»<sup>1</sup> опиралась на материалы Международного военного трибунала, состоявшегося в Нюрнберге в 1945–1946 годах, где представлены документы самых разных фондов ГА РФ. Она собрала в большом количестве факты преступлений

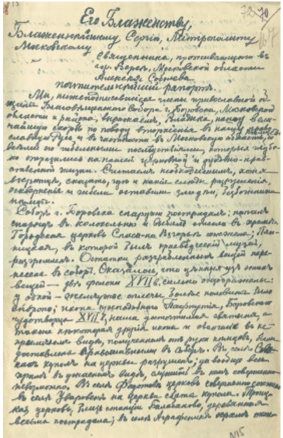
и опубликовала итоговые цифры, звучавшие на процессе. А Ирина Байкова сосредоточилась в большей степени на аналитике системы учета ущерба, которая описана в документах фонда P-7021. Будем надеется, что эта работа

Пострадавший во время войны собор Святой Софии



Рапорт о. Алексия (Соколова) (слева)

Ценник на церковную утварь и оборудование (фрагмент) (справа)



|                                                      |                                                               |                           | - 1       |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------|
| *YTBEPX                                              | I A D'                                                        |                           |           |
| Митрополит Виево или 1<br>Питрополит Виево или 1     |                                                               |                           |           |
| ни полай                                             | - Dusten To Vancy sent                                        |                           |           |
| " 9 " августа 194                                    | 18 r.                                                         |                           |           |
|                                                      | ценник.                                                       |                           |           |
|                                                      | шув утварь и оборудог                                         |                           |           |
| AMEROBARIE IPRANETOS                                 | Материал на кото-1 В                                          |                           | CTCHNOCTS |
| Дарохранит ельници                                   | Серебряные, выволо-<br>чение, че кыжной ра-<br>боты о выялью. | 5:00 AP.                  | 30,000    |
| -1-                                                  | серебриние                                                    | -                         | 20,000    |
|                                                      | медиче                                                        |                           | 3000-5000 |
| Инпрестольные иресты                                 | серебриние, выволо-<br>чение, ченийной ре-<br>боты с выплав.  | от 0,9 иг.<br>до 1,20 иг. | 10,000    |
|                                                      | деревяные обложен.                                            | 1                         | 3000-4000 |
| 2.                                                   | медине                                                        | -                         | 500       |
| Напрестольные аванге-                                | обложенные серебром                                           | seo cepespa<br>go 4,10mr. | 25.000    |
|                                                      | dapxaraue c ceped-<br>pos.                                    | Beo cepedpa<br>1,0 sr.    | 5,000     |
|                                                      | медине или броквов.                                           |                           | 3.000     |
| Дароносици                                           | . неротовия, виволочен                                        | 0,350 Kr.                 | 2.000     |
|                                                      | неди не                                                       |                           | 500       |
| Священие сосуды,<br>вилимение следующий<br>жождания: |                                                               |                           |           |
| a/ vama /normp/                                      | овребряно-выволоч.,<br>чекви.с эмалью и<br>гравировной.       | до 4,10жг.                | 85,000    |
| б/ Іменос /большие<br>бликца на подетав-             |                                                               |                           |           |
| э/ эзоадица                                          |                                                               |                           |           |
| r/ Биндпа от 2-х до<br>4-х                           |                                                               |                           |           |
| / James 1-2                                          |                                                               |                           |           |
| e/ Koems 1-2                                         |                                                               |                           |           |

также станет доступна широкому кругу читателей. Материалы и выводы этих исследователей и легли в основу этой статьи.

Оценкой ущерба, нанесенного религиозным конфессиям при оккупации в 1941–1944 годах, в рамках Чрезвычайной государственной комиссии (ЧГК, см. справку) занимался Отдел по учету ущерба, причиненного культурным, научным и лечебным учреждениям, зданиям, оборудованию и утвари религиозных культов. Впоследствии он был переименован в Отдел культуры. Им были охвачены все государственные структуры, так или иначе связанные с наукой, культурой, искусством и архитектурой. Для учета ущерба были разработаны необходимые инструкции, определены планы, система и сроки отчетности. Учитывались разрушения как действующих, так и закрытых храмов, если они не использовались для других целей. За годы довоенных репрессий значительное число приходов лишилось духовенства (см. справку).

Типовая инструкция ЧГК требовала от ее сотрудников описывать каждый объект отдельно, в основу учета ложились бухгалтерские данные и свидетельские показания. Монументальные здания (дворцы, театры, музеи, соборы, церкви) оценивались индивидуально с учетом экспертизы. Если речь шла об уникальных произведениях искусства, то их стоимость определялась специальными экспертами ЧГК. Характерно, что на тот момент никаких профессиональных инструкций по оценке стоимости церковных историко-художественных памятников и сооружений не существовало. И их срочно разработали.

Одной из лучших, впоследствии применяемой на других территориях Советского Союза, стала инструкция оценочно-экспертного бюро Ленгоркомиссии совместно с Инспекцией по охране памятников города Ленинграда. Был также разработан специальный «Ценник на церковную утварь и оборудование», утвержденный митрополитом Киевским и Галицким Николаем (Ярушевичем, †1961) 9 августа 1943 года. Он учитывал примерную стоимость икон, богослужебных книг, плащаниц, престолов, жертвенников, дарохранительниц, напрестольных крестов, напрестольных Евангелий, дароносиц, священных сосудов, кадильниц, лампад, подсвечников, паникадил, водосвят-

Протоиерей Иоанн Покровский у разрушенной церкви в с. Красное Боровского района. Фотохроника ТАСС. 9 апреля 1942 г. (слева внизу)

Воскресенского Ново-Иерусалимского монастыря. Истра, Московская область(справа внизу)

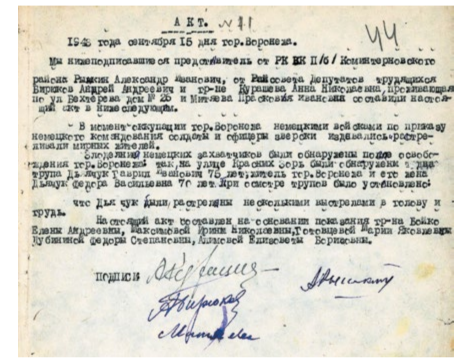
Руины

ных чаш, колоколов и других предметов. Учитывался также материал, из которого был изготовлен каждый предмет (золото, серебро, медь, шелк, парча и т. д.), его вес и размер. Так, напрестольные Евангелия, обложенные серебром, при весе серебра до 4,1 кг оценены в 25 тысяч рублей того времени, в обложках бархатных с серебром, весом до 1 кг, — 5 тысяч рублей. В особых случаях ущерб определялся исходя из духовной и культурной ценности святыни. Так было с чудотворной иконой Тихвинской Божией Матери, похищенной немцами из Тихвинского монастыря в декабре 1941 года.

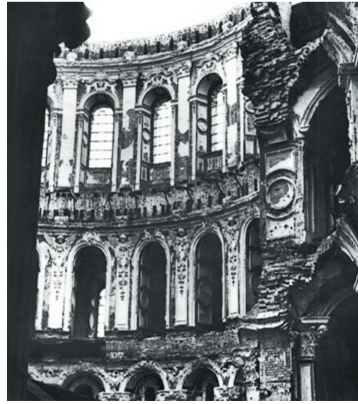
В актах отчета фиксировались факты преступлений: грабеж, расхищение художественных и религиозных памятников, порча иконостасов и росписей, церковной утвари, икон, книг, облачений. К документам прилагались свидетельские показания, инвентарные описи, фотографии. Все акты должны были проходить обязательную регистрацию в местных (областных) комиссиях, а затем направлялись в Москву. Отметим, что часть этих документов (в частности, описания преступлений) оседала в местных архивах и до Москвы доходила не всегда. Некоторые из них до сих пор ждут своих исследователей.

Интересно, что типовые документы, подготовленные с участием верующих, заметно отличаются бо́льшей информативностью и подробностями. В них зачастую содержатся детальные обстоятельства разрушений и ограблений храмов, а также факты глумления оккупантов над верой и верующими.

Акт областной комиссии по установлению и расследованию злодеяний немецкофашистских захватчиков о расстреле фашистами во время оккупации г. Воронежа мирных жителей







Например, священник Николай Баранович, настоятель церквей Рижского Троице-Сергиевского монастыря, описывал один из таких фактов. Во время чтения акафиста сестрами монастыря перед чудотворным образом Божией Матери в Успенский храм пришли два агента СД (гитлеровская служба безопасности). Они грубо прервали молитву, сняли образ Владычицы с подставки, оттолкнув сестер, стремившихся последний раз приложиться к святыне, погрузили икону Богородицы в ящик и вывезли.

В документах учета встречаются орфографические ошибки, которые можно назвать своеобразной приметой того времени. Например: «церква», «пристол», «эвангелие», «площаница», «иконостаси», «хиругви», «поникодилы-люстра». Когда в составленных актах отсутствовали данные о степени разрушения зданий церквей и их внутреннего убранства, о прицерковных строениях, когда к составлению не привлекались священнослужители или члены религиозных общин, акты возвращались обратно на доработку.

#### Только факты

Из материалов ЧГК видно, что враг приспосабливал храмы не только под укрепленные огневые точки (как, например, Вознесенский собор в городе Ржеве), но сжигал и взрывал их при отступлении, использовал для казни мирных жителей и военнопленных (собор Рождества Христова г. Верея), устраивал в них конюшни, псарни, бойни для рогатого скота, казармы для солдат, а иконы нередко служили настилом для нар. Факты этих преступлений хранят архивы. И вот лишь немногие из них.

В тринадцати районах Московской области оккупанты разрушили 44 церкви, Ново-Иерусалимский и Свято-Успенский Иосифо-Волоцкий монастыри. Их судьбу разделил и Тихвинский монастырь в Ленинградской области, в котором с целью сокрытия грабежа были взорваны три старинных храма и пять монастырских корпусов. Значительно пострадал и Александро-Свирский монастырь. Невосполнимый ущерб был причинен нацистскими варварами также пяти церквям Псково-Печерского монастыря.

В городе Смоленске враг разрушил и сжег ценнейшие православные храмы: церковь Петра и Павла (XII в.), церковь Иоанна Богослова (XII в.), церковь Михаила Архангела (XII в.). Сожжены Троицкий собор (XVII в.), храм Вознесения, Георгиевская и Нижне-Благовещенская церкви. Взорвана и полностью уничтожена

Псков во время оккупации



Чрезвычайная государственная комиссия по установлению и расследованию злодеяний немецко-фашистских захватчиков и их сообщников и причиненного ими ущерба гражданам, колхозам, общественным организациям, государственным предприятиям и учреждениям СССР (ЧГК) — государственная комиссия СССР в годы Великой Отечественной войны. Комиссия была образована указом Президиума Верховного Совета СССР от 2 ноября 1942 г.

По данным ЧГК, полный ущерб народному хозяйству в период 1942—1946 гг. составил 679 млрд рублей в государственных ценах 1941 г. Было собрано более 250 тысяч свидетельств о преступлениях оккупантов и составлено 56 тысяч актов о совершенных ими злодеяниях на территории СССР. Комиссией было привлечено к работе около 7 млн граждан (среди них свидетели и жертвы злодеяний), одновременно было рассмотрено около 4 млн актов о материальных потерях, причиненных оккупантами гражданам и организациям. Возглавил ЧГК секретарь Всесоюзного центрального совета профессиональных союзов (ВЦСПС) Николай Шверник, в ее состав вошли видные государственные и общественные деятели, среди которых был митрополит Киевский и Галицкий Николай (Ярушевич) и будущий преподаватель Московской духовной академии А. В. Ведерников.



Митрополит Киевский и Галицкий Николай

Трапезная церковь Авраамиевского монастыря и Верхне-Никольская церковь. В ночь на 6 марта 1943 года, накануне отступления из Сычевки, немецкие оккупанты взорвали все имевшиеся там семь церквей, в том числе кладбищенскую церковь, собор и монастырь.

В Ржеве были разрушены 9 церквей и Успенский собор. В Великом Новгороде сильно пострадал Софийский собор: средняя глава его была в двух местах пробита снарядами, полностью разрушен купол северо-западной главы, пробито и разрушено несколько сводов, содрана золоченая кровля. Кроме того, в окрестностях Новгорода прицельный артиллерийский обстрел превратил в руины собор Кириллова монастыря XII века, церковь Николы на Липке XIII века, церковь Благовещения на Городище XIII века и еще четыре древних храма.

Беда постигла и Троицкий храм города Суджа, который сегодня у всех на слуху в связи со специальной военной операцией. Сначала немцы приспособили его под госпиталь для раненых мадьяр, которые устроили в нем пожар, так что выгорели иконостасы, полы, двери и часть окон. А при отступлении оккупанты подожгли крышу храма и колокольню. Храм был полностью сожжен и разрушен<sup>2</sup>.

В Крыму серьезный урон был нанесен храмам в Джанкое, в поселке Ички Ичкинского района, в городах Алуште и Евпатории. В частности, в 1941 году в Никольском храме в Евпатории оккупанты сделали артиллерийский склад, а затем казарму. Каменный пол и кир-

пичная ограда храма пошли на устройство вражеских блиндажей.

Документы ЧГК свидетельствуют о том, что весомый ущерб был причинен православным церквям Донбасса, Ворошиловградской (ныне Луганской), Запорожской и Херсонской областей. Так, в Ворошиловградской области от артиллерийских обстрелов, подрывов церковных зданий вражескими войсками при отступлении, при поджогах серьезно пострадали храмы в селах Георгиевка, Новосветловка, Белолуцк, Зеликовка, Осиново. Общий ущерб по данной области составил 1 млн 337 тысяч рублей.

К этим фактам можно добавить бесчинства врага в Белоруссии, на Украине, в республиках Прибалтики. Захватчики не только разрушали, но и грабили храмы и монастыри. Забирали иконы и иконостасы, ризы и венцы, церковные сосуды, митры и дарохранительницы. Например, с Новгородской Софии они сняли все кресты и разграбили все внутреннее убранство храма. Исчезли иконостасы главного храма и Рождественского придела XVI века, увезены или уничтожены древние паникадила, одно из которых было вкладом Бориса Годунова. Золоченые кровли собора были содраны, позолота снята и расхищена, а часть ее пошла на изготовление блюда, бокалов и чайного сервиза немецкому генералу Вильке.

Из Киево-Печерской лавры, в которой веками сохранялись многочисленные церковные древности, были украдены и вывезены запрестольный крест работы греческих мастеров

#### Справка

Из примерно 37 тысяч православных храмов, действовавших в СССР на начало 1930 г., в 1938 г. оставались формально незакрытыми 8302 (в том числе 3903 на Украине и 3617 в РСФСР). Однако для богослужений использовалось намного меньше. Из-за массовых репрессий против духовенства священников не хватало.

Так, уже в 1936 г. на Украине из 4487 незакрытых молитвенных зданий действовало лишь 1116. К сожалению, сохранившиеся в архивах учетные сведения, отражающие динамику сокращения численности религиозных объединений в конце 1930 — начале 1940-х гг., отрывочны и приблизительны. Данные о количестве православных приходов и священнослужителей в 1939 г. отсут-CTBУЮТ<sup>3</sup>.



Руины подорванного 3 ноября 1941 г. Успенского собора Киево-Печерской лавры

Х века, железные и бронзовые ажурные паникадила XII века, редчайшие образцы парчи первых веков христианства на Руси. С храмов снимали колокола, которые использовались на военные нужды Германии.

ГЧК выявила и факты преступлений, совершенных на оккупированных территориях в отношении мирных граждан, включая духовенство и верующих: убийства священников, массовые расстрелы верующих в храмах, издевательства и насилие.

Первыми жертвами оккупантов среди православного духовенства Киева были расстрелянные в ноябре 1941 года за чтение в храмах первого послания митрополита Сергия. Это настоятель церкви Николы Набережного архимандрит Александр (Вишняков) и настоятель Вознесенской церкви Байкова кладбища протоиерей Павел Остренский.

Двадцать шестого октября 1943 года немцы зверски расправились в Киеве с почитаемой всеми столетней схимницей Серафимой (Голубенковой) и ее послушницей Александрой. В октябре 1942 года в Ставрополе фашисты расстреляли священника Александра Павлика «лишь за то, что немецкой армии стало известно о его патриотических чувствах к своей русской Родине».

В докладной записке от 1 апреля 1942 года клирик Московской епархии протоиерей Николай Успенский сообщал об ограблении и разрушении храма Ильи Пророка в селе Пешки Московской области: «От снарядов во время наступления и отступления немцев церковь так пострадала, что вряд ли можно говорить о ее дальнейшем существовании. Отец протоиерей Покровский Василий Емельянович, настоятель сей церкви, два раза горел, остался в одном рубище. Спасаясь от немцев и снарядов в землянках, а первое время в церкви, простудился и умер. В феврале 1942 года я его отпевал...»<sup>4</sup>

Зафиксированы многочисленные факты, когда храмы и монастыри превращались оккупантами в места массовых казней мирных жителей и военнопленных. Чтобы измерить горе, лишения, страдания и моральный урон, который враг принес на нашу землю, нужны совсем иные категории оценки, чем денежные знаки.

#### Итоги ЧГК

Основная работа по оценке ущерба, начатая в ноябре 1942 года, завершилась через три года. Тридцатого декабря 1945 года итоговый отчет был направлен руководителям страны И. В. Сталину, В. М. Молотову и Г. М. Маленкову. В отчете упоминалось о привлечении к работе ЧГК представителей духовенства различных религиозных культов.

Между тем цифры учета продолжали уточняться и в течение 1946 года. Согласно имеющемуся в ГА РФ итоговому отчету (май 1946), за годы Великой Отечественной войны на территории Советского Союза было разрушено 1670 православных церквей и 69 часовен (из них 824 церкви и 34 часовни уничтожены полностью), не считая иных «зданий религиозных культов». На территории РСФСР разру-





шено 648 церквей и 25 часовен (434 церкви и 19 часовен уничтожены полностью). Общая сумма ущерба СССР составила 1 млрд 994,4 млн рублей в ценах того времени. Отдельно был посчитан ущерб церковным зданиям и имуществу по РСФСР, он составил более 736 млн рублей.

Несколько иные цифры разрушений были представлены во время Международного военного трибунала в Нюрнберге в 1945—1946 годах. Так, в документе обвинения под обозначением «СССР — 246» («Справка о разрушении зданий религиозных культов»), при той же общей цифре разрушений 1670 православных церквей и 69 часовен, по РСФСР цифра разрушений меньше — 588 храмов и 23 часовни.

В этом же документе дается детальный расклад по республикам. Полностью разрушены и частично повреждены на Украине 654 церкви и 65 часовен, по Белоруссии — 206 церквей и 3 часовни, по Латвии — 104 церкви и 5 часовен, по Молдавии — 66 церквей и 2 часовни, по Эстонии — 31 православный храм и 10 часовен, по Литве — 15 церквей и 8 часовен и по Карело-Финской ССР — 6 храмов. Что касается общего размера ущерба всем конфессиям, то, по подсчетам ЧГК, он составил 6 млрд 24 млн рублей. Данные ущерба конкретно Русской Церкви в отчете для Международного военного трибунала не приводятся.

Чтобы вычленить из этой цифры ущерб Русской Церкви, Ольга Копылова предлагает составить пропорцию, которая грубо, но все же дает некоторое представление о соотношении ущерба. Если в годы войны всего пострадало 2766 молитвенных зданий различных конфессий (1739 — потери Русской Православной Церкви (церкви и часовни) и 1027 иных конфессий, а общий размер ущерба — 6024 млн рублей, то ущерб Русской Православной Церкви составляет примерно 3 млрд 800 млн рублей. Подчеркнем, что из этой суммы невозможно выделить ущерб, нанесенный конкретно зданиям или предметам и произведениям церковного искусства, утвари и т. д.

Неполное совпадение цифр специалисты объясняют несколькими причинами. Во-первых, документы для трибунала в Нюрнберге все время дополнялись новыми фактами, во-вторых, государственные цены за пять лет войны изменились, в-третьих, территория СССР увеличилась за счет западных областей Украины и Белоруссии. Тем не менее видно, что порядок цифр остался неизменным.

#### Алексей РЕУТСКИЙ

Автор благодарит Ирину Владимировну Байкову и Ольгу Николаевну Копылову, сотрудников Государственного архива Российской Федерации, за предоставление материалов для подготовки статьи. Внутренний вид взорванного немцами Успенского собора Святогорского Свято-Успенского монастыря в Пушкинских горах Псковской области (справа)

Руины церкви
Покрова Пресвятой
Богородицы на
Князь-Федоровской
стороне. Ржев.
Фото 1945 г. Архив
Георгия Ходакова
(слева)

Здесь и далее, за исключением указания на архивы, приводятся данные из статьи О. Н. Копыловой «Ущерб, причиненный Русской Православной Церкви в годы Великой Отечественной войны» (URL: https://statearchive.ru/1177).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ГА РФ. Ф. Р-7021. Оп. 29. Д. 1003. Л. 21–22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Источник: Шкаровский М. В. Православие при социализме. Гл. 2. § 1:

Положение Русской Церкви накануне Великой Отечественной войны (1939–1941 гг.). URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorija\_Tserkvi/pravoslavie-pri-sotsializme/2\_1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ГА РФ. Ф. Р-7021. Оп. 121. Д. 29. Л. 160 об.



# Святитель Лука в Переславле-Залесском

Биография святителя Луки, особо почитаемого святого нового времени, охватывает разные регионы России и сопредельных государств. Она словно суровой нитью связывает Архангельск и Ташкент, Тамбов и Читу, Красноярск и Керчь. Переславль-Залесский — ближайшее к Москве место жительства и врачебной деятельности В. Ф. Войно-Ясенецкого. Благодаря исследованиям последних десятилетий выявилась особая значимость переславского периода в жизни святителя Луки. Неслучайно в Феодоровском женском монастыре Переславля-Залесского в 2023 году открылся музей святителя Луки. Директор музея **Екатерина Игоревна Каликинская**, кандидат биологических наук, член Общества православных врачей, член Союза писателей России, рассказывает о вновь открывшихся фактах в биографии святителя.

Валентин Феликсович Войно-Ясенецкий. Около 1910 г.

#### Почему Переславль-Залесский?

Валентин Феликсович Войно-Ясенецкий, будущий святитель Лука, с ранних лет осознавал главное назначение в жизни — служение простому народу как путь к Богу. Об этом ясно говорит письмо гимназиста Валентина Войно-Ясенецкого, посланное в 1897 году в Ясную Поляну Льву Толстому. Юноша просил писателя помочь ему определиться на пути, где можно не «заглушать в себе голос совести... Если человек не последует этому голосу, голосу Бога, то он умрет духовно»<sup>1</sup>.

Блестяще окончив медицинский факультет Киевского университета святого Владимира, Войно-Ясенецкий отказался от поступления в ординатуру, а потом, после работы в госпитале Красного Креста в 1904 году, и от предложения возглавить хирургическое отделение в госпитале<sup>2</sup>. Он уехал работать в российскую глубинку. Валентин Феликсович выбрал маленькие, плохо оборудованные земские больницы в тех уездах, в которых хуже всего обстояли дела с медицинской помощью. Хотя он везде работал с полной самоотдачей, чаще всего ему не удавалось обрести единомышленников: служение на одном месте продолжалось от двух месяцев до полутора лет. И только в Переславле-Залесском, куда он приехал в ноябре 1910 года и вступил в должность главного хирурга и главного врача земской больницы, святитель Лука проработал более шести лет. Здесь он сделал несколько значительных открытий в анестезиологии и хирургии, блестяще защитил докторскую диссертацию по регионарной анестезии в Императорском Московском университете. Именно здесь он проявил себя как выдающийся врач, глубокий исследователь и успешный медицинский администратор. Именно здесь, в Переславле, как писал он позднее в «Автобиографии», возник замысел его знаменитой книги «Очерки гнойной хирургии». Все его научные и врачебные идеи реализовались в Переславле-Залесском в полной мере, духовный путь также определился здесь.

Переславль-Залесский — последнее место, где супруги Войно-Ясенецкие были вместе и счастливы. В 1913 году у них родился младший ребенок, названный в честь отца Валентином. Здесь хирурга окружали и преданные ему коллеги-единомышленники, а также близкие по духу люди: в годы своей жизни в Переславле Валентин Феликсович был постоянным лекарем Феодоровского монастыря, выполняя свои обязанности безвозмездно<sup>3</sup>. Игумения Евгения, настоятельница монастыря, была другом семьи; у потомков сохранилась фотография супруги доктора с детьми в гостях у матушки. Лечил Валентин Феликсович и насельников других монастырей, общался с местным духовенством, в том числе с будущими новомучениками<sup>4</sup>.

#### Новый главный врач и хирург

В работах ранних биографов святителя Луки принято представлять его человеком не от мира сего, не спускающимся до людских забот. Это заблуждение. Он прекрасно показал себя как организатор медицинской помощи, разумный и решительный администратор. Преобразования, которые стал проводить Валентин Феликсович в больнице, изменили это лечебное учреждение уже через год. В течение 1911 года, когда начал работать хирург





Персонал Переславской земской больницы. 1913 г. Третий справа стоит В.Ф. Войно-Ясенецкий (слева)

В. Ф. Войно-Ясенецкий проводит операцию в земской больнице (справа)

В. Ф. Войно-Ясенецкий, число операций, выполненных в стационаре, фактически удвоилось и достигло цифры 1056, включая амбулаторные хирургические вмешательства<sup>5</sup>. Большим новшеством стала установка в операционной наркозного аппарата Брауна, с помощью которого начали проводить эфирно-хлороформные наркозы по последнему слову медицинской науки.

У хирурга Войно-Ясенецкого была давняя заветная мечта — найти новые, более удобные, эффективные и безопасные способы анестезии. Он посвятил несколько лет разработке таких методов. Работая в Переславле, хирург опубликовал свою первую статью в немецком научном журнале, где описал собственный способ анестезии тройничного нерва при операциях на лице.

Несмотря на все усилия главного хирурга, на его высокое мастерство, далеко не все операции проходили успешно. Он тяжело переживал смерть своих больных, но умел делать выводы из неудач.

Гибель пациента Макара К., крестьянина из села Елизарово, у которого после драки был разрыв селезенки, надолго осталась в памяти хирурга. Валентин Феликсович в течение 12 лет не переставал анализировать причины неудачи той операции, и это привело в 1923 году к разработке нового способа удаления селезенки<sup>6</sup>.

Кроме врачебной работы, немалую часть времени В. Ф. Войно-Ясенецкого занимала ад-

министративная деятельность. На заседаниях врачебной комиссии при Переславской уездной земской управе он был секретарем и единственным хирургом из числа присутствующих. Его авторитет и упорство в достижении целей позволили добиться от земства выделения средств на расширение состава служащих больницы, купить необходимую мебель для палат, начать строительство нового инфекционного отделения.

Заботясь о людях, страдающих от отсутствия медицинской помощи, В. Ф. Войно-Ясенецкий на заседаниях врачебной комиссии и уездного земского собрания предложил такой план: необходимо организовать еще одно хирургическое отделение в самой удаленной от Переславля земской участковой больнице, а в остальных участковых больницах — помещения для перевязочных и небольшие хорошо оборудованные операционные. Где он рассчитывал найти столько хирургов? Ответ прост: он полагался исключительно на собственные силы. Хирургические операции в участковых больницах и в удаленном хирургическом отделении Войно-Ясенецкий собирался осуществлять самолично, регулярно делая объезды для выполнения плановых операций и обучая участковых врачей ассистировать ему. «Чем разводить маленьких хирургов, лучше иметь одного хорошего и его вызывать в участки для операций», — решительно заявлял он $^{7}$ .

Переславское земство прислушалось к главному врачу земской больницы и одобрило большинство его предложений. Однако их осуществлению помешала начавшаяся в 1914 году Первая мировая война, а затем революция и отъезд Войно-Ясенецких из Переславля-Залесского.

## Отношение к пациентам. Новая медицинская этика

Сохранились «Отчеты о деятельности Переславской земской больницы» за несколько лет, составленные доктором В. Ф. Войно-Ясенецким, которые отражают его отношение к больным.

Исследователи биографии святителя Луки подметили, что описания Войно-Ясенецким врачебных случаев далеко выходят за рамки сухих фактов. В историях болезни доктор упоминает детали, по которым можно составить представление о быте, а порой и о характере больного. Его пациенты — 12-летний мальчик, который «получил удар поленом», приведший к перелому черепа; 45-летний Василий, который «причиной болезни считает подъем 7-пудового камня»; 73-летняя Надежда, которая пострадала от удара в живот рогом коровы. Валентин Феликсович стремился не только помочь им как врач, но и разделял их скорби,

по возможности, принимая участие в их жизни. Его отношение к больным было деятельной иллюстрацией евангельской заповеди возлюби ближнего твоего, как самого себя (Мф. 22, 39).

Главный врач описывал в «Отчетах» не только случаи, завершившиеся выздоровлением, но и безуспешные попытки лечения, закончившиеся смертью пациента, включал истории тяжелобольных людей, которые отказались от врачебной помощи. Зачем? Возможно, Валентину Феликсовичу было важно уделить внимание человеку даже в этой, горькой для врача ситуации.

Это были люди, которых он стремился лечить, которым хотел быть полезен через свое служение врача. В строках его «Отчетов» чувствуется искреннее уважение и даже почтительность перед долготерпением и невзыскательностью пациентов, привыкших терпеть боль и суровые климатические условия, занимаясь тяжелым трудом.

#### Семья, друзья и коллеги в Переславле

Кроме игумении Евгении, семья Войно-Ясенецких общалась в Переславле с некоторыми из коллег-врачей. Терапевтическим отделением больницы заведовал Иван Михайлович Михневич, опытный доктор, который был ближайшим сотрудником Войно-Ясенецкого, «вторым

Переславская земская больница. Начало XX в.







Феодоровский собор Феодоровского женского монастыря (слева)

Фрагмент экспозиции музея святителя Луки в Феодоровском соборе (справа)

### В глубину времени — под своды подклети Феодоровского собора

Знакомство с музеем святителя Луки начинается с подклета Феодоровского собора Феодоровского женского монастыря. Белые стены, перетекающие одно в другое закругленные пространства, мягкий рассеянный свет, фрагмент старинной кладки XVI века... На стенах «оживают» проекции, напоминающие о древней и славной истории Переславля-Залесского, в которую окунулся молодой врач, начавший работать здесь в земской больнице.

Фотографии на стенах, рассказывающие о жизни семьи Войно-Ясенецких в Переславле, предоставлены музею родными святителя Луки. В них открываются простые радости: прогулки по лесу, детские игры на берегу Плещеева озера, встреча с матушкой Евгенией. В медицинской части экспозиции посетители знакомятся с предметами хирургического обихода начала XX века, историями врачей и сестер милосердия, самоотверженно трудившихся в те годы рядом с главным хирургом. В последнем зале музея находятся предметы, связанные с разными периодами жизни святителя Луки, — врачебные записки, книги, письма, этюды ранних лет, салфетка работы его супруги.

Свыше 3500 человек за последний год посетили иммерсивную экспозицию «Доктор Войно-Ясенецкий: время и вечность», причем более половины пришедших — это молодежь<sup>8</sup>.

За два года с момента своего открытия музей святителя Луки стал особым местом — познавательным,

открытым новым начинаниям, известным далеко за пределами монастыря и города.

Многогранность личности святителя Луки открывает множество возможностей для создания в музее центра притяжения интересов самых разных целевых аудиторий. Научной, врачебной и общественной деятельности святителя Луки была посвящена прошедшая 19 ноября 2024 года конференция «Святитель Лука в XXI веке: традиция, преемственность, развитие», открывающая цикл «Войно-Ясенецкие чтения в Переславле-Залесском».

Чтения были продолжены семинаром «Бог и человек в медицине», на котором кандидат медицинских наук, доцент кафедры факультетской хирургии Первого МГМУ хирург М. Б. Салиба со своими учениками обсуждал моральные вопросы современной медицины и преемственность духовного служения.

В музее регулярно проходят музыкально-художественные вечера.

В связи с 80-й годовщиной Победы объектом особого внимания коллектива музея стало служение святителя Луки во время Великой Отечественной войны в эвакуационных госпиталях.

В преддверии юбилея Победы в музее идет разработка программ для молодежи, посвященных военной теме: интерактивных экскурсий с использованием предметов времен войны, конкурсов для школьников на военные темы, а также подготовка фильма «Врачи Победы», который расскажет о подвиге святителя и его коллег-хирургов в госпиталях. в упряжке». Можно полагать, что приход молодого, активного заведующего больницей, который энергично взялся за улучшение условий труда медперсонала и содержания пациентов, был воспринят Михневичем положительно.

Супруга Михневича София Дмитриевна стала первой ученицей святого хирурга — он обучил ее глазной хирургии и анестезиологии и очень высоко отзывался о ее деловых качествах, ответственности и врачебном таланте.

Длительные дружеские отношения были у святителя Луки с бывшей сестрой-хозяйкой Переславской земской уездной больницы Анной Алексеевной Макаровой. На фотографии медицинского персонала земской больницы 1913 года она сидит в первом ряду крайняя слева: классическая прическа, приветливое широкое лицо, спокойный взгляд (см. с. 70). В ней чувствуется достоинство, надежность и твердость; видимо, всеми этими качествами сестра-хозяйка Переславской земской уездной больницы обладала в полной мере. В музее святителя Луки в Переславле хранится поздравительное письмо архиепископу Луке со Сталинской премией от Анны Алексеевны. Из публикаций о награде она, по-видимому, и узнала о судьбе своего бывшего начальника, о кончине его супруги... Владыка живо откликнулся на эту весточку, стал сообщать новости, давать советы, посылал деньги на дрова и продукты, поскольку Анна Алексеевна жила одиноко и страдала от приближающейся слепоты. Переписка Валентина Феликсовича с Макаровой продолжалась с 1946 по 1961 год<sup>9</sup>.

Близка была Войно-Ясенецким и Елизавета Никаноровна Кокина, работавшая у них в доме. По воспоминаниям Кокиной, хозяйка, Анна Васильевна, «нрава была тихого, но лжи никакой не переносила. Вранье для нее — острый нож» 10. Лиза прослужила в этой семье семь лет, была любящей няней для четырех детей, трудолюбивой и безотказной. Елизавета Никаноровна много лет спустя говорила, что годы, прожитые у Войно-Ясенецких, были самыми счастливыми в ее жизни.

Еще одна близкая знакомая этой семьи в Переславле — сестра милосердия Елизавета Васильевна Малиновская, с которой супруги познакомились еще в госпитале Красного Креста в Чите. Мне удалось получить воспоминания



Святитель Лука в кругу семьи

о ней от ее ближайших родственников: «Елизавета Васильевна Малиновская родилась в семье священника. И отец ее, и мать сами тоже происходили из духовенства. Отец, Василий Яковлевич Малиновский, был протоиереем и настоятелем церкви Покрова Пресвятой Богородицы города Переславля-Залесского, в которой прослужил практически всю жизнь... прихожане спешили к нему не только со своими духовными недугами, но и с телесными тоже. Он интересовался медициной, разбирался в ней, по медицине у него было много книг, и он бесплатно лечил бедняков, а в трудную минуту помогал им и деньгами, и продуктами...» Елизавета Васильевна окончила Александровскую гимназию перед самой Русско-японской войной 1904–1905 годов и недолго поработала в том же учебном заведении надзирательницей. Когда началась война, обучившись в Москве на курсах сестер милосердия, отправилась на фронт. В госпитале в Чите пересеклись пути Елизаветы Малиновской и супругов Войно-Ясенецких. По-видимому, она была инициатором их приезда в Переславль и с 1913 года работала вместе с будущими святителем в земской больнице.

#### Начало духовного пути святителя Луки

В Переславле-Залесском произошло важнейшее событие в жизни Валентина Феликсовича, ставшее началом пути, который завершился





Епископ Лука в окружении паствы (вверху)

Книга из библиотеки архиепископа Луки в Симферополе. Владыка любил закладывать книги веточкой сухого растения (внизу)

причислением его к лику святых XX века. Он рассказал об этом очень просто: «В конце пребывания в Переславле пришло мне на мысль изложить свой опыт в особой книге "Очерки гнойной хирургии". Я составил план этой книги и написал предисловие к ней. И тогда, к моему удивлению, у меня появилась крайне странная неотвязная мысль: "Когда эта книга будет написана, на ней будет стоять имя епископа". Быть священнослужителем, а тем более епископом мне и во сне не снилось, но неведомые нам пути жизни нашей вполне известны Всеведущему Богу, уже когда мы во чреве матери»<sup>11</sup>.

Хотелось бы поразмыслить, почему это произошло с ним именно в Переславле-Залесском. Архиепископ Лука оставил такое воспоминание об этом периоде своей жизни: «У земского врача, каким я был тринадцать лет, воскресные и праздничные дни самые занятые и обремененные огромной работой. Поэтому я не имел возможности ни в Любаже, ни в Романовке, ни в Переславле-Залесском бывать на богослужениях в церкви и многие годы не говел. Однако в последние годы моей жизни в Переславле я с большим трудом нашел возможность бывать в соборе, где у меня было свое постоянное место, и это возбудило большую радость среди верующих Переславля»<sup>12</sup>. Можно еще предположить, что мимо внимания Валентина Феликсовича не прошла и истовая вера его пашиентов-крестьян, их смирение, терпение, кротость. Доктор Войно-Ясенецкий общался с благочестивыми людьми — жителями Переславля-Залесского, а также с паломниками, стекавшимися в эти края со всей России, сам бывал в особо почитаемых святых местах, усердной молитвой взыскивал помощь русских святых, неразрывно связанных с этой землей, — святого благоверного князя Александра Невского, преподобного Сергия Радонежского, принимавшего в Переславле игуменство...

Последние месяцы его жизни в Переславле связаны с печальными событиями: в начале 1917 года у супруги будущего святителя обнаружили чахотку — туберкулез легких, и в связи с этим семья решила переехать в более теплый климат. Они отправились в Ташкент, где Валентин Феликсович выиграл конкурс на должность главного врача Ташкентской городской больницы. По свидетельству правнучки святителя Татьяны Войно-Ясенецкой, память о Переславле сохранялась в семье с особой теплотой<sup>13</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пузин Н. П. Несколько писем В. Ф. Войно-Ясенецкого (Л. Н. Толстому, Н. П. Пузину) // Слово. 1991. № 3. С. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Поддубный М. В. Профессор С. С. Боткин на Русско-японской войне 1904–1905 гг. // Военно-медицинский журнал. 2019. № 12. С. 69–78.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ростовский филиал ГАЯО. Ф. 326. Оп. 1. Ед. хр. 205. Л. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Каликинская Е. И. Народный врач, ученый, подвижник. Святитель Лука (В. Ф. Войно-Ясенецкий) в Переславле-Залесском. М., 2017. С. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ясенецкий-Войно В. Ф. Отчет о деятельности Переславской земской больницы за 1912 и 1913 годы. Владимир на Клязьме: Типолитография губернской земской управы, 1914. С. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Георгий, протоиерей. Приветствует Вас Святитель Лука, врач возлюбленный. СПб.: Наука, 2009. С. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Протокол заседания Переславской врачебной комиссии от 23 июля 1913 г. // Врачебно-санитарные хроники Владимирской губернии. Приложение

к № 1, 2 (1913). Владимир на Клязьме: Типолитография губернской земской управы, 1913. С. 29–31.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Каликинская Е. И. Создание музея святителя Луки в Переславле-Залесском как фактор культурного развития города и внедрения просветительских программ для молодежи // Наследие и современность. 2022. № 5 (2). С. 174–184.

Поповский М. А. Жизнь и житие святителя Луки Войно-Ясенецкого, архиепископа и хирурга. СПб.: Сатис, 2013. С. 67.

Там же

<sup>11</sup> Лука Крымский (Войно-Ясенецкий), святитель. «Я полюбил страдание». М.: Приход храма Святаго Духа Сошествия, 2008. С. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *Каликинская Е. И.* Детство со святителем Лукой. М., 2022. С. 53–54.



У святителя Луки (Войно-Ясенецкого) была чрезвычайно насыщенная жизнь: он много где побывал, многое успел сделать, его талант раскрылся в самых разных областях: от хирургии до богословия, от заботы о жене и детях до устроения епархиальной жизни. Переславль-Залесский связан с именем святителя Луки, однако здешняя часть его биографии не столь ярка, как в последующие годы, и потому о ней мало известно широкой публике. В самом же Переславле помнят и почитают святителя Луку, ведь он оставил в городе заметный след. Его трудами были построены новые корпуса больницы, в годы своей работы в Переславле будущий святитель Лука сумел существенно улучшить врачебную помощь населению, сделать ее доступной.

Переславцы этого не забыли. Помнят о трудах святителя Луки и сестры Феодоровского женского монастыря — их предшественницы были в числе тех, кого лечил будущий святитель и исповедник. Памятник святому встречает посетителей обители при входе: он установлен рядом с гостиницей. Этот памятник вызывает удивление у тех, кто оказывается тут впервые, ведь имя святителя Луки у абсолютного большинства православных верующих неразрывно связано прежде всего с Крымом.

Удивление — прекрасный повод для начала рассказа о самом святителе и о его жизни в ПереславлеЗалесском. С недавних пор в Феодоровском монастыре появилась замечательная возможность это первоначальное удивление поддержать и удовлетворить — в монастыре действует очень необычный музей святителя Луки. Экспозиция устроена с использованием современных музейных технологий и совсем не похожа на знакомые многим провинциальные музеи с покрывшимися пылью экспонатами и убаюкивающими экскурсоводами. Наш музей иммерсивный, то есть материальные экспонаты в нем дополнены виртуальной реальностью, и это сочетание позволяет глубже погрузиться в эпоху жизни святителя Луки. Впечатление усиливается благодаря месту расположения — в подклети древнего Феодоровского собора, построенного еще при царе Иоанне Васильевиче Грозном. Посетители могут увидеть переплетение нескольких эпох истории нашего Отечества, их разительное отличие и вместе с тем неразрывную связь.

Связь со святителем Лукой в Переславле не ограничивается лишь построенными им больничными корпусами, памятником, больницей и рассказами экскурсоводов. Святитель Лука был врачом и оставался врачом до тех пор, пока Бог давал ему физические силы лечить людей. Перейдя же в жизнь вечную, святитель, по милости Божией, продолжает помогать людям, и верующие знают, что молитва, обращенная к нему, способна помочь в болезнях.

В наши дни святитель Лука вернулся в построенные им больничные корпуса. Еще в совсем недавнем прошлом эти здания были никому не нужны, они не эксплуатировались и постепенно ветшали, становясь аварийными. Сейчас ситуация изменилась — в бывшей земской больнице открылся филиал московской больницы святителя Алексия. Филиал, как нетрудно догадаться, носит имя святителя Луки. Пока он работает не в полной мере —завершаются ремонтные работы, — но, несмотря на это, уже идет прием пациентов докторами, приезжающими из головной больницы. Мы надеемся, что в текущем году приступят к полноценной работе два первых отделения — диагностическое и паллиативное.

Так — через музей и больницу — святитель Лука возвращается в Переславль-Залесский. Мы верим, что его возвращение станет окончательным и что он больше не оставит наш город, а все мы станем непрестанными свидетелями силы Божией, которая проявляет себя через прославленных Богом святых.

Епископ Переславский и Угличский ФЕОКТИСТ



Рисунок комнаты владыки в доме на Госпитальной работы его внука Г. Н. Сидоркина, 1950-е годы. Экспонат музея святителя Луки в Феодоровском женском монастыре (слева)



## Будь верен до смерти, и дам тебе венец жизни (Откр. 2, 10)

МУЧЕНИКИ ВОССТАНИЯ ИХЭТУАНЕЙ В КИТАЕ

«Журнал Московской Патриархии» продолжает публикацию материалов о мучениках, претерпевших страдания и положивших жизнь свою за веру Христову. Как утверждалось Православие в Китае и как этому способствовала Русская Православная Церковь, кем были первые православные китайцы, какие трагические события пережила в XX веке Китайская Православная Церковь и каково ее современное состояние.

Православие стало проникать в Китай во второй половине XVII века с продвижением русских на Дальний Восток и созданием ими укрепленных поселений на берегу Амура. К 1680-м годам центром русского влияния здесь стал гарнизонный город Албазин. После периодических столкновений китайских войск с казаками, опасаясь их дальнейшего продвижения, император Канси отправил на штурм Албазина многочисленное войско. В июне 1685 года началась осада крепости. Силы были неравными, казаки были вынуждены прекратить сопротивление спустя две недели<sup>1</sup>.

Несмотря на принятую в те времена практику немилосердной расправы с побежденными, оставшихся в живых обитателей Албазина отпустили. Большинство из населявших крепость были вынуждены уйти в Нерчинск<sup>2</sup>.

Альтернативой изнурительной дороги в Нерчинск стало предложение защитникам крепости поступить на службу к китайскому императору. Некоторые казаки, в силу неизвестных нам причин, решили отдаться на милость богдыхана\*. По разным данным, в Китай согласилось пойти от 25 до 45 защитников Албазина.

В Пекине они получили в жены маньчжурок, им выделили участки пахотной земли, жилища, землю под кладбище, а также буддийское святилище для обустройства православной церкви<sup>3</sup>. Вместе с казаками в Пекин пришел священник.

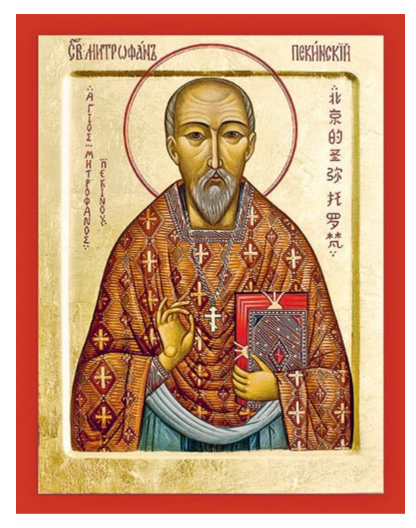
Потомки завоевателей Приамурья составили в Китае своеобразную этноконфессиональную группу. От названия крепости произошло закрепившееся за ней в исторической литературе наименование «албазинцы». Они быстро ассимилировались с местным населением, под влиянием маньчжурских жен стали смешивать православные обряды с поклонением местным божествам. Спустя несколько поколений их потомки обрели азиатскую внешность, стали носить китайскую одежду, брить лбы, отращивать косы и забывать язык предков.

Пекинский священник умер в 1712 году, в результате чего встал вопрос о дальнейшем духовном попечении об албазинцах. В результате долгих переговоров китайский император позволил приехать из России священнослужителям. Российская духовная миссия в Китае (РДМК) была учреждена указом Петра I, участники первого ее состава прибыли в Пекин в 1715 году.

За 240-летнюю историю РДМК сменилось двадцать ее составов. До 1860-х годов, кроме окормления албазинцев, миссионеры почти

Собор Китайских мучеников. В центре выделена фигура священномученика Митрофана, внизу размещен тропарь мученикам на китайском языке. Современная икона работы А. Атавиной (слева)

<sup>\*</sup> Титул китайского императора, принятый в русских грамотах XVI–XVII веков.



Священномученик Митрофан Пекинский. Современная икона (слева)

Молитва «Отче наш» на китайском языке (справа) не занимались проповеднической деятельностью. Первые полтора с лишним столетия своего существования Миссия помимо церковного служения обеспечивала дипломатическое взаимодействие Цинской и Российской империй и занималась научно-исследовательской деятельностью.

После учреждения в 1861 году в Пекине Российской дипломатической миссии РДМК получила возможность сосредоточиться на церковной деятельности, миссионеры озадачились поиском затерявшихся потомков албазинцев, которым они стали рассказывать о вере их предков. С этого же времени начался период активной работы над переводами богослужебных книг и духовной литературы, что стало подготовительным этапом перед началом активной проповеди.

В 1860-е годы в 50 км от Пекина в деревне Дундинъань образовалась православная община, где проживали несколько потомков русских от смешанных браков. В 1863 году там была ос-



вящена церковь во имя святителя Иннокентия Иркутского.

В период 16-й Миссии (1879–1883) во главе с архимандритом Флавианом (Городецким, † 1915) к церковной деятельности стали привлекаться албазинцы, маньчжуры и китайцы, лучшие выпускники училища Миссии становились учителями и катехизаторами<sup>4</sup>. А в 1882 году в жизни православной общины Пекина произошло знаменательное событие: был рукоположен первый в истории китайский православный священник — Митрофан Ян Цзи.

Ян Цзи родился в 1856 году. Он происходил из родовитой семьи маньчжуров, принадлежавшей к военному сословию. Его дед занимал высокую командную должность в императорских знаменных войсках. Отличившись во многих сражениях, он погиб в бою. Ставшая вдовой бабушка Митрофана подружилась с албазинкой Марией, узнала от нее о православной вере и приняла крещение с именем Екатерина. Отец Митрофана тоже умер рано. Мать Митрофана Марина работала учительницей в женской школе при Миссии. Мальчик воспитывался мамой и бабушкой, семья их жила в бедности.

Известно, что Митрофан был тихим и задумчивым ребенком, никогда не сердился, даже когда его дразнили другие дети<sup>5</sup>. Подростком

он обучался в училище Миссии, начальник 15-й Миссии (1865–1878) архимандрит Палладий (Кафаров, † 1878) уделял особое внимание его воспитанию с целью подготовки к принятию священного сана, впоследствии передав дело его воспитания своему преемнику архимандриту Флавиану.

Окончив училище, Митрофан трудился в Миссии переводчиком и катехизатором. Считая себя недостойным, Митрофан сначала отказывался от принятия пресвитерского сана. Однако отец Флавиан убедил его стать священником. В своем ходатайстве в Синод он характеризовал Митрофана следующим образом: «Митрофан Цзи как по нравственным своим качествам, так и по основательному знанию православно-христианского вероучения представляется вполне достойным, способным и благонадежным...»<sup>6</sup>

В Пекине не было возможности совершить таинство рукоположения из-за отсутствия архиерея. Святейший Синод поручил совершить хиротонию начальнику Российской духовной миссии в Японии епископу Ревельскому святителю Николаю (Касаткину, † 1912).

Делегация РДМК в составе архимандрита Флавиана, Митрофана Ян Цзи, катехизатора Павла Ван Вэня и переводчика Евмения Ли Юя прибыла в Токио 17 июня 1882 года<sup>7</sup>. В период проведения Всеяпонского православного собора 26-летний Митрофан принял диаконский, а спустя несколько дней и священнический сан. Тогда же Павел Ван Вэнь и Евмений Ли Юй были поставлены во чтецов<sup>8</sup>.

По возвращении в Пекин иерей Митрофан служил в Успенском храме. С его рукоположением впервые за время существования РДМК была установлена практика совершения регулярных богослужений на китайском языке. Свое пастырское служение он совмещал с преподаванием в мужском училище Миссии. В отчете РДМК за 1884 год говорилось, что иерей Митрофан «выказал искреннее христианское рвение и твердость в исповедании Православия»9.

Прекрасно владея русским языком, он занимался переводами на китайский язык духовной литературы. Его усилиями при участии Павла Ван Вэня, Евмения Ли Юя и других были переведены и отредактированы многие бого-

служебные тексты<sup>10</sup>. Китайские переводы отправлялись в православные миссии в Корею и Японию и послужили основой для переводов церковных текстов на японский и корейский языки. За свои переводческие труды иерей Митрофан определением Святейшего Синода в 1884 году был награжден набедренником<sup>11</sup>.

Согласно историческим записям, Митрофан был миролюбивым, молчаливым, честным и очень доверчивым человеком. В Пекине многие злоупотребляли его добротой и бескорыстием. Случалось, что он терпел обиды и оскорбления от недоброжелателей — как из числа православных христиан, так и от неверующих соседей.

В 1889 году иерей Митрофан переселился в деревню Дундинъань, где на протяжении нескольких лет совершал регулярные богослужения и преподавал в обустроенной им школе<sup>12</sup>. Причинами переезда священника могли стать вскользь упоминаемый в материалах РДМК его конфликт с недоброжелателями в Пекине, а также ухудшавшееся здоровье. В 1892 году иерей Митрофан по болезни был вынужден оставить служение в деревне. Он не мог более ни служить в храме, ни работать с переводами, вернулся в свой родовой дом недалеко от Миссии и жил там со своим семейством — супругой Татьяной и сыновьями Исаией, Сергием и Иоанном. Святейший Правительствующий Синод из уважения к его прежним заслугам назначил ему пожизненную пенсию.

Начало наиболее яркого периода в развитии православной проповеди в Китае связано с назначением начальником 18-й Миссии (1896—1931) архимандрита Иннокентия (Фигуровского, † 1931). Он активно взялся за изучение китайского языка, собрал вокруг себя команду единомышленников, ввел ежедневное богослужение.

Для возрождения практики совершения служб на китайском языке архимандрит Иннокентий в октябре 1897 года сделал представление Синоду о рукоположении двух кандидатов из китайцев — Павла Ван Вэня во пресвитера и Иннокентия Фань Чжихая во диакона<sup>13</sup>.

В своем ходатайстве архимандрит сообщил, что Павел Ван Вэнь состоял в должности катехизатора 15 лет, был «отлично рекомендован прежними начальниками Миссии как в нрав-

ственном отношении, так и в исполнении своих обязанностей; хорошо знает Священное Писание, каноны Церкви и церковный устав». Павел преподавал в школе для мальчиков; несмотря на слабый голос, на протяжении многих лет произносил поучения за каждым богослужением и, обладая даром слова, часто вел полемические беседы с проповедниками других религий<sup>14</sup>. Известно, что он был в близких дружеских отношениях с иереем Митрофаном.

Иннокентий Фань Чжихай преподавал в училище, служил регентом и экономом, заведовал делами благотворительности, а также занимался переводами. Про него в представлении архимандрита сказано, что он более 20 лет с усердием трудился в Миссии, «в совершенстве знает церковный устав, читает по-китайски и по-славянски церковные книги хорошо, весьма усерден в исполнении своих обязанностей и недурно управляет хором» 15. Другой член Миссии иеромонах Авраамий (Часовников, † 1918) характеризовал его как «набожного и прямодушного китайца» 16.

Синод утвердил к рукоположению кандидатуры Павла и Иннокентия 15 мая 1900 года, но им не суждено было об этом узнать.

Энергично начатые архимандритом Иннокентием преобразования прервались в силу исторических и политических причин: в последние годы XIX столетия в Китае разразилось восстание ихэтуаней<sup>\*</sup>, которое к лету 1900 года достигло столицы Поднебесной. Православным общинам Пекина и деревни Дундинъань пришлось пережить тяжелейшие испытания.

Восстание ихэтуаней, или боксерское восстание, стало кульминацией череды националистических и антиправительственных бунтов второй половины XIX века. Распространенные по стране и изначально разрозненные тайные политические общества совпали в своих лозунгах в антииностранной и антихристианской риторике, что стало основой их объединения в одно масштабное движение.

Националистическое движение поднялось из-за чрезмерной бедности преобладавшего крестьянского населения и всеобщего недовольства колониальной политикой иностранных держав. Во многом такое положение было следствием политики правления пришлой маньчжурской династии, но властям империи удалось сгладить антидинастийный характер борьбы и перенаправить ее в русло истребления иностранцев и всего с ними связанного.

К китайским христианам среди соотечественников всегда сохранялось неприязненное отношение, а с началом движения оно переросло в настоящую ненависть. Ихэтуани считали европейцев, и особенно христианских миссионеров, виновниками бед, обрушившихся на Китай. Они были убеждены, что их соотечественники, приняв христианство, отступили от почитания предков и Будды, за что небо покарало весь китайский народ, послав ему засухи и болезни. Убийства иностранцев и имевших с ними связи соотечественников они воспринимали как священную и освободительную войну, считали истребление врагов подвигом, к которому готовились с особым рвением<sup>17</sup>.

Движение ихэтуаней имело религиозномистическую окраску и находилось под влиянием предводителей тайных сект и буддийских монахов. Ихэтуани чтили божества синкретического пантеона — в их идеологии и риторике прослеживалось влияние средневековых сект, которым было свойственно смешение религий и мистических учений.

Обязательным требованием для вступления в боевой отряд было прохождение религиозного обряда посвящения. Ритуальные упражнения совершались в святилищах, к ним подготавливались суточным постом. Представителям общины запрещалось употреблять в пищу мясо животных. Перед боем участники движения совершали ритуальное воскурение фимиама и поклонение божествам местного пантеона, призывая духов вселиться в них ради обретения исключительной боевой силы и неуязвимости... Движение быстро пополнялось новыми адептами. Учение ихэтуаней постепенно увлекало многих молодых людей, одновременно с этим осознание неминуемого голода в неурожайный год толкало крестьян на участие в боевых отрядах, где после посвящения они получали пищу. Рядовое население в большинстве своем сочувственно относилось к идеям ихэтуаней, веря в их праведное предназначение. В знак солидар-

Массовое вооруженное выступление крестьян и городских низов Восточного, Северного и Северо-Восточного Китая в 1899–1901 годах, направленное против иностранного засилья. В европейской и российской историографии оно также известно как восстание боксеров.

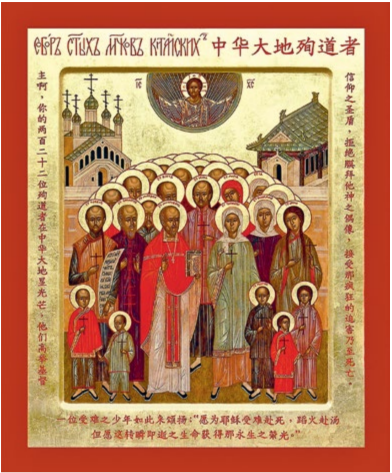


ности люди наклеивали на свои дома красные листки или вешали лоскуты красной материи.

По мере роста движения боксеры продвигались к Пекину, жестоко расправляясь по пути с христианскими поселениями. В конце мая 1900 года они вошли в Пекин. В последующее лето погибло около половины членов китайской православной общины. Об их жизнях и обстоятельствах смерти сохранилось не так много свидетельств. Эти сведения скудны, а в отдельных случаях противоречивы.

Первыми православными, подвергшимися нападению, стали жители деревни Дундинъань. После того как священник Митрофан по состоянию здоровья покинул деревню, община несколько лет оставалась без духовного попечения, только после назначения архимандрита Иннокентия начальником Миссии в деревню приехал трудиться катехизатором сын Митрофана — Сергий Чан Фу.

Когда в мае движение ихэтуаней охватило окружающую Пекин провинцию Чжили, его участники образовали в деревне Дундинъань свой стан. Они угрожали христианам расправой и сожжением их храма. Получив известия о положении дел в деревне, а также зная о христианских жертвах в других населенных пунктах, архимандрит Иннокентий предпринял



рискованную поездку в деревню для оказания духовной поддержки верующим. Начальник Миссии тогда предложил местным христианам поехать вместе с ним в Пекин. Но они отказались, поскольку в то время Пекин не казался им более безопасным, тем более проживание там с русскими миссионерами.

Вскоре после отъезда архимандрита на церковь в Дундинъане было наклеено предупреждение, что она будет разрушена. Такие же объявления появлялись и на христианских церквях других конфессий в окрестных деревнях.

Двадцать пятого мая в деревню вошел отряд боксеров. Они совершили на площади ритуальное моление с зажженными факелами, с криками повалили закрытые ворота и звонницу и устремились к церкви. Пока участники отряда выбивали дверь, местные жители, в основном женщины и дети, подносили солому и камыш для поджога. Ихэтуани выбили в храме окна, разбросали книги и подсвечники. Обнаружив, что ценных вещей в церкви нет, ее облили горючим веществом и подожгли<sup>18</sup>.

Символ веры на китайском языке (слева)

Икона Китайских мучеников из храма святителя Николая в Голутвине (справа)



Другая группа ихэтуаней в это же время поджигала дома христиан. В тот день было убито несколько человек, среди которых оказалась Ирина, отважившаяся креститься в конце апреля на пасхальной неделе, когда уже повсеместно наблюдались преследования христиан.

Остальные верующие стали разбредаться по окрестным селам в попытках спастись. Так, семья церковного сторожа Алексея Чжан Фужуня направилась в Пекин, но к их прибытию туда Миссия уже была разрушена. Обнаружив это, они отправились на север от города в надежде найти там укрытие, но местные жители испу-

гались навлечь на себя беду и прогнали их. Вынужденные вернуться в Дундинъань, они были убиты боксерами.

Общее число жертв среди православных жителей деревни Дундинъань и их некрещеных родственников составило, по разным сведениям, от 15 до 17 человек, включая детей.

С конца мая ихэтуани стали ходить военным строем по пекинским улицам. В те дни все проживавшие в Пекине и окрестностях иностранцы стали собираться в посольском квартале под охрану международного военного отряда. Несмотря на серьезность положения, архимандрит согласился покинуть Миссию только после долгих уговоров со стороны русских дипломатов. Он объявил китайской пастве об опасности оставаться на подворье Миссии, предложив отправиться вместе с ним или пытаться искать укрытие самостоятельно. В русское посольство отважились пойти только два китайца, другие побоялись находиться рядом с иностранцами.

Спустя несколько дней началась осада посольского квартала, которая длилась 56 дней. Круглосуточные атаки были очень изнурительными, осажденные жили в переполненных помещениях, страдали от духоты, голода, болезней и насекомых. Из-за большого количества убитых вокруг посольств распространился трупный запах<sup>19</sup>.

Тридцать первого мая ихэтуани стали поджигать христианские храмы, жилища европейцев и кварталы китайских христиан. В ночь на 1 июня было совершено нападение на православное подворье, были разграблены квартиры миссионеров, уничтожены архивы Миссии и библиотека, подверглось осквернению православное кладбище<sup>20</sup>.

Дома христиан помечались кровавыми мазками. Врываясь в помеченные жилища, бойцы нередко уводили христиан в свои станы, где убивали после безжалостных пыток<sup>21</sup>. Пекинцы указывали боксерам на дома христиан, выдавали места их укрытия. Были случаи, когда родители выгоняли из домов своих детей, исповедовавших христианство, а матери из страха быть убитыми отказывались спрятать у себя дочерей, выданных замуж в христианские семьи<sup>22</sup>.

После сожжения Миссии многие православные китайцы убежали из Пекина, но вскоре

им пришлось вернуться, так как найти приют и пропитание за пределами родного города оказалось непростой задачей $^{23}$ .

Одним из первых в Пекине пострадал 23-летний сын иерея Митрофана солдат артиллерии Исаия. Ему отсекли голову у городских ворот. Подробности этого инцидента нам неизвестны.

Около семидесяти православных собрались в доме священника Митрофана. Он приютил у себя всех пришедших, включая своих прежних обидчиков. Верующие находились в тягостном ожидании прихода убийц, а священник укреплял их словами поддержки и по несколько раз в день ходил смотреть на пепелище Успенской церкви. Тем временем ихэтуани в сопровождении толп зевак и мародеров проникали во дворы домов с зажженными факелами. От хозяев требовали вставать на колени и возжигать фимиам в честь духов. Если они не повиновались, то боксеры убивали всех находившихся в доме. Дома часто сжигали вместе с живыми людьми внутри.

Вечером 10 июня убийцы пришли к жилищу священника. Наиболее ловкие из находившихся там покинули двор, сумев перелезть через стену, в доме остался только священник с женщинами и детьми. Иерей Митрофан был убит во дворе дома, его тело нашли под финиковым деревом. Ему было нанесено до тридцати колотых рваных ран в грудь ржавым самодельным оружием. Вероятно, священник вышел навстречу убийцам в надежде, что одной его смерти им окажется достаточно. Но ихэтуани не пожалели и находившихся в доме беззащитных людей. Дом был сожжен, многие погибли в огне.

В материалах Миссии о смерти «достопочитаемого иерея о. Митрофана, убиенного с молитвой на устах на пороге своего дома, в котором укрылись более двадцати беззащитных женщин с малютками на руках» сказано: «Не дрогнули каменные сердца и не пощадила озверевшая толпа никого, и пал он как пастырь добрый, душу свою положивший за овец своих, пронзенный в грудь и исколотый самодельными копьями гнусных изуверов, ворвавшихся в комнаты; после жестоких мучений все женщины были перебиты вместе с малютками, которых кололи копьями и рассекали на части на глазах матерей»<sup>24</sup>.

Там же погибла вдова переводчика и чтеца Евмения Ли Юя и родная сестра катехизатора Павла Ван Вэня — Александра. Она не стала спасаться бегством, но отважно вышла навстречу убийцам. Ее распавшееся от огня тело было найдено справа от тела священника.

Боксеры были наслышаны об учении христиан о воскресении мертвых. Для того чтобы предотвратить возможность чудесного оживления убиваемых ими последователей Христа, они долго кололи оружием уже мертвых людей и сжигали тела убитых.

Некоторые другие китайские православные тоже не пытались избежать смерти. Невеста сына священника Исаии Мария, узнав о смерти жениха, пришла в дом его родителей. В трагический вечер она помогала другим перелезать через стену. Когда убийцы ворвались, Мария проявила необыкновенное мужество, обличая их бесчинства. Пораженные ее смелостью, ихэтуани оставили Марию в живых. После этого чуда спасения она сознательно осталась на месте разрушенной Успенской церкви со словами: «Я родилась около церкви Пресвятой Богородицы, здесь и умру». Тут и настигли ее убийцы спустя недолгое время<sup>25</sup>.

Супруга Матвея Ли (брата Евмения Ли) Мария вместе с несколькими детьми, в числе которых был младший сын иерея Митрофана Иоанн, укрылась за городом в доме своей матери. Но крестьяне выгнали их из своей деревни, боясь навлечь на себя беду. Возвращаясь в Пекин, Мария с детьми наткнулась на ихэтуаней, которые угрожали посадить их в котел с горячей водой, но не убили их. И все же Мария была убита 11 июня на территории подворья.

Сыну священника восьмилетнему Иоанну вечером 10 июня ихэтуани изранили плечи, отрезали пальцы на ногах и уши. Раны были глубокие, но он вел себя будто не чувствовал боли. На следующую ночь невеста брата спрятала мальчика в отхожем месте. Утром раздетый и босой он вышел к людям. На вопрос, больно ли ему, Иоанн отвечал, что «страдать за Христа не больно». В тот день ему пришлось претерпеть издевательства соседских детей. На уничижительное оскорбление «эрмаоцзы», как обзывали выходцев из смешанных семей, будучи чистым маньчжуром, Иоанн отвечал: «Я верующий в Бога, а не эрмаоцзы!» Он просил

соседей дать ему воды, но просьба его была отвергнута. Позже ихэтуани схватили его, отрубили голову, а тело сожгли<sup>26</sup>.

В тот же день около двадцати христиан собрались в доме церковного певчего Витта Хая. Этот дом был подожжен, находившиеся в нем люди сгорели заживо. Пытавшихся выбраться из огня через ограду копьями скидывали обратно.

Тяжелым испытаниям подвергались верующие, которых приводили в станы ихэтуаней. Группу православных вывели за городские ворота в буддийское святилище. После безуспешных попыток принудить христиан совершить там поклонение, утром 11 июня состоялась их массовая казнь. Среди убитых здесь оказалась супруга китайского священника Татьяна. Она убежала вместе с другими верующими накануне вечером, но была поймана. Ее волочили по улице, затем после принуждений к отречению казнили через отсечение головы.

Во время массовых убийств христиан погибли также Павел Ван Вэнь и Иннокентий Фань Чжихай, представленные Синоду в качестве кандидатов на принятие священного сана. Незадолго до начала избиений Павел напутствовал членов общины, пытаясь подготовить их к предстоящим бедствиям. Некоторые скептично относились к его словам, говоря, что он первый отречется от Христа. Но перед смертью он открыто исповедовал себя христианином, коленопреклоненно молясь Богу, после чего был прилюдно обезглавлен. Иннокентий получил травму лица, спасаясь из подожженного дома священника. Он был вынужден прятаться в колодце, шрамы на лице выдавали в нем преследуемую жертву. Тела Иннокентия и его дочери, у которой были отрублены руки, нашли спустя три года после трагедии под камнями на месте разрушенного колодца с часовней, где раньше служили водосвятный молебен.

Супруга Иннокентия Елена после сожжения Миссии с двумя дочерьми укрылась у родственников, которые выдали их ихэтуаням. Девочек тогда отпустили, а Елену повели в кумирню, где заставляли поклониться. Она отказалась исполнить требования мучителей, за что ее поставили на колени и дважды ударили тупой стороной меча по голове, после чего она упала

в бесчувствии. Посчитав ее мертвой, полицейский завернул Елену в циновку и засыпал землей. Когда она пришла в себя и начала стонать, прохожие откопали ее. Наутро израненную Елену привели в дом священника Митрофана, где она была убита вместе с другими<sup>27</sup>.

Директор школы для девочек албазинка Анна Жуй вместе с супругом Марком отказались спасаться бегством. Анна решительно обличала боксеров, когда те вломились в их дом. В ответ повстанцы их убили, изрубили мертвые тела, а потом сожгли.

Псаломщик и звонарь из албазинцев Симеон Си Линъя, по воспоминаниям потомков, был привязан к дереву и заколот ножами.

Учительница Ия Вэнь была мучима дважды. Смертельно израненную, ее укрыл у себя добрый человек, но она была обнаружена и зарублена насмерть. Перед мучителями Ия Вэнь смело признала себя христианкой.

Албазинец Евфимий храбро отвечал на обвинения в исповедании христианства, за что подвергся многочисленным ударам мечом и камнями, от которых скончался. Известно, что у его убийцы вскоре отнялась нижняя часть тела.

Андрей Чжу Лин, трудившийся в типографии Миссии, несмотря на волнения в городе, отказался покидать Миссию, продолжая выполнять свои каждодневные обязанности, и был зверски убит за работой.

В источниках упоминаются случаи ритуального принесения в жертву ихэтуанями сердец убиваемых ими людей, рассечения их на куски и даже поедания. Ихэтуани верили, что съедение сердец способно придать им храбрость в бою и защитить от врагов. Так, сердце Виктора Фу, работавшего в мужской школе Миссии, было принесено в жертву знамени. А служащий у посольского доктора Сампсон Пань был обезглавлен, его голову убийцы накололи на пику и в качестве устрашающего трофея носили по улицам города.

В те дни в Пекине повсюду можно было видеть обгорелые трупы людей с распоротыми животами, отрубленными головами и конечностями, детские тела с разбитыми черепами. Разгул насилия продолжался в Пекине до появления войск международной коалиции 1 августа.

Вернувшись на подворье после освобождения из посольства, русские миссионеры обна-

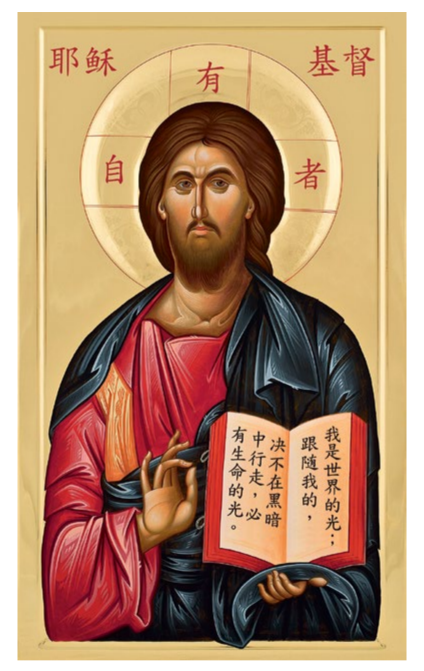
ружили руины прежних построек. Выжившие китайские верующие были очень рады видеть их живыми, так как казалось, что все европейцы в посольствах должны были погибнуть.

Иеромонах Авраамий описал в своем дневнике дни встречи общины с миссионерами: «Захудалые, измученные, голодные, полунагие остатки гонимой общины христиан стали стекаться в ламаистскую кумирню, где временно поместился начальник православной Миссии, чтобы принести ему свое горе, свое раскаяние, свои немощи душевные и телесные. Они не слушали слов утешения, они истерично катались по земле, обливаясь слезами, — так глубоко было их раскаяние. Никто их не укорял, никто не спрашивал об их отступничестве, не приводил им на память мрачного прошлого, а поспешили обеспечить их настоящее и позаботиться о будущем»<sup>28</sup>.

Миссионеры вместе с христианами принялись хоронить убитых членов общины. Многие тела были сожжены, идентификация разрубленных на куски тел зачастую была невозможна. Сделанные сразу после трагедии захоронения за городской стеной не было возможности опознать. О судьбах многих людей ничего не было известно. Те останки, которые удалось собрать, были захоронены в общей могиле на территории Миссии. Отдельно было погребено тело иерея Митрофана. Миссионеры в документах засвидетельствовали, что некоторые тела оказались нетронуты тлением, несмотря на жаркое пекинское лето<sup>29</sup>.

Оставшейся части православной общины удалось выжить в большинстве случаев через отречение от веры и своей идентичности. Перед начальником Миссии стоял вопрос, как поступить с отступниками, которые исполнили все требуемые от них знаки языческого почитания, но позднее вернулись в общину, осознавая свою вину, принося раскаяние и прося принять их обратно. В своем рапорте архимандрит сообщил следующее: «В настоящее время православных китайцев, не считая тех, которые отпали от Православия во время боксерского движения, и тех малолетних детей, которые по своему малолетству не могли совершить ренегатство, насчитывается не более 15 человек»<sup>30</sup>.

После получения позволения Синода через чин покаяния было присоединено более ста от-



рекшихся под угрозой расправы и затем раскаявшихся китайских христиа $^{31}$ .

Подобно тому как на крови мучеников первых веков выросла христианская Церковь в начале своего исторического бытия, так и мученический подвиг китайской православной общины стал переломным моментом в истории Православия в Китае. Насильственная смерть православных китайцев, их непреклонность в исповедании своей веры стали потрясением, во многом изменившим жизнь пекинской общины.

Начало XX века было ознаменовано коренной переменой статуса Миссии, связанной

с учреждением в Цинской империи епископской кафедры. Третьего июня 1902 года архимандрит Иннокентий (Фигуровксий) в Свято-Троицком соборе Александро-Невской лавры был возведен в сан епископа с титулом Переяславский.

На пропитанной кровью китайских мучеников земле произросла Китайская Православная Церковь, обретшая свой национальный епископат, клир, многочисленных верующих, храмы и монастыри. Проповедь Православия вышла за пределы Пекина, общины верующих появились в населенных пунктах разных провинций.

Многие родственники мучеников выбрали путь священнического или монашеского служения. Первым рукоположенным священником стал сын священномученика Митрофана Сергий Чан Фу, возведенный впоследствии в сан протоиерея. В этом же ряду можно упомянуть митрофорного протоиерея Михаила Ло Минчжи и монахиню Фиву Ло Шучжэнь (в миру Пелагею) — детей погибших Анны и Марка Жуй; епископа Шанхайского Симеона Ду Жуньчэня — сына псаломщика Симеона Си Линъя.

Монах Иннокентий (в миру Иван) Фань — сын катехизатора Иннокентия Фань Чжихая и Елены Ши — страшным летом 1900 года потерял вместе с родителями брата и двух сестер. Он выжил благодаря солдатам, которые укрыли его у себя. По наказу отца, который тот оставил перед смертью, Иван принял постриг. В память о мученически погибшем отце в монашестве он был наречен Иннокентием.

У митрофорного протоиерея Василия Ду Ханьчэня пострадали за веру две сестры. У иерея Василия Ло Баомина был убит старший брат. У ставшего впоследствии главным катехизатором Миссии командира албазинской роты Ивана Жуна погибли две дочери и сын. Албазинец Лука Цюань, переживший осаду посольств с русскими миссионерами, но лишившийся в те дни брата и внучки, принял монашеский постриг с именем Папий<sup>32</sup>.

Согласно документам, подписанным странами международной коалиции и цинским правительством, китайская сторона возмещала потери иностранных организаций, вызванные беспорядками. В качестве части компенсации за разрушенные здания китайское правительство предоставило РДМК пра-

во обнести стеной место, где за городскими воротами были закопаны убитые православные. Сюда перенесли военные захоронения, сделанные тем страшным летом на территории Миссии. На этом кладбище построили церковь и освятили ее во имя преподобного Серафима Саровского.

А на фундаменте сожженной Успенской церкви к 1903 году был выстроен двухэтажный белокаменный храм в честь Всех Святых Мучеников со склепом под алтарем для погребения в нем останков убитых китайцев.

С того времени 10 и 11 июня стали в Миссии днями памяти мученически погибших христиан. 9 июня вечером служили парастас, всю ночь в склепе читали Псалтирь, 10 июня соблюдали строгий пост и совершали заупокойную Литургию с панихидой, а вечером всенощное бдение с величанием всем святым мученикам Православной Церкви. Одиннадцатого июня проводили торжественное богослужение, после которого совершили крестный ход к склепу и к местам гибели православных китайцев, отмеченным водруженными в землю деревянными крестами<sup>33</sup>. Конечной точкой крестного хода было кладбище, там служили литию и после все желающие угощались чаем. Крестный ход ежегодно привлекал внимание горожан, которые толпами стояли вдоль движущегося с иконами и хоругвями потока православных христиан.

Праздником в честь всех святых мучеников традиционно завершался учебный год в школах РДМК, в этот день проводились награждения учеников за успехи в учебе<sup>34</sup>. Также праздник в честь мучеников стал одним из четырех дней в году, когда проводились массовые крещения<sup>35</sup>.

Период после образования епископской кафедры в Китае и до начала 1920-х годов стал ярчайшим за всю историю существования Российской духовной миссии в Китае. Впервые за многие годы своей деятельности РДМК проявила себя как масштабный миссионерский институт, проповедь Православия в Китае получила несравнимое с предыдущими периодами распространение.

Но в силу исторических причин расцвет православной Миссии был недолгим. После Октябрьской революции РДМК лишилась денежных поступлений из России. Тогда же в Китай хлынули эмигранты, в результате чего





#### Китайское Патриаршее подворье в Москве

6 марта — 1 апреля 1908 г. Святейший Синод принял определение об учреждении московского подворья Российской духовной миссии в Китае и подчинении его митрополиту Московскому и Коломенскому Макарию (Невскому, † 1926). Подворье было устроено в Москве на углу Покровской и Ирининской улиц (в советское время — Бакунинская и Фридриха Энгельса) летом 1913 г.

Созидание московского подворья проходило при активном участии одного из самых деятельных членов XVIII Российской духовной миссии в Китае архимандрита Авраамия (Часовникова, † 1918). Его трудами на подворье появился небольшой храм в честь Рождества Иоанна Предтечи, который был освящен 18 октября 1914 г.

Церковь на подворье была закрыта в 1920-х гг. В начале 1923 г. здания подворья были отданы под склад имущества ликвидировавшихся домовых церквей. До начала 1930-х гг. в этом районе еще сохранялась китайская община.

В 1978 г. была снесена часть здания по Покровской (Бакунинской) улице, д. 30,, где находилась церковь, к 1990 г. на месте подворья образовался пустырь.

Священный Синод Русской Православной Церкви в определении от 27 декабря 2007 г., отметив 50-летие образования Китайской Автономной Православной Церкви, решил продолжить усилия, предпринимаемые Отделом внешних церковных связей в диалоге с китайской стороной по нормализации положения Китайской Автономной Православной Церкви, а также счел полезным открытие в Москве подворья Китайской Автономной Православной Церкви.

Указом Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла от 7 февраля 2011 г. на базе московского храма святителя Николая в Голутвине было учреждено Китайское Патриаршее подворье, настоятелем которого назначен протоиерей Игорь Зуев, китаист по светской специальности.

Деятельность Китайского Патриаршего подворья направлена на окормление китайских верующих и распространение Православия в китайской диаспоре, а также на ознакомление их с русской традиционной культурой. При подворье действует Русско-китайский культурный центр «Жар-птица».

#### Деятельность подворья включает:

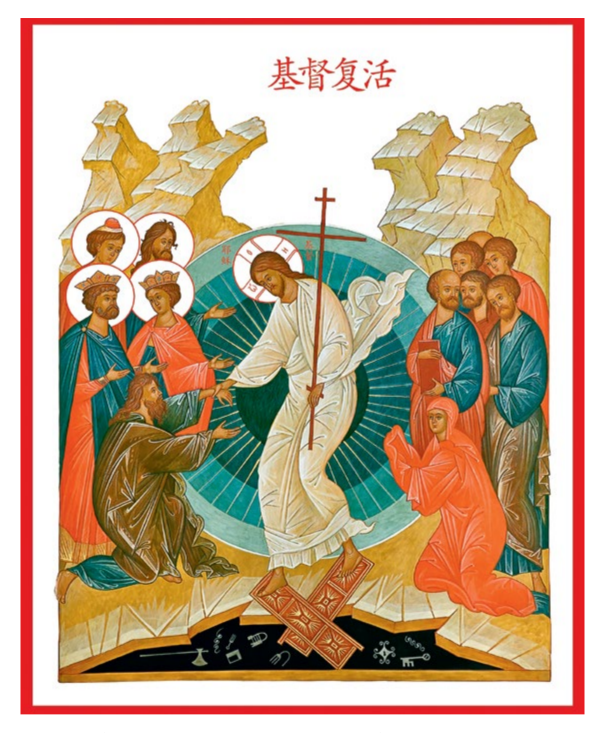
- еженедельное совершение Литургии на китайском языке;
- еженедельное проведение занятий на китайском языке по основам православной веры и русской культуры;
- организацию регулярных экскурсий, знакомящих с историческими и духовно значимыми достопримечательностями Москвы, Подмосковья и Золотого кольца России;
- проведение для русских и китайских студентов летней реставрационной практики по восстановлению разрушенных храмов;
- празднование Рождества Христова, Масленицы, Пасхи, китайского Нового года и т. д. совместно с китайскими друзьями;
- курсы китайского языка;
- перевод документальных фильмов о Православии;
- перевод и издание православной литературы;
- участие в научных семинарах и конференциях по вопросам православной миссии в Китае.

Идет работа над созданием духовно-просветительского сайта на китайском языке.

#### Святыни храма

Главная святыня храма — икона Спасителя, предположительно конца XIII — начала XIV в., написанная в монгольский период, еще до творений преподобного Андрея Рублева.

В храме находятся частицы мощей святителей Иннокентия Иркутского, Иоанна Шанхайского и Сан-Францисского, Спиридона Тримифунтского, святых апостолов, преподобных и великомучеников, списки с чудотворных икон Божией Матери Албазинской и Порт-Артурской, иконы почитаемых в Китае православных святых святителя Митрофана Пекинского (Цзи Чун), священника Русской духовной миссии в Пекине, и 222 китайских мучеников, пострадавших во время восстания ихэтуаней 7–11 июня 1900 г.



миссионеры были вынуждены сосредоточить на них свою деятельность. Из-за финансовых трудностей постепенно стали закрываться миссионерские станы, проповедь в отношении китайцев почти прекратилась.

После прихода к власти в Китае Коммунистической партии в 1949 году новое правительство пошло по пути проведения политики автономизации религиозных организаций, разрыва их связей с зарубежными религиозными центрами. Все иностранные миссионерские уч-

реждения были вынуждены прекратить свою деятельность, а миссионеров обязали покинуть страну. РДМК была упразднена в 1954 году по соглашению правительств КНР и СССР, а спустя два года Священный Синод принял решение о даровании Китайской Православной Церкви автономии.

Безвозмездная передача миссийской недвижимости китайским государственным властям, лишившая Церковь источника дохода, несогласованность в среде китайского духовенства,

антирелигиозная пропаганда в масштабах страны, «культурная революция» привели Китайскую Автономную Православную Церковь в плачевное состояние.

В январе 1957 года в связи с изъятием территории миссийского подворья и передачей ее посольству СССР останки китайских мучеников по благословению Патриарха Алексия I были перезахоронены на кладбище недалеко от церкви преподобного Серафима Саровского. По решению посла СССР храм Всех Святых Мучеников снесли.

Через год решением пекинских властей на части православного кладбища и на примыкавших к нему землях начались работы по обустройству парка Цинняньху («Озеро молодежи»). При создании искусственного озера часть кладбища оказалась затопленной. А с началом «культурной революции» в 1966 году отряды хунвэйбинов осквернили храм и надругались над остальными могилами<sup>36</sup>. Спустя два десятилетия после этого правительство города Пекина утвердило решение о сносе здания церкви

и проведении работ по обустройству городского парка на территории кладбища<sup>37</sup>. На месте церкви и кладбища сегодня располагается поле для игры в гольф.

Девятого сентября 1996 года Архиерейский Собор Русской Православной Церкви Заграницей постановил канонизировать китайских новомучеников и совершать их память 11/24 июня. Архиерейский Собор Русской Православной Церкви 2–3 февраля 2016 года принял определение об общецерковном прославлении ряда местночтимых святых, в том числе прославленных РПЦЗ в период разделения «священномученика Митрофана пресвитера и иже с ним пострадавших мучеников многих, принявших мученические венцы в 1900 году в Пекине». Датой общецерковного почитания мучеников была избрана дата кончины священномученика Митрофана — 10/23 июня.

#### Л. А. АФОНИНА,

старший научный сотрудник Института востоковедения РАН, кандидат исторических наук

- <sup>1</sup> Петров В. П. Албазинцы в Китае. Вашингтон: Victor Kamkin, 1956.
- <sup>2</sup> Серебрянников И. И. Албазинцы // Китайский благовестник. 1922. Вып. 1. С. 6–20.
- <sup>3</sup> Адоратский Н., иеромон. Православная миссия в Китае за 200 лет ее существования: история Пекинской Духовной Миссии в первый и второй периоды ее деятельности. Казань: Изд-во Казанской духовной академии, 1887.
- 4 Андреева С. Г. Миссионерская деятельность Русской (Православной) Духовной Миссии в Китае // Религиоведение. 2009. № 1. С. 79–86.
- 5 正教時報 Seikyo Shinpo. 2011. June 20. № 1449.
- <sup>6</sup> Цзи Митрофан, катехизатор. О рукоположении его во священника и назначении на место катехизатора диакона из туземцев: рапорт начальника миссии архим. Флавиана (Городецкого) и определение Св. Синода по этому делу, 14 января – 30 октября 1881 г. // ОР РНБ. Ф. 1457. Д. 191.
- 7 亞使徒日本の大主教聖ニコライ (Святой равноапостольный Николай, архиепископ Японский). Токио: 阿部綜合印刷株式会社, 2012.
- 8 正教時報 Seikyo Shinpo. 1882. August 1. № 40.
- <sup>9</sup> По рапорту начальника Пекинской духовной миссии с отчетом за 1884 г. РГИА. Ф. 796. Оп. 166. Д. 2259.
- 10 Китайско-церковные и школьные переводы и издания Российской духовной миссии в Китае // Китайский благовестник. 1932, июль – август. С. 29–36.
- $^{11}\,$  Ведомость о службе начальника и членов Миссии. 14 января 1885 г. // OP РНБ. Ф. 1457. Д. 197.
- 12 По рапорту архимандрита Пекинской духовной миссии Амфилохия с отчетом о состоянии последней в 1889 г. РГИА. Ф. 796. Оп. 171. Д. 2441.
- 13 Краткая история Русской православной миссии в Китае, составленная по случаю исполнившегося в 1913 году двухсотлетнего юбилея ея существования. Пекин: Типография Успенского монастыря, 1916. 226 с.
- 14 Отчет о состоянии Пекинской духовной миссии за 1886 год // РГИА. Ф. 796. Оп. 168. Д. 2271.
- Представление в Св. Синод о назначении на свободные вакансии священника и учителя миссии Павла Ван и Иннокентия Фань. 5 октября 1897 г. // ОР РНБ. Ф. 1457. Д. 215.
- Часовников А., иеромон. Пекинское сиденье: из дневника члена православно-русской миссии в Китае // Христианское чтение. 1901. № 1. С. 65–112.
- 17 Материалы для актов мучеников в Китае. Записки священника о. Сергия Чан // Китайский благовестник. 1918. Вып. 5–6. С. 12–18.
- <sup>18</sup> Часовников А., архим. Деревня Дун-дин-ань: Мукденские миссионерские воспоминания // Христианское чтение. 1904. № 11. С. 742–749.

- 19 Попов П. С. Два месяца осады Пекина // Вестник Европы. 1901. № 2.
- $^{20}$  Боксерское восстание 1900 г. // Китайский благовестник. 1935. С. 105–108.
- 21 Хохлов А. Н. Движение ихэтуаней в Китае (1898—1901) и контакты Ли Хунчжана с россиянами (по материалам архивных фондов и периодической печати) // Россия и Китай: научные и культурные связи (по материалам архивных, рукописных, книжных и музейных фондов). Вып. 2. СПб.: БАН; Альфарет. 2012. С. 177—199.
- $^{22}\,$  Святые мученики // Китайский благовестник. 1911. Вып. 8. С. 13–18.
- <sup>23</sup> Часовников А., иеромон. Пекинское сиденье: из дневника члена православно-русской миссии в Китае.
- <sup>24</sup> Праздник Всех Святых Мучеников и торжество православных христиан в Китае в 1913 году // Китайский благовестник. 1913. Вып. 6. С. 1–10.
- 25 Материалы для актов мучеников в Китае. Записки священника о. Сергия Чан
- <sup>26</sup> Сказание о мучениках Китайской Православной Церкви, пострадавших в Пекине в 1900 году // Китайский благовестник. 1917. Вып. 12. С. 8–15; Вып. 13–14. С. 5–8.
- $^{\rm 27}$  Мученическая смерть Иннокентия Фань и его семьи // Китайский благовестник. 1914. Вып. 9–10. С. 13–14.
- 28 Архимандрит Авраамий // Китайский благовестник. 1918. Вып. 7–8. С. 1–12.
- <sup>29</sup> Церковные торжества в Пекине по случаю 250-летнего юбилея Российской духовной миссии в Китае // Китайский благовестник. 1935. С. 13–20.
- 30 Сведения о состоянии Пекинской духовной миссии за период времени с 1 августа 1900 г. по 1 августа 1901 г. // РГИА. Ф. 796. Оп. 182. Д. 41206.
- 31 Отчет о состоянии Пекинской духовной миссии за 1902–1903 гг. // РГИА. Ф. 796. Оп. 185. Д. 5859.
- 32 Монах из китайцев // Известия Братства православной церкви в Китае. 1905. Вып. 19–20. С. 13.
- 33 Праздник Православной Церкви в Китае в честь святых мучеников // Китайский благовестник. 1904. Вып. 6–7. С. 12–17.
- <sup>34</sup> Праздник в честь мучеников в Пекине и завершение учебного года в миссийских школах // Известия Братства православной церкви в Китае. 1906. Вып. 31. С. 3–7.
- 35 Пекинская духовная миссия 1902–1913 гг. // Китайский благовестник. 1914. Вып. 1–2. С. 11–25.
- <sup>26</sup> 叶广芩 Е Гуанцинь. 鬼子坟 Гуйцзы фэнь (Могилы чертей) // Жэньминь вэньсюэ 人民文学. 2015. № 6.
- <sup>37</sup> 李萌Ли Мэн. 青年湖与尼布楚 Цинняньху юй Нибучу (Парк Цинняньху и Нерчинск). 2010 // URL: http://www.orthodox.cn/localchurch/beijing/201103qingnianhu\_hans.htm.

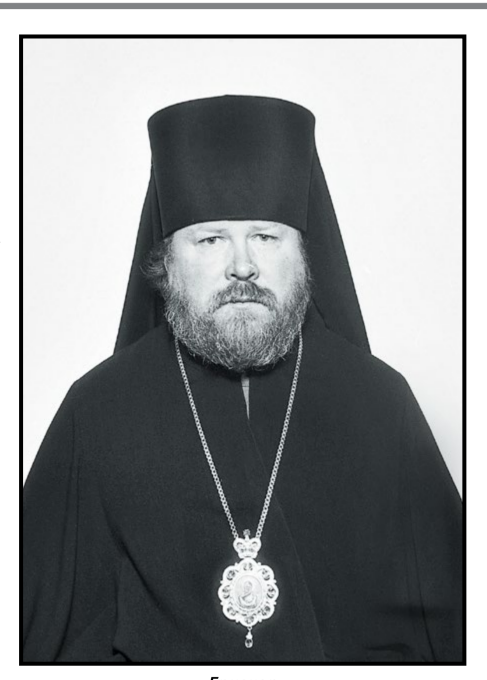
## Вечная память

# 17 января 2025 года на 81-м году жизни отошел ко Господу епископ (на покое) Виктор (Пьянков)

Епископ Виктор (в миру Пьянков Виктор Владимирович) родился 19 октября 1944 года в городе Первоуральске Свердловской области. После школы окончил монтажный техникум, работал и продолжал учиться заочно. В 1971 году архиепископом Рижским и Латвийским Леонидом (Поляковым) пострижен в монашество, рукоположен во иеродиакона, затем во иеромонаха. Служил на приходах Рижской епархии. В 1977 году заочно окончил Московскую духовную семинарию. В 1980 году возведен в сан игумена и назначен благочинным Мадонского округа Рижской епархии, в 1982-1983 годах был также секретарем Рижского епархиального управления.

В 1983 году Русской Православной Церкви была возвращена первая обитель — Свято-Данилов монастырь. Отец Виктор был принят в число братии Данилова мужского монастыря города Москвы с поручением обязанностей эконома. Через три года он был возведен в сан архимандрита и назначен начальником управления по строительству и реставрации Данилова монастыря. По воспоминаниям насельника обители игумена Кирилла (Сахарова), отец Виктор проявил себя как энергичный управленец и мудрый собеседник, с которым братия по вечерам с интересом обсуждала богословские темы.

В 1987 году отца Виктора перевели в Ленинградскую епархию, где он получил назначение начальника реставрации и строительства Ленинградского епархиального управления.



Епископ Виктор (Пьянков)

19.10.1944-17.01.2025





Через год он был переведен в Таллин и назначен настоятелем собора благоверного князя Александра Невского.

В 1989 году Совет министров Карелии передал в пользование Ленинградской епархии валаамский Спасо-Преображенский собор с внутренним каре и расположенные рядом скиты, кроме Воскресенского и Гефсиманского. С осени 1989 года до лета 1990 года отец Виктор был наместником Валаамского монастыря, который предстояло возродить. В декабре 1989 года на Валаам приехали первые насельники возрождаемой обители.

Двадцатого февраля 1990 года на заседании Священного Синода, по рапорту управляющего Таллинской епархией митрополита Ленинградского Алексия (Ридигера, будущего Патриарха Алексия II) о возросшей нагрузке по управлению двумя епархиями, определен быть епископом Тапаским, викарием Таллинской епархии. Хиротонисан 25 марта 1990 года в Троицком соборе Александро-Невской лавры. Двадцатого июля 1990 года, на первом заседании Священного Синода, прошедшем под председательством новоизбранного Патриарха Алексия II, был назначен епископом Подольским, викарием

Московской епархии, и председателем Хозяйственного управления Московского Патриархата. Впоследствии работал в Синодальной комиссии по возрождению религиозно-нравственного воспитания и благотворительности, комиссии Священного Синода по подготовке изменений в Уставе об управлении Русской Православной Церкви, комиссии по подготовке и проведению в 1992 году празднования 600-летия со дня преставления преподобного Сергия Радонежского.

Двадцать первого апреля 1994 года освобожден от должности председателя Хозяйственного управления по состоянию здоровья. Восемнадцатого июля 1999 года, согласно собственному прошению, почислен на покой.

Двадцатого января 2025 года в Вознесенском кафедральном соборе города Геленджика епископ Новороссийский и Геленджикский Сергий вместе с наместником Московского Данилова монастыря епископом Солнечногорским Алексием совершил отпевание почившего епископа Виктора.

Почивший архипастырь погребен на Славянском кладбище города Краснодара.

Вечная ему память!

Диакон Александр ЧЕРЕПЕНИН



## Вечная память



Иерей Сергий Мусонов

21.10.1959– 20.02.2025 20 февраля 2025 года на 66-м году жизни отошел ко Господу настоятель храма в честь Смоленской иконы Божией Матери села Красногорье Яранской епархии иерей Сергий Мусонов

Иерей Сергий Николаевич Мусонов родился 21 октября 1959 года в поселке Вахруши Кировской области. После школы работал на кожевенно-обувном комбинате художником-оформителем. В 1977 году был призван в армию. В 1980 году женился. После катастрофы на Чернобыльской атомной электростанции участвовал в ликвидации аварии: обследовал зараженные радиацией деревни.

К вере в Бога будущий отец Сергий пришел в начале 1990-х годов. Через десять лет после участия в ликвидации аварии на Чернобыльской атомной электростанции у него начались проблемы со здоровьем. В 37 лет он был признан инвалидом третьей группы. Выйдя на пенсию, решил посвятить свою жизнь служению Бо-

гу и Церкви. С 1998 по 2001 год он участвовал в восстановлении храма Вознесения Господня в своем родном поселке Вахруши.

В 2003 году Сергий окончил Вятское духовное училище. В течение следующих десяти лет нес клиросное послушание.

Седьмого апреля 2013 года Сергий Мусонов был рукоположен в сан диакона, а 21 апреля епископ Яранский и Лузский Паисий рукоположил его во пресвитера. Первого мая иерей Сергий был назначен настоятелем храма в честь Смоленской иконы Божией Матери села Красногорье Яранской епархии. Храм находился в аварийном состоянии, и отец Сергий приложил много усилий к его восстановлению, объединив прихожан. Рамы, двери, иконо-





стас и другую утварь для храма он изготавливал сам.

В 2024 году отец Сергий отметил свое 65-летие. В связи с юбилейной датой и за усердные труды на благо Святой Церкви он был награжден медалью преподобного Матфея Яранского II степени. Отец Сергий имел также и государственную награду: за участие в ликвидации аварии на Чернобыльской атомной электростанции он был награжден орденом Мужества.

У священников и мирян, знавших отца Сергия, остались о нем самые теплые воспоминания. Настоятель Никольского храма поселка Свеча Яранской епархии протоиерей Владимир Неганов написал о почившем следующее: «Отец Сергий не носил доспехов, но был воином — против равнодушия, отчаяния, зла. Его улыбка, проникавшая в самую душу, готовность поддержать словом и делом, умение исцелять молитвой "духовные шрамы" — все это навсегда осталось в памяти людей. "Он был слишком добрым", — говорят о нем. Такие люди словно продолжают жить в каждом, кого согрели любовью».

Отпевание иерея Сергия состоялось 23 февраля, после воскресной Литургии, в возрожденном им красногорском храме. Заупокойное богослужение возглавил епископ Яранский и Лузский Паисий.

Владыка Паисий в своем соболезновании собравшимся сказал, что «иерей Сергий запомнится собратьям-священникам, прихожанам и всем, кто знал его лично, как очень добрый, мудрый, простой и тру-

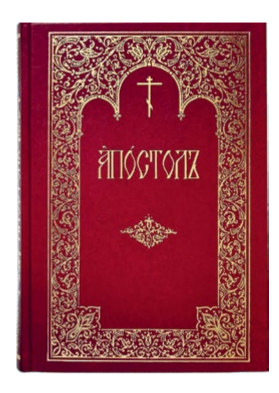
долюбивый человек. Почти 12 лет он служил в селе Красногорье. За эти годы Смоленский храм преобразился. Будучи опытным столяром, отец Сергий делал своими руками церковную утварь. Молимся о упокоении души новопреставленного священника, а также о том, чтобы Господь помог его близким пережить утрату».

Максим СКОТНИКОВ, руководитель информационного отдела Яранской епархии





### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ





#### Апостол богослужебный

Издание для богослужений на церковнославянском языке, отличается удобным форматом. Основной текст Апостола набран крупным шрифтом. Прокимны и аллилуиарии легко выделяются среди уставных указаний, напечатанных более мелко. Содержание соответствует традиционным изданиям Апостола: в него входят книги Священного Писания Нового Завета — Деяния апостолов и апостольские послания. На полях указаны номера церковных зачал, внизу страницы помещены вводные слова для чтения на богослужении. Тексты прокимнов и аллилуиариев помещены полностью, без сокращений. Апостол содержит также богослужебные тексты новомученикам и исповедникам Церкви Русской. В разделе прокимнов общих святым помещены прокимны, указания апостольских чтений, аллилуиарии и причастны из общих служб новомученикам и исповедникам Церкви Русской XX века. Месяцеслов включает имена святых, прославленных в последние годы, с указанием соответствующих прокимнов и апостольских чтений.

Книга большого формата, издана в твердом переплете. Текст напечатан в две краски и украшен изящными буквицами, вязью и орнаментами, выполненными в традициях древнерусских книг. Апостол выпускается в нескольких вариантах. Предусмотрены два цвета переплета: вишневый — праздничный и темносиний — для вседневного или постового богослужения.

#### Божественная Литургия святаго Иоанна Златоустаго

Издание вышло в серии богослужебных книг карманного формата, предназначенных для повседневного использования при совершении богослужения.

Книга «Божественная Литургия святаго Иоанна Златоустаго» включает:

- чин Священныя и Божественныя Литургии,
- Божественную литургию Иоанна Златоустаго,
- молитвы по Святом Причащении,
- отпусты Владычних праздников,
- отпусты дневнии во всю седмицу,
- службы на различныя потребы.

Издание отличает удобный карманный формат, соответствующий размерам карманного Служебника Издательства Московской Патриархии. Твердый переплет, выполненный из качественных материалов, рассчитан на длительное пользование книгой. Издание на церковнославянском языке изящно оформлено, имеет два ляссе, шрифт «Триодион» соответствует рисунку букв синодальных богослужебных книг XIX века. Отпечатана книга в две краски на тонированной бумаге.



## КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

## Последование проскомидии (средний формат)

Издание выполнено в виде блокнота на металлической пружине, что позволяет полностью раскрыть книгу. Ей удобно пользоваться во время совершения проскомидии. Сторонки обложки сделаны из специального запечатываемого пластика, который не боится влаги. Блок напечатан на плотной матовой мелованной бумаге. Углы скруглены, что улучшает износостойкость книги. Текст проскомидии отпечатан традиционным церковнославянским шрифтом в две краски. Кремовый фон уменьшает контраст с текстом. Для наглядности на полях помещены схематические рисунки просфор, которые указывают на сопровождающее последование действие. Также текст размечен тонкими изящными разделителями в соответствии с вынимаемыми из просфор в тот или иной момент частицами. В качестве приложения помещены «Прошения на проскомидии на различныя потребы».

## Богослужебный журнал

Издание впервые увидело свет в 2012 году. Издательство Московской Патриархии, исполняя поручение Святейшего Патриарха и Священного Синода, выпустило новые метрические книги и богослужебный журнал в соответствии с утвержденной Синодом единой формой (журнал № 88 от 27.07.2011). За прошедшие годы многократно выпускались дополнительные тиражи этих изданий.

Новый вид богослужебного журнала и метрических книг характеризуется сменой способа расположения пространства для заполнения и стиля его оформления. Вместо таблицы на разворот новые книги содержат одну, две или три формы на лист.

Поля форм оптимизированы под соответствующие данные. Каждая

книга напечатана в два цвета (без черного), что делает более читаемой вносимую запись, которая обычно производится черной или синей ручкой.

# Патриарх Московский и всея Руси Кирилл Радость Пасхи. Светлая седмица

Книга проповедей Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, произнесенных им на Пасху и в Светлую седмицу.

Святейший Владыка рассказывает о свете Воскресения, о победе Христа над диаволом и смертью, о смысле жизни, о великих духовных смыслах. Отдельная глава («Светлая суббота») обращена к молодежи.

«Если мы в пасхальные дни особым образом почувствуем Божие присутствие среди нас, то пасхальный свет будет с нами в течение всей нашей жизни», — говорит Патриарх Кирилл.

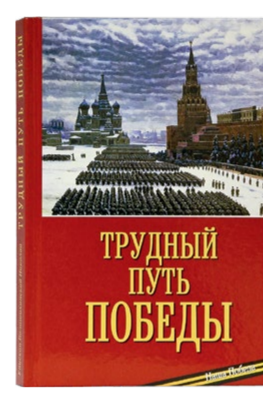


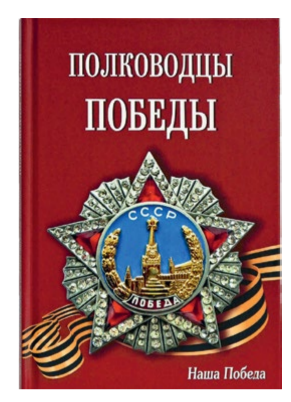






### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ





#### Книжная серия «Наша Победа» Епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай Трудный путь Победы

посвящена событиям Великой Отечественной войны. Епископ Николай не ставит своей целью подробно рассказать о ходе боевых действий при обороне Москвы и о других сражениях Великой Отечественной войны — об этом написано много. На примере самых трагических и судьбоносных эпизодов войны автор показывает, что выстоять в этой страшной войне нашему Отечеству помогла его готовность к жертвенному подвигу, верность и вера. Книга адресована наследникам Великой Победы, не только тем, кто сегодня в колоннах «Бессмертного полка» проходит по улицам наших городов, кто возносит молитву «о упокоении воинов, за веру, Отечество и народ жизнь свою положивших», но и тем, кто придет им на смену. Если память о нашей Победе, правда о Великой Отечественной войне будут нужны гражданам великой державы Российской, тогда и недруги не забудут о наших победах.

Специальные страницы книги отведены для записи для поминовения имен воинов, их военачальников и всех страдальчески погибших в годы войны.

Данное издание рекомендуется использовать в качестве дополнительного учебного пособия в православных образовательных организациях при изучении соответствующей темы.

Книга имеет музыкальное оформление и содержит аудиоиллюстрации, которые можно воспроизвести на смартфоне с помощью QR-кода, размещенного в книге.

#### Книжная серия «Наша Победа» Епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай Полководцы Победы

Книга рассказывает о полководцах Великой Отечественной войны — двенадцать имен, двенадцать судеб самоотверженных людей, которых объединяет любовь к Отечеству и талант побеждать. Он заключается не только в умении провести успешные оперативно-стратегические операции, но и в способности вдохновить на подвиг своих воинов.

Каждый из героев этой книги внес свой вклад в Великую Победу в самой страшной и кровопролитной войне XX века. Все они были готовы к подвигу жертвенной любви во исполнение заповеди Христовой: Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за друзей своих (Ин. 15, 13).