Само слово «подвиг» связано со словом «движение». Не может быть подвига без движения. Это хорошо знают люди, которые обороняют страну на переднем крае. Для того чтобы пойти вперед, навстречу смерти, нужны огромная духовная сила и полное самоотвержение. О себе и даже о семье человек в этот момент не должен мыслить и не мыслит, потому что иначе он остановится. Он думает только о том, что должен сделать, исполняя свой воинский долг.

Сколько же наших братьев погибло, вставая навстречу стене огня! И с какими мыслями они шли вперед? Именно с этими мыслями. А если бы мысли были другие — убоялись бы, спрятались, отступили, сдались врагу. Кстати, такие тоже были, но победили мы, особенно в страшной Великой Отечественной войне, именно потому, что большинство тех, кто с оружием в руках защищал Родину, были способны на подвиг, то есть на движение. Как я нередко говорю, подвиг — это движение вперед и вверх. Вверх — туда, где Бог, где абсолютные ценности, где идеалы. А вперед, по горизонтали, — туда, где решаются человеческие задачи, требующие от вступившего на этот путь подлинного самоотвержения.

Именно поэтому в народе так почитается воинство. И дай Бог, чтобы это почитание, несмотря на опаснейшие влияния извне, никак не ослабло в нашем народе. Потому что почитание воинского подвига, уважение к Вооруженным силам — это очень важный нравственный и, если хотите, духовный фактор, укрепляющий наше воинство. А потому в народе нашем никогда не должно ослабевать чувство уважения и признательности к людям в военной форме.

#### Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

Из проповеди Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла после Божественной литургии в Патриаршем соборе в честь Воскресения Христова — главном храме Вооруженных сил Российской Федерации, расположенном в Одинцовском районе Московской области, 26 мая 2024 года, в Неделю 4-ю по Пасхе, о расслабленном

## ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

# СОДЕРЖАНИЕ

#### ИЮНЬ 06 [991] 2024

#### Официальная хроника

- 4 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 22 Вступление в должность Президента Российской Федерации
- Ревностное служение Богу и неизменное попечение о пастве
   Торжества по случаю тезоименитства Святейшего Патриарха Кирилла
- 28 Поздравительный адрес членов Священного Синода Русской Православной Церкви Святейшему Патриарху Кириллу с днем тезоименитства
- 32 Наречение и хиротония Серафима (Пасанаева), клирика Йошкар-Олинской епархии, во епископа Минусинского и Курагинского
- 36 Наречение и хиротония архимандрита Авксентия (Абражея), клирика Туровской епархии, во епископа Несвижского, викария Патриаршего экзарха всея Беларуси
- 40 Определения Священного Синода

#### Дата

50 В.И.Петрушко Святой благоверный князь Андрей Юрьевич Боголюбский К 850-летию со дня преставления 86 Мария СтрогановаПуть к священствуК 10-летию со дня преставления протоиереяВасилия Строганова

#### Летопись святости

64 Иерей Димитрий Сафонов
Московские адреса святого
Патриарха Тихона
Паломнические маршруты юбилейного 2025 года

#### Церковная история

76 Иерей Вячеслав Новак
Статус благочинного в Российской империи
По материалам церковно-правовых документов
синодальной эпохи

#### **Чтение**

92 Книги Издательства Московской Патриархии

#### Вечная память

94 Диакон Андрей Радкевич

#### РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ

**Павел, митрополит Крутицкий и Коломенский,** Патриарший наместник Московской митрополии (председатель совета)

Тихон, митрополит Симферопольский и Крымский,

председатель Патриаршего совета по культуре

Евгений, митрополит Екатеринбургский и Верхотурский,

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации

### Николай, епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский,

главный редактор Издательства Московской Патриархии, главный редактор «Журнала Московской Патриархии»

#### Протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии

#### Владимир Легойда,

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ

Протоиерей Петр Иванов, ответственный редактор

«Журнала Московской Патриархии»

#### Ежеквартальное приложение «ХРАМОЗДАТЕЛЬ»

**Никандр,** митрополит Наро-Фоминский, викарий Святейшего Патриарха Московского и всея Руси

**Иерей Владислав Мишин,** исполняющий обязанности председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации

**Протоиерей Владимир Клюев,** ответственный секретарь приложения «Храмоздатель»

#### **РЕДАКЦИЯ**

Главный редактор епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай (С.В. Погребняк)

Ответственный редактор протоиерей Петр Иванов

Исполнительный редактор Елена Старикова

Ведущий редактор Ирина Щеглова

Редакторы Елена Алексеева, Алексей Реутский,

диакон Александр Черепенин

Фоторедактор Татьяна Поздеева

Корректоры Ольга Грецова, Любовь Федецкая

Верстка Яны Крутий

Препресс и цветокоррекция Александры Палавиной

**Распространение**: тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 22-28; эл. почта: info03@rop.ru

**Интернет:** www.jmp.ru; www.e-vestnik.ru; www.vk.com/evestnik; www.ok.ru/zhurnalmos; www.elitsy.ru/communities/109421; t.me/JofMP

В номере использованы материалы пресс-службы

Патриарха Московского и всея Руси

**Фото:** иерей Игорь Палкин, Сергей Власов, Олег Варов, МИА «Россия сегодня», епархиальные пресс-службы, Flickr.com

**На 1-й странице обложки:** Святейший Патриарх Кирилл и Президент РФ В. В. Путин в Благовещенском соборе Московского Кремля 7 мая 2024 г. Фото: Пресс-служба Президента России

**Адрес редакции:** 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 20, корп. 3; тел./факс: +7 (499) 246-01-65, эл. адрес: info03@rop.ru

**Отпечатано:** ООО «ИПК Парето-принт», 170016, Тверская область, Калининский район, Бурашевское сельское поселение, Торговопромышленная зона Боровлево-1, 3A

Подписной индекс в каталоге Почта России: ПП950

Подписка в редакции: тел. +7 (499) 246-48-79

Цена свободная. ISSN 0132-862X

Журнал Московской Патриархии издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013

Учредитель и издатель: Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви», 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 18/1, стр. 1

#### ОПОРА СИЛЫ НАШЕЙ

Справедливо сетовал Иов многострадальный, что не имеет опоры в себе самом, ибо в любом обстоянии, да и вообще всегда, человек полагается на Господа (см. Пс. 17, 19). В Боге ищем и обретаем поддержку в жизни церковной и государственной, общественной и семейной, да и, без всякого сомнения, личной. В новом выпуске «Журнала Московской Патриархии» рассказывается о событиях, которые ярко свидетельствуют о том, как это воплощается в российской действительности. Вступая в должность главы государства, Президент обращается за молитвой и благословением к Предстоятелю Русской Православной Церкви. Наш Первосвятитель, неутомимый и ревностный в жертвенном служении, в день тезоименитства объединяет вокруг себя епископат, в соответствии с определениями Священного Синода прирастающий и несущий апостольскую проповедь во все концы нашей необъятной Родины. Уповаем, что в годину испытаний вера православная, в сердце народном укорененная, становится опорой, порождающей силу необоримую.

В далеком и недавнем прошлом мы обретаем удивительные по разнообразию и самобытной уникальности примеры жизни по вере и с упованием на Бога в условиях политически тягостных и выше меры сложных. Святой благоверный князь Андрей Боголюбский, участник сложнейших перипетий княжеских междоусобиц XII века, предстает перед нами сегодня как вдохновенный покровительством Матери Божией храмоздатель и земной покровитель Церкви в своих уделах. Святой Патриарх Тихон, гонимый и унижаемый безбожной властью, вопреки проискам кровожадных, каждое место, где пребывал и молился во дни скорбей, освятил благодатью смиренного подвига. И сегодня мы выстраиваем паломнический маршрут по первопрестольному граду, дабы в эпоху возрождения веры хранить благоговейную память о мужестве новомучеников и исповедников.

Поиск опоры во Всевышнем, надежда на Его помощь в церковной повседневности находит проявление и в будничных делах церковных тружеников, одним из представителей которых является благочинный. О возникновении и развитии этого явления в истории Русской Православной Церкви рассказывает отдельная статья.

# Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла





27 апреля 2024 года, в канун Недели 6-й Великого поста, ваий, праздника Входа Господня в Иерусалим, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. На полиелее указом Святейшего Патриарха Кирилла за усердное служение Святой Церкви к празднику Святой Пасхи богослужебно-иерархической ды — права ношения камилавки был удостоен ряд клириков храмов Московской епархии, Патриарших подворий, ставропигиальных приходов и монастырей, синодальных отделов и Московских духовных школ: иерей Сергий Аюпов, клирик храма Покрова Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Покровском-Стрешневе г. Москвы; иерей Кирилл Бейко, клирик храма апостолов Петра и Павла, подворья Оптиной пустыни в г. Москве; иерей Димитрий Болычев, клирик храма пророка Божия Илии в Черкизове г. Москвы; иерей Сергий Бычков,

клирик храма Живоначальной Троицы, Патриаршего подворья в Усадьбе Свиблово г. Москвы; иерей Димитрий Гатин, клирик храма святителя Николая Мирликийского в Зеленограде г. Москвы; иерей Михаил Голубков, клирик храма благоверного царевича Димитрия при 1-й градской больнице г. Москвы; иерей Флор Гришков, клирик храма Вознесения Господня («Большое Вознесение») у Никитских ворот г. Москвы; иерей Алексий Денисов, клирик храма великомученицы Параскевы Пятницы в Качалове г. Москвы; иерей Сергий Евтеев, и. о. настоятеля храма святителя Спиридона Тримифунтского, Патриаршего подворья в Южном Бутове г. Москвы; иерей Павел Захаров, клирик храма Сошествия Святого Духа на Даниловском кладбище г. Москвы; иерей Виктор Иваник, клирик храма Воскресения Христова в Поповке г. Москвы; иерей Димитрий Камозин, клирик храма Воскресения Христова в Сокольниках г. Москвы; иерей Николай Клементьев, клирик

храма Благовещения Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Царицыне г. Москвы; иерей Андрей Левончук, клирик храма Всех святых во Всехсвятском, Патриаршего подворья на Соколе г. Москвы; иерей Алексий Орехов, клирик храма преподобного Пимена Угрешского Николо-Угрешской духовной семинарии; иерей Артемий Попов, клирик храма великомученицы Варвары и преподобного Илии Муромца, Патриаршего подворья в пос. Власиха Московской области; иерей Кирилл Прихотько, клирик храма Покрова Пресвятой Богородицы Московской духовной академии; иерей Александр Родин, клирик храма Покрова Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Покровском-Стрешневе г. Москвы; иерей Геннадий Савельев, клирик храма Святой Троицы в п. Мосрентген г. Москвы; иерей Димитрий Саверин, клирик Богородице-Рождественского ставропигиального женского монастыря г. Москвы; иерей Алексий Сафонов, клирик храма святителя



Тихона, Патриарха Всероссийского, в Московском г. Москвы; иерей Борис Седов, клирик храма Царственных мучеников и страстотерпцев, Патриаршего подворья в Южном Измайлове г. Москвы; иерей Константин Соколов, клирик храма великомученика Георгия Победоносца, Патриаршего подворья в Зеленограде г. Москвы; иерей Сергий Тарасов, клирик храма преподобного Сергия Радонежского на Ходынском поле г. Москвы; иерей Павел Усачев, клирик храма Вознесения Господня за Серпуховскими воротами г. Москвы; иерей Илия Фарковец, клирик храма святителя Николая Мирликийского в Бирюлеве г. Москвы; иерей Антоний Фукс, клирик храма Всех преподобных отцев Киево-Печерских, Патриаршего подворья в Старых Черемушках г. Москвы; иерей Николай Черепенин, клирик храма Покрова Пресвятой Богородицы Московской духовной академии; иерей Илия Шелаев, клирик храма Новомучеников и исповедников Российских

в Строгине г. Москвы; диакон Игорь Данилов, клирик собора Казанской иконы Божией Матери на Красной площади г. Москвы; диакон Вячеслав Кухтин, клирик Николо-Угрешского ставропигиального мужского монастыря; диакон Максимиан Танцуров, клирик храма Державной иконы Божией Матери в Чертанове г. Москвы. После чтения Евангелия Предстоятель Русской Православной Церкви совершил традиционное освящение вербных и пальмовых ветвей (ваий). От лица награжденных к Святейшему Патриарху Кириллу обратился сотрудник Службы делопроизводства Московской Патриархии, клирик храма Воскресения Христова в Сокольниках г. Москвы иерей Димитрий Камозин.

**28 апреля**, в Неделю 6-ю, ваий, праздник Входа Господня в Иерусалим, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил

Божественную литургию святителя Иоанна Златоуста в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. За Литургией была совершена хиротония архимандрита Серафима (Пасанаева), клирика Йошкар-Олинской епархии, во епископа Минусинского и Курагинского. Новорукоположенный иерарх стал правящим архиереем Минусинской епархии (Красноярская митрополия). На малом входе указом Святейшего Патриарха Кирилла за усердное служение Святой Церкви ряд клириков храмов Московской епархии, синодальных отделов, ставропигиальных приходов и монастырей были удостоены следующих богослужебно-иерархических наград: сана архимандрита — игумен Дорофей (Островский), насельник Свято-Троицкой Сергиевой лавры; права служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами до «Отче наш» — протоиерей Николай Балашов, советник Патриарха Московского и всея Руси, настоятель храма Воскресения Словущего на Успенском Вражке г. Москвы; протоиерей Максим Козлов, настоятель храма мучеников Михаила и Феодора Черниговских, чудотворцев, Патриаршего Черниговского подворья г. Москвы, председатель Учебного комитета Русской Православной Церкви; протоиерей Анатолий Алефиров, благочинный Сергиевского церковного округа г. Москвы, настоятель храма мучеников Адриана и Наталии в Бабушкине г. Москвы; протоиерей Феодор Батарчуков, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Путинках г. Москвы; протоиерей Димитрий Болтрукевич, настоятель Вознесенского подворья Свято-Троицкой Сергиевой лавры; игумен Всеволод (Варющенко), клирик храмов Патриаршего подворья в Зарядье

г. Москвы; протоиерей Артемий Владимиров, старший священник и духовник Алексеевского ставропигиального женского монастыря г. Москвы; протоиерей Василий Воронцов, настоятель храма Преображения Господня в Тушине г. Москвы; игумен Митрофан (Гудков), настоятель храма Державной иконы Божией Матери в Чертанове г. Москвы; протоиерей Николай Диваков, клирик храма Тихвинской иконы Божией Матери, Патриаршего подворья в Алексеевском г. Москвы; протоиерей Сергий Дынников, настоятель храма Новомучеников Подольских в Шишкином Лесу г. Москвы; протоиерей Иоанн Зарецкий, клирик храма святителя Филиппа, митрополита Московского, в Мещанской Слободе г. Москвы; игумен Григорий (Качалов), благочинный Донского ставропигиального мужского монастыря г. Москвы; протоиерей Владимир Макеев, настоятель храма равноапостольных Мефодия и Кирилла, Патриаршего подворья на Дубровке г. Москвы; протоиерей Федор Рожик, настоятель храма иконы Божией Матери «Знамение» в Переяславской Слободе г. Москвы;

протоиерей Александр Салтыков, и. о. настоятеля храма Воскресения Христова в Кадашах г. Москвы; протоиерей Владислав Свешников, почетный настоятель храма Трех святителей на Кулишках г. Москвы; протоиерей Сергий Селезнев, благочинный Москворецкого церковного округа г. Москвы, настоятель храма Михаила Архангела в Овчинниках г. Москвы; протоиерей Александр Сычев, настоятель храма святителя Николая Мирликийского в Дербеневе г. Москвы; протоиерей Валентин Тимаков, настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы в Медведкове г. Москвы; протоиерей Борис Токарев, почетный настоятель храма Происхождения Честных Древ Животворящего Креста Господня (Всемилостивого Спаса) в Кускове г. Москвы; протоиерей Димитрий Толкачев, клирик храма Казанской иконы Божией Матери в Узком г. Москвы; протоиерей Александр Филимонов, клирик храма апостолов Петра и Павла в Лефортове г. Москвы; протоиерей Константин Харитошкин, настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы, Патриаршего подворья в Орехове-Борисове Южном г. Москвы; протоиерей Георгий Чвилев, клирик храма пророка Божия Илии в Черкизове г. Москвы; игумен Симеон (Шевцов), настоятель храма апостолов Петра и Павла в Новой Басманной Слободе г. Москвы; сана протодиакона — диакон Димитрий Боград, клирик храма Михаила Архангела в Овчинниках г. Москвы; диакон Владимир Исаков, клирик храма Рождества Христова в Измайлове г. Москвы; диакон Михаил Ремизов, клирик храма иконы Божией Матери «Отрада и Утешение» на Ходынском поле г. Москвы; диакон Евгений Семенов, клирик храма святителя Николая Мирликийского в Старом Ваганькове г. Москвы; диакон Александр Стриевский, клирик храма Живоначальной Троицы, Патриаршего подворья в Косине г. Москвы. Протоиерей Андрей Бондаренко, руководитель Службы протокола Патриарха Московского и всея Руси, настоятель храма Спаса Нерукотворного Образа в Перове г. Москвы, за усердное служение Церкви Божией был награжден правом ношения креста с украшениями. По окончании Литургии









после чего обратился к верующим



Предстоятель Русской Церкви напутствовал епископа Минусинского и Курагинского Серафима на служение и вручил ему архиерейский жезл. По традиции новорукоположенный епископ преподал верующим свое первое архипастырское благословение.

Затем Святейший Патриарх Кирилл совершил славление празднику,

**2 мая**, в Великий Четверток, день Воспоминания Тайной Вечери, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию святителя Василия Великого в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы.

2 мая вечером, в канун пятницы Страстной седмицы, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы совершил утреню Великого Пятка с чтением 12 Евангелий Святых Страстей Господа нашего Иисуса Христа. Перед началом чтения первого Евангелия из алтаря были вынесены и положены на аналое в центре храма частица Ризы Господней и Гвоздь от Креста Господня. По традиции после пятого Евангельского чтения (после которого дальнейшие Евангельские чтения повествуют о Распятии Спасителя) Предстоятель Русской Православной Церкви

под пение антифона «Днесь висит на древе» вынес из алтаря и установил посреди храма крест с изображением Распятия.

3 мая, в Великий Пяток, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил вечерню с выносом Плашаницы Спасителя в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. Затем Предстоятель Русской Православной Церкви совершил малое повечерие, на котором был прочитан канон «О распятии Господа и на плач Пресвятой Богородицы».

3 мая вечером, в канун Великой Субботы, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил утреню с чином погребения Господа нашего Иисуса Христа в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве.

4 мая утром, в Великую Субботу, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил вечерню с чтением 15 паримий и Божественную литургию святителя Василия Великого в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы. За Литургией Святейший Патриарх Кирилл рукоположил диакона Алексия Ряховского, клирика храма святителя Николая Мирликийского в Толмачах г. Москвы, в сан пресвитера. По традиции по завершении богослужения Святейший Патриарх Кирилл на западном стилобате Храма Христа Спасителя освятил пасхальную снедь. Участники молодежного движения «Патриаршие добровольцы» подготовили более десяти тысяч куличей, основная часть которых, после освящения Предстоятелем









Русской Православной Церкви, была доставлена на Светлой седмице бойцам, в военные госпитали и мирным жителям Донецкой и Луганской Народных Республик.

В ночь на 5 мая в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Пасхальные богослужения — полунощницу, крестный ход, Пасхальную заутреню и Божественную литургию святителя Иоанна Златоуста. Пасхальное богослужение в Храме Христа Спасителя посетили Президент Российской Федерации В. В. Путин и мэр г. Москвы С. С. Собянин. Перед началом богослужения Предстоятель Русской Православной Церкви в прямом эфире поздравил зрителей трансляции с праздником Светлого Христова Воскресения. По традиции в пасхальную ночь в Храм Христа Спасителя из Храма Воскресения Христова (Гроба Господня) в Иерусалиме был принесен Благодатный огонь, сошедший в этот день на Гроб Господень. По запричастном стихе протоиерей Михаил Рязанцев огласил Пасхальное послание Святейшего Патриарха Кирилла архипастырям, пастырям, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви. После заамвонной молитвы Предстоятель Русской Церкви освятил артос.

5 мая, в праздник Светлого Христова Воскресения, состоялся традиционный телемост Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с российскими космонавтами, несущими вахту на борту Международной космической станции. В беседе с Предстоятелем Русской Православной Церкви приняли участие космонавты Роскосмоса — участники 70-й и 71-й долговременных экспедиций: Олег Дмитриевич Кононенко, Николай Александрович Чуб, Александр Сергеевич Гребёнкин.

**5 мая**, в праздник Светлого Христова Воскресения, Святейший Патриарх Московский и всея Руси

Кирилл совершил Пасхальную великую вечерню в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. Из Казанского собора на Красной площади Предстоятель Русской Православной Церкви принес в Храм Христа Спасителя чудотворный список Казанской иконы Божией Матери. Его Святейшеству сослужил сонм архипастырей Русской Православной Церкви, представители Поместных Православных Церквей при Московском Патриаршем престоле, духовенство Москвы и Московской митрополии. По окончании Пасхальной вечерни митрополит Ювеналий от лица участников богослужения и всей полноты Русской Православной Церкви поздравил Святейшего Патриарха Кирилла со Светлым праздником Пасхи. От православной молодежи столицы Святейшего Владыку поздравили Дмитрий Береза, представитель православной молодежи Центрального викариатства, и Дарья Бондасова, представитель молодежи Северо-Восточного викариатства. Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. В дар Храму Христа Спасителя Его Святейшество передал напрестольное Евангелие XVIII века. Затем Святейший Патриарх Кирилл благословил чудотворной Казанской иконой Божией Матери молившихся и передал образ участникам крестного хода — торжественного принесения московского списка Казанской иконы в епархии Русской Православной Церкви. В алтаре Храма Христа Спасителя Святейший Патриарх Кирилл принял пасхальные поздравления от сослуживших архиереев и духовенства. В галерее за алтарем Святейшего Владыку поздравили с Пасхой Христовой заместитель председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, настоятельница Зачатьевского ставропигиального монастыря игумения Иулиания (Каледа) и игумении ставропигиальных женских монастырей. Святейшего Патриарха Кирилла также поздравили участники молодежного движения «Патриаршие добровольцы».



**7 мая** в Благовещенском соборе Московского Кремля Святейший Патриарх Московский и всея Руси

Кирилл совершил молебное пение по случаю вступления в должность Президента Российской Федерации В. В. Путина.









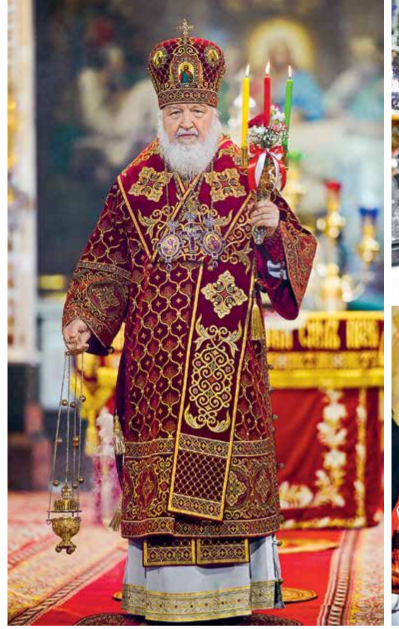






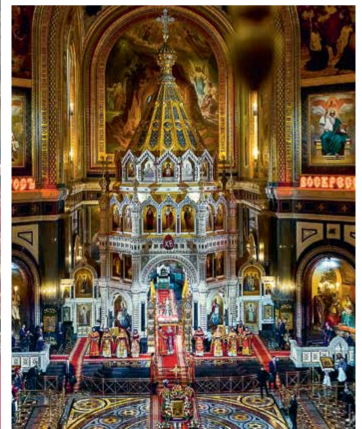


















8 мая Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил площадку фестиваля «Пасхальный дар» на Тверской площади в Москве. Предстоятеля Русской Православной Церкви встречали мэр Москвы С. С. Собянин и министр Правительства Москвы, первый заместитель руководителя Аппарата Мэра и Правительства Москвы, руководитель Департамента торговли и услуг города Москвы А. А. Немерюк. Организаторы называют «Пасхальный дар» фестивалем добра и заботы.

Благотворительные организации и волонтеры подготовили различные акции, выставки, базары, лекции, мастер-классы, уроки добра и инклюзивные спектакли.

**8 мая**, в канун 79-й годовщины Победы в Великой Отечественной войне, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возложил венок к Могиле Неизвестного Солдата в Александровском саду у Кремлевской стены. После возложения венка была объяв-

лена минута молчания. Военный оркестр исполнил гимн России. Предстоятель, иерархи и духовенство Русской Православной Церкви возгласили «Вечную память» «вождем и воинам на поле брани за веру и Отечество жизнь свою положившим» и пропели тропарь праздника Пасхи. Затем состоялся торжественный марш роты почетного караула 154-го отдельного комендантского Преображенского полка. Святейший Патриарх Кирилл поздравил воинов, а также обратился со словом к иерархам, священнослужителям и монашествующим.

9 мая на Красной площади в Москве состоялся военный парад в ознаменование 79-й годовщины Победы в Великой Отечественной войне 1941–1945 годов. В числе почетных гостей на трибуне присутствовал Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

**10 мая**, в пятницу Светлой седмицы, праздник иконы Божией Матери «Живоносный Источник»,





Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Свято-Троицкую Сергиеву лавру. У южных врат Троицкого собора обители Предстоятеля Русской Православной Церкви встречали наместник Лавры, ректор Московской духовной академии епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл и глава Сергиево-Посадского района Д. А. Акулов. Святейший Патриарх Кирилл посетил Троицкий собор, поклонился святыням Серапионовой палаты и честным мощам преподобного Сергия Радонежского. В Успенском соборе Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию. За Литургией Святейший Владыка рукоположил в сан иеромонаха иеродиакона Модеста (Тягнырядно), насельника Троице-Сергиевой лавры. Епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл от лица насельников Лавры и всех участников богослужения приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству набор евхаристических сосудов. Затем Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с Первосвятительским словом. В память

о богослужении Святейший Патриарх Кирилл передал братии Лавры пасхальное яйцо.

12 мая, в Неделю 2-ю по Пасхе, апостола Фомы, день Антипасхи, в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию, в которой в качестве молящихся, поющих и прислуживающих в алтаре участвовали дети отроческого возраста. Особая «детская» Патриаршая Литургия состоялась уже в седьмой раз. Группа алтарников была сформирована из 26 воспитанников воскресных школ и православных общеобразовательных школ московских викариатств в возрасте от 9 до 15 лет. Среди алтарников был 14-летний Евграф Красильников из Нижнего Новгорода, который является подопечным Фонда поддержки детей с тяжелыми жизнеугрожающими и хроническими заболеваниями, в том числе редкими (орфанными) заболеваниями «Круг добра». За Литургией молились около 4000 детей из воскресных школ и православных гимназий г. Москвы. Впервые орга-

низовать богослужение помогали почти 400 волонтеров образовательного консорциума негосударственных вузов «Новая площадь». Все песнопения за богослужением исполнили два сводных детских хора под управлением секретаря Церковно-общественного совета при Патриархе Московском и всея Руси по развитию русского церковного пения В. А. Волковой и С. Ю. Маркелова. Организацию участия детских коллективов в богослужении осуществляет Церковно-общественный совет по развитию русского церковного пения. В этом году в двух сводных хорах участвовало 572 ребенка, которые представляли 34 хора из епархий Русской Православной Церкви. По завершении богослужения Святейшего Патриарха Кирилла приветствовали учащиеся воскресных школ и участники сводного хора.

**14 мая**, во вторник 2-й седмицы по Пасхе, день Радоницы, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию и пасхальное поминовение усопших в Архангельском соборе Московского Кремля.

15 мая исполнилось 80 лет со дня блаженной кончины Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Сергия (Страгородского). Утром в Богоявленском кафедральном соборе в Елохове г. Москвы состоялась Божественная литургия, по окончании которой у могилы Патриарха Сергия в Никольском приделе Богоявленского собора Святейший Патриарх Кирилл совершил пасхальную панихиду по приснопамятному двенадцатому Предстоятелю Русской Православной Церкви. По завершении богослужения в доме причта Богоявленского собора по благословению Его Святейшества началась конференция «Патриарх Сергий и его духовное наследство»

**16 мая** Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Новодевичий ставропигиальный женский монастырь г. Москвы. Предстоятель Русской Православ-



ной Церкви ознакомился с ходом ремонтно-реставрационных работ, которые проводятся в Новодевичьем монастыре в связи с 500-летием обители. Святейший Патриарх Кирилл, в частности, посетил отреставрированный храм св. Амвросия Медиоланского и ознакомился с работами в Казначейских палатах. Под председательством Его Святейшества

в Патриаршей резиденции главы Московской митрополии в Новодевичьем монастыре состоялось очередное заседание Архиерейского совета Московской митрополии.

**19 мая**, в Неделю 3-ю по Пасхе, святых жен-мироносиц, Святейший Патриарх Московский и всея





чудотворной Тихвинской иконы Божией Матери.

Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборе великомученика Георгия Победоносца в г. Одинцово Московской области (Одинцовская епархия Московской митрополии). По окончании богослужения архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома от лица священнослужителей и прихожан приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству букет белых роз. Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Святейший Владыка поблагодарил архиепископа Фому за труды на благо Святой Церкви и подарил ему пасхальное яйцо. В дар Георгиевскому собору Святейший Патриарх Кирилл передал комплект покровцов для евхаристических сосудов.

21 мая вечером, в канун дня празднования перенесения мощей святителя Николая Чудотворца из Мир Ликийских в Бар, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы. Перед полиелеем Святейший Владыка возглавил торжественную встречу

**22 мая**, в праздник перенесения мощей святителя и чудотворца Николая из Мир Ликийских в Бар, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Николо-Угрешский ставропигиальный мужской монастырь.

**24 мая**, в день памяти равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей Словенских, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборном

Храме Христа Спасителя в Москве. В этот день также отмечаются День славянской письменности и культуры и тезоименитство Святейшего Патриарха Кирилла. Его Святейшеству сослужил собор иерархов Русской Православной Церкви, представители Поместных Православных Церквей, духовенство Москвы и Московской области. На сугубой ектении были вознесены особые прошения о тезоименитом Святейшем Патриархе Кирилле. Митрополит Ювеналий (Поярков) прочитал благодарственную молитву Господу Иисусу Христу, Богу нашему, о благодеяниях, на ныне тезоименитом Святейшем Патриархе Кирилле бывших. Митрополит Воскресенский Григорий огласил поздравительный адрес членов Священного Синода Русской Православной Церкви Святейшему Патриарху Кириллу с днем тезоименитства и вручил Его Святейшеству старинную икону Спаса Нерукотворного и букет белых роз. От лица Президента Российской Федерации В. В. Путина Святейшего Патриарха Кирилла поздравил полномочный представитель Президента Российской Федерации в Центральном федеральном округе И.О. Щеголев, от имени Правительства Российской







Федерации — заместитель председателя Правительства Российской Федерации Д. Н. Чернышенко. Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Затем состоялось вручение церковных наград. Указом Святейшего Патриарха Кирилла Преосвя-

щенные архипастыри, отметившие памятные даты и особо потрудившиеся на благо Святой Церкви, были удостоены: во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 75-летием со дня рождения митрополит Пермский и Кунгурский Мефодий — ордена преподобного Сергия Радонежского І степени;

во внимание к усердным архипастырским трудам, в связи с 70-летием со дня рождения и 25-летием архиерейской хиротонии митрополит Улан-Удэнский и Бурятский Иосиф — ордена преподобного Серафима Саровского II степени; во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 65-летием со дня рождения митрополит Орловский и Болховский Тихон — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 50-летием со дня рождения митрополит Челябинский и Миасский Алексий — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 70-летием со дня рождения викарий Нижегородской епархии епископ Балахнинский Илия — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 60-летием со дня рождения епископ Муромский и Вязниковский Нил — ордена преподобного Серафима Саровского III степени; во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 50-летием со дня рождения епископ Ливенский и Малоархангельский Нектарий — ордена преподобного Серафима Саровского III степени; во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 15-летием трудов в Московской Патриархии епископ Раменский Алексий, секретарь и викарий Патриарха Московского и всея Руси, настоятель Патриаршего подворья при храме преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, в Котловке г. Москвы, — ордена преподобного Серафима Саровского III степени; во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 55-летием со дня рождения епископ Плесецкий и Каргопольский Александр — Патриаршей грамоты. По завершении богослужения в галерее за алтарем Храма Христа Спасителя Святейшего Патриарха Кирилла с днем тезоименитства поздравили участники движения «Патриаршие добровольцы», а также руководитель Московского георгиевского кадетского корпуса им. маршала Советского Союза г. К. Жукова полковник В. Ю. Бондюков и кадеты-жуковцы.

26 мая, в Неделю 4-ю по Пасхе, о расслабленном, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в Патриаршем соборе в честь Воскресения Христова главном храме Вооруженных сил Российской Федерации, расположенном в Одинцовском районе Московской области. Святейший Патриарх является настоятелем этого собора. К участию в Патриаршем богослужении были приглашены военные священники, окормляющие воинов в зоне проспециальной операции. На малом входе указом Святейшего Патриарха Кирилла во внимание к вкладу в организацию и обеспечение духовного окормления военнослужащих помощник командующего Южным военным округом по работе с верующими военнослужащими, настоятель храма великомученика Георгия Победоносца г. Ростова-на-Дону главного православного воинского храма Южного военного округа протоиерей Валерий Волощук был удостоен права служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Отче наш...». Также Патриаршим указом во внимание к мужественному несению пастырского служения в военных условиях протоиерей Димитрий Василенков, заместитель председате-



ля Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами, настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы на улице Ворошилова г. Санкт-Петербурга, удостоен права ношения наперсного креста с украшениями. После запричастного стиха в алтаре состоялось общение Святейшего Патриарха Кирилла с министром обороны Российской Федерации А. Р. Белоусовым. По окончании Божественной литургии с солеи собора Святейший Владыка обратился к пастве с Первосвятительским словом. Затем Предстоятель Русской Церкви приветствовал министра обороны Российской Федерации А. Р. Белоусова и передал ему старинный список Тихвинской иконы Пресвятой Богородицы. Затем состоялось вручение Патриарших наград. Во внимание к мужественному несению пастырского служения в военных условиях настоятель храма преподобного Сергия Радонежского в Крапивниках г. Москвы протоиерей Александр Абрамов удостоен ордена святого благоверного князя Димитрия Донского III степени. Во внимание к вкладу в организацию и обеспечение духовного окормления военнослужащих ответственный

секретарь Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами, клирик храма святителя Митрофана Воронежского на Хуторской г. Москвы диакон Вадим Вдовин удостоен ордена святого благоверного князя Димитрия Донского III степени. Во внимание к вкладу в организацию и обеспечение духовного окормления военнослужащих первый заместитель председателя Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами, настоятель храма Вознесения Господня за Серпуховскими воротами г. Москвы протоиерей Константин Татаринцев удостоен ордена святого благоверного князя Александра Невского III степени. В дар храму Святейший Владыка передал искусно вышитые покровцы для евхаристических сосудов и декоративное пасхальное яйцо с изображением Воскресения Христова. После богослужения в Военном духовно-просветительском центре при главном храме Вооруженных сил Российской Федерации начался первый в новейшей истории России Съезд военного духовенства. Предыдущий подобный съезд проводился в 1917 году.



## ВСТУПЛЕНИЕ В ДОЛЖНОСТЬ ПРЕЗИДЕНТА РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

7 мая 2024 года в Благовещенском соборе Московского Кремля Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил молебное пение по случаю вступления в должность Президента Российской Федерации В. В. Путина.

В этот день в Андреевском зале Большого Кремлевского дворца состоялась торжественная церемония вступления В. В. Путина в должность Президента России. Церемонию посетили Святейший Патриарх Кирилл, управляющий делами Московской Патриархии, первый викарий Патриарха Московского и всея Руси по г. Москве митрополит Воскресенский Григорий, председатель Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата митрополит Волоколамский Антоний, председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ В. Р. Легойда.

В соответствии со статьей 82 Конституции Российской Федерации в присутствии членов Совета Федерации, депутатов Государственной Думы и судей Конституционного Суда Российской Федерации В. В. Путин принес присягу народу России. Председатель Конституционного Суда В. Д. Зорькин объявил о вступлении Владимира Владимировича Путина в должность Президента Российской Федерации.

Затем на Соборной площади Кремля состоялось представление Президентского полка Президенту России, Верховному Главнокомандующему Вооруженными силами Российской Федерации В. В. Путину по случаю его вступления в должность. Глава государства поздравил полк с 88-й годовщиной со дня образования.

По завершении смотра солдат Президентского полка Святейший Патриарх встретил В. В. Путина в Благовещенском соборе, где был совершен благодарственный молебен.

Его Святейшеству сослужили секретарь Патриарха Московского и всея Руси по г. Москве протопресвитер Владимир Диваков, Патриарший архидиакон Константин Барган.

В прозвучавшей на молебне ектении было провозглашено особое прошение «о Президенте страны нашея Российския Владимире Владимировиче, о еже подати ему с небесе, к правлению и правосудию, силу и премудрость, добре страною нашею правити, мир и благоустроение в ней насаждати, врагов же ея и супостат в страх и бегство обращати».

Затем молитву о главе Российского государства вознес Святейший Патриарх Кирилл: «Боже великий и дивный, неисповедимою благостию и богатым промыслом управляя всяческая. Призри ныне на усердное моление наше и благослови благое намерение Президента страны нашея Владимира Владимировича, полагающего начало правления хранимою Тобою страною нашею Российскою. Умудри и настави его беспреткновенно проходити великое сие служение. Подаждь ему разумение и премудрость, во еже в тишине и без печали люди Российския сохраняти. Подчиненные же ему управляти на путь истины и правды и от лицеприятия и мэдоимства отражати. Умножи дни жизни его в нерушимом эдравии и благополучии. Подаждь и всем нам, во вся дни правления его, тихое и безмолвное житие и вся, ко временней и вечней жизни потребная.

Да тако в мире пожившее, возславим Тя, нашего Всещедраго Владыку и Благодетеля и в радости и благодарении сердец наших воспоем: слава Тебе, Богу Благодателю нашему, во веки веков».

По окончании богослужения Святейший Патриарх Кирилл обратился к В. В. Путину с напутственным словом:

«Ваше Превосходительство, дорогой Владимир Владимирович, уважаемый всей нашей страной!

В день, когда Вы вновь призываетесь занять самый высокий пост в нашей стране, стать Президентом России, мы крепко молимся за Вас. Мы знаем, что эти слова для Вас не пустой звук, что Вы сами молитесь, и великой милостью Божией отмечено наше время, когда во главе государства Российского — православный человек, не стесняющийся своей веры, и когда огромное количество россиян видят в главе государства не только успешного политика, но очень доброго, умного, сердечного человека.

Вот это сочетание доброты и строгости, принципиальности — та самая "слабая точка", которая иногда мешает людям во власти достойно пройти свой жизненный путь. Потому что существует много коллизий. Глава государства должен принимать иногда судьбоносные и грозные решения, а если не принять таковые, то последствия могут быть чрезвычайно опасными для народа и для государства. Но эти решения почти всегда связаны, в том числе и с жертвами.

Однако никогда такого рода решения, принимаемые во благо народа, во благо страны, не осуждались ни Церковью, ни народом. И мы знаем, как много было святых угодников Божиих, которые возглавляли наше государство и которые на поле брани мужественно защищали свой народ. Достаточно вспомнить святого благоверного князя Александра Невского, близкого и для Вас, и для меня, потому что мы оба из Санкт-Петербурга. Не жалел врагов этот человек, но прославился как святой. Потому что одно дело — защищать страну от врага, а другое дело — крушить направо и налево, вымещая свои фобии или устремляясь к каким-то карьерным интересам.

Служение Президента важно еще и потому, что, хочет глава государства того или нет, но с него берут пример. Он становится действительно примером для молодежи, для военнослужащих, для интеллигенции, для рабочих — да, в общем, для всех, кто серьезно думает о самом себе и о своей роли в жизни страны. Вы являете такой добрый пример. Помогай Вам Бог и дальше нести служение, которое Сам Бог на Вас возложил, с любовью к Отечеству, с дерзновением. Потому что иногда требуется такое дерзновение, когда через многое следует переступить — может быть, через что в обычной жизни и переступить невозможно. Но вот это дерзновение, эта сила должны



сопровождать служение главы государства, от действий которого зависит судьба страны.

Вместе с дерзновением я особенно желаю Вам сегодня мира душевного. Это непременно, потому что если только одна борьба, как говорится, 24 часа в сутки, то не только человеческий организм может не выдержать, но на фоне такого состояния души могут возникать и роковые ошибки. Вот почему так необходимо — а для православного человека крайне необходимо, — пребывая во власти, находить место и для молитвы. Находить место для размышлений не только о своих профессиональных обязанностях, но и о своей жизни, личной жизни. И я знаю, что Вы находите таковое место.

Все это, несомненно, будет содействовать укреплению Ваших духовных и физических сил. А мы как Церковь, преподавая Вам сегодня благословение на Ваш труд, будем и дальше молиться в наших личных молитвах и, что самое главное, в нашей общенародной молитве, дабы Господь помогал Вам во вся дни жизни Вашей достойно возглавлять великое Отечество, Русь Святую, проходящую сегодня через не самый легкий период своей истории.

Благословение Божие, Покров Царицы Небесной да пребывают с Вами во вся дни жизни Вашей, до скончания века, как мы говорим. И с дерзновением скажу: дай Бог, чтобы конец века и означал конец Вашего пребывания во власти. У Вас есть все для того, чтобы долго и успешно совершать это великое служение Родине».

В благословение главе государства Предстоятель Русской Церкви преподнес старинный список Владимирской иконы Божией Матери XVII века.





## Ревностное служение Богу и неизменное попечение о пастве

Торжества по случаю тезоименитства Святейшего Патриарха Кирилла



24 мая, в день памяти равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей Словенских, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. Его Святейшеству сослужил собор иерархов Русской Православной Церкви, представители Поместных Православных Церквей, духовенство Москвы и Московской области. На сугубой ектении были вознесены особые прошения о тезоименитом Святейшем Патриархе Кирилле. Митрополит Ювеналий (Поярков) прочитал благодарственную молитву Господу Иисусу Христу, Богу нашему, о благодеяниях, на ныне тезоименитом Святейшем Патриархе Кирилле бывших. Митрополит Воскресенский Григорий огласил поздравительный адрес членов Священного Синода Русской Православной Церкви Святейшему Патриарху Кириллу с днем тезоименитства и вручил Его Святейшеству старинную икону Спаса Нерукотворного и букет белых роз. От лица Президента Российской Федерации В. В. Путина Святейшего Патриарха Кирилла поздравил полномочный представитель Президента РФ в Центральном федеральном округе И. О. Щеголев, от имени Правительства Российской Федерации — заместитель председателя Правительства РФ Д. Н. Чернышенко. Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Затем состоялось вручение церковных наград. По завершении богослужения в галерее за алтарем Храма Христа Спасителя Святейшего Патриарха Кирилла с днем тезоименитства поздравили участники движения «Патриаршие добровольцы», а также руководитель Московского георгиевского кадетского корпуса им. маршала Советского Союза Г. К. Жукова полковник В. Ю. Бондюков и кадеты-жуковцы.

В тот же день, накануне перед вылетом в Минск Президент Российской Федерации В. В. Путин встретился со Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом. Глава государства поздравил Предстоятеля Русской Православной Церкви с днем тезоименитства.

По окончании Божественной литургии в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве, состоялся прием по случаю Дня славянской письменности и культуры и тезоименитства Предстоятеля Русской Православной Церкви. До начала приема в Тронном зале Патриарших покоев Святейший Владыка принял поздравления от ряда почетных гостей. По окончании трапезы в Зале Высшего Церковного Совета с днем тезоименитства Святейшего Владыку поздравили архиереи и духовенство г. Москвы. От лица собравшихся к Предстоятелю обратился управляющий делами Московской Патриархии, первый викарий Патриарха Московского и всея Руси по г. Москве митрополит Воскресенский Григорий. В дар Его Святейшеству была передана старинная икона Христа Спасителя. Митрополит Воскресенский Григорий также сообщил, что в качестве подарка на собранные приходами средства было приобретено медицинское оборудование для Центральной клинической больницы святителя Алексия. Затем в Сергиевском зале Храма Христа Спасителя Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл принял поздравления от архиереев и духовенства, принимавших участие в Литургии. В Тронном зале Его Святейшество с днем тезоименитства поздравил председатель Государственной Думы ФС РФ В. В. Володин.

Вечером 24 мая Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил концерт, посвященный Дню славянской письменности и культуры. По традиции праздничный концерт в этот день был организован на Красной плошади в Москве. На сцену были приглашены Святейший Владыка и заместитель председателя Правительства Российской Федерации Д. Н. Чернышенко. Предстоятель Русской Православной Церкви произнес приветственное слово, в котором, в частности, сказал: «Я рад тому, что день памяти святых равноапостольных Кирилла и Мефодия стал праздником не только церковным. В самом деле, одно воспоминание о том, что сделали эти два брата для культуры славянских народов, не может оставить внимательного наблюдателя безразличным. Их можно сравнить с первопроходцами — с теми, кто открывал заморские земли и целые континенты. А для нас, для нашего народа и для других славянских народов они открыли сокровищницу знаний. И замечательно, что память о них сегодня отмечена не только в церковном календаре, но и государство наше содействовало тому, что этот день стал всенародным праздником.

И дай Бог, чтобы подвиг святых равноапостольных Кирилла и Мефодия актуализировался в нашей жизни. Наш народ способен на творчество, на развитие, на новые открытия. И я совершенно уверен, что нас еще ждет много великих свершений. Но самое главное, что от нас требуется, — мы не должны терять свою культурную идентичность. Мы не должны терять самих себя, свое национальное и религиозное самосознание. Мы должны оставаться народом с мощным духовным и культурным потенциалом. И если так, то перед Отечеством нашим, несомненно, откроются новые перспективы, в том числе в культурной жизни, в науке, в искусстве, а результат — укрепление авторитета России в мире».







## Поздравительный адрес членов Священного Синода Русской Православной Церкви Святейшему Патриарху Кириллу с днем тезоименитства

Ваше Святейшество, Святейший Владыка и Милостивый наш Отец! Христос воскресе!

В сей благознаменитый день праздника (Пс. 80, 4), когда Святая Церковь продолжает торжественно славить Воскресшего Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, вся полнота Русской Православной Церкви — архипастыри, духовенство, монашествующие и миряне — имеют также счастливую возможность воздать сугубую хвалу Великодаровитому Создателю и сердечно поздравить Вас, нашего Предстоятеля, с днем тезоименитства.

Водимый Небесным Утешителем, Ваш духовный отец и наставник — приснопоминаемый митрополит Ленинградский и Новгородский Никодим — промыслительно нарек Вам в монашеском постриге имя в честь просветителя и учителя славян равноапостольного Кирилла, еще 55 лет назад прозревая уготованное Вам Богом высокое служение — стать благовестником спасения (Пс. 95, 2) для народов Святой Руси, чтобы после многих десятилетий духовной разрухи и насаждаемых в обществе идей воинствующего атеизма возвратить, наконец, сердца отцов детям и непокоривым образ мыслей праведников, дабы представить Господу народ приготовленный (Лк. 1, 17).

«Ныне настало время духовного сосредоточения. Ныне нашему народу надлежит явить крепкую и зрелую веру», эти слова Вашего Святейшества можно считать главным девизом Вашего Предстоятельского служения. По всему лицу Руси не только во множестве строятся и благоукрашаются храмы и монашеские обители, но самое главное — Вашим Первосвятительским попечением и молитвами созидаются христианские общины, сплоченные вокруг Евхаристической Трапезы духом жертвенной любви, благочестия и деятельного свидетельства о Воскресшем Господе. Учреждение духовно-просветительских центров, осуществление программ по изучению Священного Писания, повышение качества духовного и религиозного образования, социальное и молодежное служение — все это важные и, слава Богу, успешно реализуемые направления церковной миссии сегодня, векторы и ориентиры для развития которой задаете Вы, Ваше Святейшество.

Рассудительность и сила веры были свойственны равноапостольному Кириллу, которого Святая Церковь воспевает как «разумом и именем мудрого» (тропарь св. Кириллу) и даже удостаивает почетного и очень редкого в церковной истории именования «Философ», подчеркивая тем самым его настойчивую устремленность к постижению Истины и большую любовь к знаниям. Ревностно стараетесь подражать своему небесному покровителю и Вы. Постоянное желание духовного и интеллектуального совершенствования, острый и пытливый ум, Ваша мудрость и неизменное стремление проникнуть в суть вещей хорошо известны во всем мире и вызывают искреннее восхищение и удивление у многих современников.

Одному лишь Богу известна вся тяжесть креста Патриаршества. Только Ему ведомо, о чем болезнует и тревожится Ваше любящее и сострадательное сердце, какое оружие пронзает и Вашу душу (Лк. 2, 35) в сие непростое время, о чем Вы печалуетесь, предстоя Господу в тишине Вашей кельи. Мы не дерзаем даже представить это и с благоговением пред Первосвятительским подвигом в смирении склоняем наши главы и горячо просим Вас: не оставляйте молитв о нас, Ваше Святейшество, не преставайте поминать нас, грешных и недостойных своих чад, дабы Пастыреначальник Христос укрепил наши силы следовать по пути спасения и быть Вам верными и надежными помощниками, подобно Симону Киринеянину разделяя с Вами трудности крестного восхождения.

«Ничего нет равного молитве: она и невозможное делает возможным, трудное — легким, неудобное — удобным», — свидетельствует почитаемый Вами великий учитель Церкви святитель Иоанн Златоуст («Пять слов об Анне»). Верим, что Вашими усердными молитвами Милостивый Господь соблюдет Церковь Русскую в мире, укротит чающих разделити и погубити единый народ ея, утвердив его в вере православной и любви ко Христу и ближним.

Заступничеством святого равноапостольного Кирилла, учителя Словенского, да сохранит Вас Великодаровитый Господь в крепком здравии, даруя силы и мудрость право правити слово Христовой истины и совершать возложенное на Вас высокое и ответственное Патриаршее служение во славу Божию и на пользу Церкви.

Είς πολλὰ ἔτη, Δέσποτα!

Члены Священного Синода Русской Православной Церкви 24 мая 2023 года



















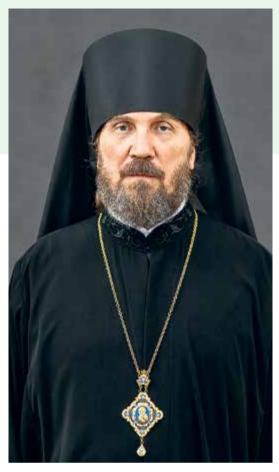












## Наречение и хиротония архимандрита Серафима (Пасанаева), клирика Йошкар-Олинской епархии, во епископа Минусинского и Курагинского

16 апреля 2024 года в Тронном зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Серафима (Пасанаева), клирика Йошкар-Олинской епархии, во епископа Минусинского и Курагинского. Чин наречения состоялся в соответствии с определениями Священного Синода от 12 марта 2024 года (журнал № 13). При наречении архимандрит Серафим обратился к Предстоятелю Русской Православной Церкви и сослужившим Его Святейшеству иерархам со ставленническим словом.

28 апреля 2024 года, в Неделю 6-ю, ваий, праздник Входа Господня в Иерусалим, за Литургией в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Серафима (Пасанаева) во епископа Минусинского и Курагинского. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Серафима на служение и вручил ему архиерейский жезл.

#### Слово архимандрита Серафима (Пасанаева) при наречении во епископа Минусинского и Курагинского

Ваше Святейшество. Святейший владыка и милостивый отец! Богомудрые архипастыри Русской Православной Церкви!

Принимаю решение Вашего Святейшества и Священного Синода как послушание Вам и волю Божию, призывающую на епископское служение: Не вы Меня избрали, а Я вас избрал... (Ин. 15, 16). Смиренно исповедую свою человеческую немощь, но вместе с тем памятую слова Господа, обращенные к святому апостолу Павлу: Сила Моя в немощи совершается (2 Kop. 12, 9).

По Божиему призванию и Вашему благословению мне суждено воспринять великое достоинство епископского служения, высшего служения в Церкви, установленного не людьми, но происходящего от Господа Иисуса Христа, пославшего святых Апостолов проповедовать Евангелие благодати Божией (см. Деян. 20, 24). Глубоко осознаю свое недостоинство и духовную немощь. Размышляя о предстоящем мне епископском служении, испытываю страх и трепет. Это служение сопряжено со многими трудами, душевными скорбями, переживаниями. Непоколебимо верю в Промышление Бога обо мне. Зная свое несовершенство, уповаю на помощь Божию, ибо Господь сказал: Без Меня не можете творити ничесоже (Ин. 15, 5). Твердо надеюсь, что благодать Святого Духа, ниспосылаемая в таинстве архиерейской хиротонии, попалит тернии моих прегрешений, обновит и восполнит оскудевающие силы, поможет мне.

Вспоминаю далекую юность, когда, влекомый благодатью, еще учась в младших классах школы, впервые пришел в храм, где ощутил особенное, доселе незнакомое мне, возвышенное состояние духа. По Промыслу Божию мое церковное служение началось в студенческие годы на Саратовской земле. Будучи студентом Саратовской государственной консерватории, я нес послушание на клиросе в храме «Утоли моя печали», затем стал алтарником этого храма, а в последний год обучения в консерватории поступил в Саратовскую духовную семинарию.

Годы обучения в семинарии стали для меня благодатным временем изучения богословских наук, исполнения послушаний, посещения богослужений. Моим духовным становлением я обязан схиархимандриту Серафиму (Томину), к которому





приезжал в Андреевский монастырь Оренбургской епархии на духовные беседы. Постепенно знакомясь с монашеской жизнью, я все больше проникался рассказами духовника о жизни в монашестве — итогом стало решительное желание встать на этот путь.

По окончании семинарии архиепископ Саратовский и Вольский Александр (Тимофеев) назначил меня на должность помощника инспектора, это стало моим первым административным опытом.

Выражаю свою благодарность и глубокую признательность Высоко-

преосвященнейшему митрополиту Йошкар-Олинскому и Марийскому Иоанну, научившему меня своим примером терпеливому и внимательному отношению к людям, умению выслушивать, ревностно совершать богослужения. Я видел в нем пример непрестанного попечения о благе Церкви, образец мудрости при принятии сложных решений. Владыка Иоанн показал, с каким самозабвением и смирением архипастырь должен созидать церковную жизнь.

Благодарю Ваше Святейшество и членов Священного Синода за мое

избрание и доверие ко мне. Ныне для архипастырей и пастырей Русской Церкви наступило благодатное время, время работы с молодежью и подрастающим поколением, а также в сфере миссионерской, духовнопросветительской, катехизической и социальной деятельности.

Сегодня перед своей хиротонией прошу молитвенного заступничества Пресвятой Богородицы и Марийских священномучеников. Обращаюсь также к Вам, Ваше Святейшество, и вам, богомудрые архипастыри, с просьбой вознести свои молитвы, дабы благодать Святаго Духа, всегда немощная врачующая и оскудевающая восполняющая, снизошла на меня через возложение святительских рук на мою главу, укрепила нашествием и силою на епископское служение, чтобы, подражая Истинному Пастырю, положившему душу Свою за овцы Своя, с усердием и жертвенностью совершать свое служение Матери-Церкви.

# Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Серафиму (Пасанаеву), епископу Минусинскому и Курагинскому

Преосвященный епископ Серафим! Ныне премудрым промыслом Владыки неба и земли совершилась твоя личная Пятидесятница, и через возложение рук архипастырей ты принял дар Духа Святого, соделавшего тебя преемником апостолов. Только вдумайся в это! Никто не может сказать, что он преемник тех, кто две тысячи лет назад нес какоелибо служение, — ни гражданские, ни светские лица; а вот епископ Божий, призываемый к служению, является преемником тех, кто две тысячи лет лет назад был самовидцем Господа и Спасителя нашего. Трудно и ответственно епископское служение, но излияние даров Духа



Святого споспешествует тому, чтобы мы, немощные люди, в меру своих сил и возможностей совершали это служение, ибо сила Христова в немощи совершается (2 Кор. 12, 9). Итак, смирившись под крепкую руку Божию (1 Пет. 5, 6) и уповая на щедрую помощь Вседержителя, надеюсь, ты сможешь достойно исполнять это великое служение — пасти Церковь Господа и Бога, которую Он стяжал Себе Кровию Своею (Деян. 20, 28). Тебе предстоит нести крест архипастырства на славной сибирской земле. И, прежде чем ты отправишься к своей пастве, внемли слову отеческого назидания, которое по долгу Предстоятеля преподам тебе ныне. История Минусинской кафедры насчитывает уже более века. Хотя в тяжелые для Церкви годы она была упразднена, но сравнительно недавно снова была выделена из состава Красноярской епархии. Конечно, это было сделано для того, чтобы правящий архипастырь мог проявлять больше внимания и заботы о пастве, храмах и приходах.

Мне доводилось бывать в тех регионах, и я не понаслышке могу судить и о людях, и о климате, и о масштабах территории. Но могу свидетельствовать, что в холодных и суровых сибирских краях я встречал немало горячих и открытых сердец, искренне ищущих правду Божию и любящих Церковь.

Запомни: наипервейшая и наиважнейшая задача твоего служения это благовестие, проповедь Евангелия и Царствия Божия, пришедшего в силе (Мк. 9, 1). Современному человеку среди постоянного информационного шума и множества ложных ценностей бывает очень сложно разобраться и не утонуть в этой бездонной пучине. Однако, по премудрому свидетельству святителя Феофила Антиохийского, для мореходов Бог предназначил в убежище острова, где можно спрятаться от бури, а для мира, обуреваемого грехом, даровал Святую Церковь, в которой соблюдается учение истины (см. Послание к Автолику. 2, 14). Поэтому вместе с апостолом Павлом заклинаю

тебя пред Господом нашим Иисусом Христом: проповедуй слово, настой во время и не во время, увещевай со всяким долготерпением и назиданием (2 Тим. 4, 1–2).

Но помни о том, что проповедь только тогда может иметь успех, если будет сопровождаться благим личным примером, если ты сам будешь показывать образец добрых дел (Тит. 2, 7). Забота о страждущих, больных, пожилых, сиротах, обездоленных, заключенных — это наш христианский долг, но наипаче долг архиерейский. Твой многолетний опыт помощи зависимым людям, несомненно, пригодится при организации социального служения в епархии. Обязательно привлекай к этому молодежь, так как именно через такую деятельность подрастающее поколение может научиться сочувствию и состраданию, убедиться в том, что доброе слово и дело действительно способны изменить мир к лучшему.

Доброделание, которое мы называем социальной работой, должно быть важной составляющей и в приход-

ской жизни. Более того, такие совместные труды очень сплачивают людей, помогают им лучше узнать друг друга, собственно, образовать церковную общину. Всё это укрепляет общинный дух к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова (Еф. 4, 12), то есть Церкви Божией. Это сможет ощутить и человек, далекий от Церкви, который зашел в храм только свечку поставить или просто посмотреть, что там происходит, но, почувствовав взаимную любовь, солидарность, общность людей, их внимание и заботу, он, возможно, решит задержаться в храме, захочет понять причины такого отношения друг к другу, а затем и приобщиться к источнику радости и благодати. А для того чтобы было так, приходящие в храм должны составлять христианскую общину, то есть общность людей, которые собираются, чтобы молиться, слушать слово Божие, но одновременно учиться добродетели. Необходимо также активно развивать миссионерскую и просветительскую деятельность. Ведь нам, живущим в условиях доступности любой

информации, может показаться, что почти все люди уже не раз слышали о Христе и те, у кого возникает интерес к Церкви, тут же могут самостоятельно найти исчерпывающие ответы на свои вопросы. Отчасти это верно, если говорить про рациональное изучение веры, но люди хотят видеть пример живой веры, а это порождает желание общаться с имеющими опыт церковной жизни. А потому каждый сознательный член прихода должен, по слову апостола Петра, быть всегда готовым всякому, требующему у нас отчета в нашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением (1 Пет. 3, 15). Заботясь об умножении паствы и ее духовном возрастании, помни, что этого невозможно достичь без совместной молитвы и регулярного причащения Святых Христовых Таин. А потому Евхаристия должна быть центром приходской жизни, ибо только это по-настоящему нас объединяет: один хлеб, и мы многие одно тело, ибо все причащаемся от одного хлеба (1 Кор. 10, 17). Помни, что епископ — в первую очередь предстоятель литургической общины, и в этом служении ему не справиться без помощников. Посему искренне вникай в нужды и проблемы своих клириков, будь для них не грозным начальником, а любящим отцом и добрым примером в слове, в жизни, в любви, в духе, в вере и в чистоте (1 Тим. 4, 12).

За долгие годы служения и несения различных послушаний в Йошкар-Олинской епархии ты накопил немалый опыт, который пригодится тебе в решении многообразных вопросов, возникающих пред тобою на новом месте. Но порой от обилия трудностей тебе будет казаться, что эти задачи невыполнимы. Никогда не унывай и не смущайся, а с верой и надеждой обращайся ко Господу и всегда держи в уме Его слова: невозможное человекам возможно Богу (Лк. 18, 27).

Итак, препоясавшись истиною, облекшись в броню праведности и обувшись в готовность благовествовать (Еф. 6, 14–15), прими жезл сей — символ дарованной тебе духовной власти — и благослови стоящий зде народ, молившийся во время твоей хиротонии о ниспослании тебе непорочного архиерейства. Аминь.





## Наречение и хиротония архимандрита Авксентия (Абражея), клирика Туровской епархии, во епископа Несвижского, викария Патриаршего экзарха всея Беларуси

16 апреля 2024 года в Тронном зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Авксентия (Абражея), клирика Туровской епархии, во епископа Несвижского, викария Патриаршего экзарха всея Беларуси. Чин наречения состоялся в соответствии с определениями Священного Синода от 12 марта 2024 года (журнал № 16). При наречении архимандрит Авксентий обратился к Предстоятелю Русской Православной Церкви и сослужившим Его Святейшеству иерархам со ставленническим словом.

21 апреля 2024 года, в Неделю 5-ю Великого поста, день памяти преподобной Марии Египетской, за Литургией в храме Чуда Архангела Михаила в Хонех в Братееве г. Москвы Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Авксентия (Абражея) во епископа Несвижского, викария Патриаршего экзарха всея Беларуси. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Авксентия на служение и вручил ему архиерейский жезл.

#### Слово архимандрита Авксентия (Абражея) при наречении во епископа Несвижского

Ваше Святейшество, Святейший Владыка и милостивый отец! Досточтимые боголюбивые архипастыри! Сейчас, когда я стою перед вами, мне вспоминаются слова Спасителя, которые я впервые услышал более четверти века назад за Божественной литургией в храме святителя и чудотворца Николая: Если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною (Мф. 16, 24). Эти слова прозвучали для меня тогда как гром среди ясного неба, и казалось, что Сам Господь обращается непосредственно ко мне, призывая к труду на Божией ниве. В те времена особенно остро звучали евангельские слова жатвы много, а делателей мало (Мф. 9, 37). Призыв к служению у престола Божия,

воспринятый мною как великая честь и великая ответственность, не мог не вселить робость с трезвым осознанием своего недостоинства. Но у меня были прекрасные наставники. В том же храме, где я услышал призыв к евангельскому труду, была монашеская община, которая приняла меня, поддержала и терпеливо воспитала. Мое иноческое послушание началось в родном городе Гомеле под омофором покойного архиепископа Аристарха (Станкевича), который являл для меня образец добрых дел, в учительстве — чистоту, степенность, неповрежденность, слово здравое, неукоризненное (Тит. 2, 7-8). Настоятелем обители и моим духовным руководителем был приснопамятный архимандрит Антоний (Кузнецов) — большой знаток богослужения, вдохновлявший любовью к церковной службе всякого, кому

посчастливилось с ним общаться. Особую роль в формировании меня как пастыря сыграл светлой памяти митрополит Филарет (Вахромеев), Патриарший экзарх всея Беларуси, который своими словами и наставлениями, стилем общения, простотой и человеколюбием был образцом мудрого и заботливого архипастыря. Благодарю Бога за то, что у меня было много учителей и добрых примеров христианской жизни и служения. Ваше Святейшество, определением Вашим и Священного Синода мне выпала честь нести послушание в качестве викария Высокопреосвященнейшего митрополита Минского и Заславского Вениамина, Патриаршего экзарха всея Беларуси. Благодарю Вас, Ваше Святейшество, владыку Вениамина и всех членов Священного Синода за оказанное мне доверие. С благоговением, а наипаче со стра-





хом, принимаю решение Священного Синода.

В непростое время для Православной Церкви, когда человечество сталкивается с нравственным кризисом, мне предстоит епископское служение, почетное и ответственное, требующее верности, мудрости и жертвенного служения своему народу и Святой Церкви. В этой связи вспоминаю слова особо чтимого мною святителя Тихона, Патриарха Всероссийского: «...мы должны искать не своей выгоды, не почета, не честолюбия, а иметь в виду пользу и благо Святой Православной Церк-

ви». Несомненно, высоким примером служения в соответствии с этими принципами являетесь Вы, Ваше Святейшество! Ваша мудрость, рассудительность и энергичность для меня всегда будут образцом в моем дальнейшем служении. И снова словами святителя Тихона хочу сказать, что «избрания сего я не искал... Уповаю, что Господь, призвавши меня, Сам и поможет мне Своею всесильною благодатью нести бремя, возложенное на меня, и соделает его легким бременем».

Сыновне выражаю надежду и сердечно прошу у Вас, Ваше Святейшество, и у

вас, добрейшие архипастыри, молитвенного благословения, чтобы с достоинством принять жребий апостольского служения. Уповаю, что с помощью Божией и с вашей молитвенной поддержкой через всю оставшуюся жизны пронесу благодать Пятидесятницы и не запятнаю честь и достоинство архипастырского служения.

## Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Авксентию (Абражею), епископу Несвижскому, викарию Патриаршего экзарха всея Беларуси

Преосвященный епископ Авксентий! Ныне в Таинстве архиерейской хиротонии ты сподобился принять благодать Святого Духа, соделавшую тебя апостольским преемником. Воздай же благодарение Богу за неизреченный дар Его (2 Кор. 9, 15) и внемли моим словам, которые по традиции мне как Патриарху, который возглавлял сегодня твою архиерейскую хиротонию, надлежит обратить к тебе, новопоставленному епископу Церкви Христовой. И да запечатлеется в памяти твоей, но более всего на скрижалях сердца твоего все то, что ты сегодня пережил, и все то, что ты сейчас услышишь. Надеюсь, что памятование об этом особо значимом в твоей жизни событии, а также и мои наставления будут помогать тебе со тщанием и любовью исполнять возложенное на тебя послуша-

Совершая служение, помни об архиерейском призвании, равно как и о доверии, которое Мать-Церковь тебе оказала; помни и о присяге, которую ты сегодня принародно дал не только Священноначалию, но и Самому Богу; помни о высочайшей мере ответственности за души людей, вверенных твоему попечению.

С этого дня ты выходишь на весьма важное делание, которое сопряжено



с большими трудами и многими доселе неизвестными тебе заботами. Не слава и почести — они скоропреходящи, и иногда на их место приходят незаслуженные обиды и поношения — и, конечно, не отдых и покой ждут тебя впереди, но каждодневная работа ума, напряжение сил, концентрация воли и чувств, сердечная боль и переживания за тех наших современников, кто еще блуждает во мраке неведения, кто прельщен соблазнами и стихиями мира сего, кто уранен грехами, кто не встал на путь покаяния и исправления жизни, кто не обратился к Богу и не обрел покой мятущейся душе своей. А таких тысячи и тысячи и тысячи, и все это наша паства, даже и в тех случаях, когда они сами паствой себя не считают. Ответственны мы пред народом своим и пред Господом за спасение душ человеческих.

За все совершаемое тобой ты будешь нести личную ответственность, причем не только перед Патриархом, Синодом, Патриаршим Экзархом всея Беларуси Преосвященным Вениамином, викарием которого тебе надлежит быть, но и, прежде всего, перед Великим Архиереем и Пастыреначальником — Господом и Спасителем нашим. Хочу подчеркнуть: спрос тебя ждет строгий и нелицеприятный и в сем веке, и в будущем. Посему с первого дня возьми себе за правило каждое дело исполнять с максимальной самоотдачей и неизменным желанием приносить пользу Церкви. Я уже не раз приводил такой пример из жизни. Большинство людей сейчас водит автомобили и знает: слегка нажал на акселератор, и машина едет. Можно успокоиться — едет же. Но архиерей должен педаль выжимать до пола. Прилагать

все силы — и свои, и всех тех, кто вместе с тобой, — потому что это не движение к славе и чести, ради своих личных интересов, но служение Самому Богу.

Сегодня ты получил от Бога великий дар, и дан он тебе, равно как и всем нам, священнослужителям, не за какие-то особые заслуги, ибо, как свидетельствует святитель Василий Великий, мы, грешные и недостойные рабы Господни, сподобльшиися служити святому жертвеннику не ради правд наших, не бо сотворихом что благо на земли, но ради милости и щедрот Его, которые Он излиял богатно на ны, дерзающе приближаемся святому жертвеннику (см. последование Литургии Василия Великого). Запомни эти слова и никогда не превозносись, не кичись своим положением, но, пребывая в смирении и послушании у Священноначалия, старайся усердно и плодотворно трудиться на всяком месте служения. Если ты спросишь, как этого достичь, отвечу тебе словами апостола Павла, который призывает нас, христиан, все делать от души, как для Господа, а не для человеков (Кол. 3, 23). Надеюсь, что труд этот будет тебе не в тягость, а в радость. И чтобы было так, нужно не на словах, а на деле возлюбить Бога всем сердцем и всею душою и всем разумением своим (Мф. 22, 37). А ведь Бога не видел никто никогда (Ин. 1, 18). Мы молимся Ему, но по-настоящему ли мы Его любим, понять очень тяжело. Как же познается наша любовь к Богу? А она познается любовью к другим людям. Потому что заповедано: возлюби благолепие дома Его и место славы Его (см. Пс. 25, 8), то есть Святую Церковь; возлюби людей, и не только тех, кто благополучен и приятен, кто воцерковлен и послушен, но и тех, в ком порою трудно даже образ Божий разглядеть, настолько он замутнен пагубными последствиями грехов и страстей.

В соответствии с решением Священного Синода тебе предстоит

совершать архипастырское служение в родной для тебя Белоруссии, в стране, которая близка России не только географически, но, прежде всего, духовно, исторически и культурно. Наши народы связывают крепкие узы дружбы, единство в вере, приверженность традиционным нравственным ценностям. Весьма важно, несмотря на все попытки злонамеренных сил, бережно хранить это многовековое наследие, завещанное нам нашими достославными предшественниками. И именно Церковь неустанно укрепляет такое единство, воспитывая людей в духе евангельской любви и милосердия, призывая их к сплоченности и доброделанию.

Послушай, что пишет великий учитель и святитель Иоанн Златоуст: «Имя Церкви — это имя не разделения, но единения и согласия... Церковь устроена не для того, чтобы собирающиеся в ней разделялись, но чтобы разделенные соединялись, как показывает и самое слово "экклесия", "Церковь", то есть собрание» (Беседы на Первое послание к Коринфянам. 1.1 и 27.3). Призываю тебя всегда

помнить об этом замечательном наставлении и делать все возможное для укрепления церковного единства, для созидания мира и согласия в обществе.

С терпением и упованием на всесильное действие Божественной благодати проходи предлежащее тебе поприще: совершай служение с любовью и благоговением: возвещай евангельскую истину с вдохновением; призывай наших современников к устроению жизни на незыблемом фундаменте Православия и тех ценностей, которые принадлежат нашей вере и которые мы, чтобы вписаться в контекст светского государства, называем традиционными; поддерживай слабых в вере, утешай малодушных, примиряй враждующих, помогай нуждающимся. Вот когда в глазах таких людей — несчастных и страждущих, нравственно больных и духовно обездоленных — ты увидишь проблески надежды, когда их образ жизни мало-помалу начнет меняться к лучшему, это и будет свидетельством того, что трудился ты не напрасно, и это будет для тебя самой большой наградой.

И да поможет тебе Всесильный Бог надлежащим образом исполнить все повеленное (Лк. 17, 10), дабы по завершении земного поприща ты сподобился принять великую мзду, которая уготована пострадавшим за проповедь Евангелия (Чинопоследование архиерейской хиротонии), о чем мы и просили сегодня Господа и Спасителя нашего во время совершения Таинства архиерейской хиротонии.

Теперь же, со смирением склонив главу пред *Царем царствующих* и Господом господствующих, прими сей жезл и преподай благословение окрест стоящим людям, ныне вместе с нами молящимся о ниспослании тебе обильных даров Святого Духа. Аминь.





## Определения Священного Синода

30 мая 2024 года в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялось очередное заседание Священного Синода Русской Православной Церкви.

#### ЖУРНАЛ № 40

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о Первосвятительском визите в Одинцовскую епархию.

#### Справка:

19 мая 2024 года, в Неделю святых жен-мироносиц, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборе великомученика Георгия Победоносца в г. Одинцово Московской области. Его Святейшеству сослужили: митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии; архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома; епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай; епископ Рамен-

ский Алексий, личный секретарь Святейшего Патриарха Кирилла. На богослужении присутствовали: заместитель министра здравоохранения Московской области Р. В. Висков; глава Одинцовского городского округа Московской области А. Р. Иванов.

#### постановили:

- 1. Сообщение принять к сведению.
- 2. Благодарить Предстоятеля Русской Православной Церкви за труды по посещению епархий.
- 3. Выразить архиепископу Одинцовскому и Красногорскому Фоме, а также главе Одинцовского городского округа Московской области А.Р. Иванову признательность за внимание и теплый прием, оказанные Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу и сопровождавшим его лицам.

#### ЖУРНАЛ № 41

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла относительно отчетов синодальных учреждений об их деятельности в 2023 году.

#### Справка:

Согласно пункту «б» статьи 29 главы V Устава Русской Православной Церкви: «Осуществляя руководство синодальными учреждениями, Священный Синод... утверждает годовые планы работы синодальных учреждений и принимает их отчеты».

#### постановили:

Одобрить отчеты синодальных учреждений об их деятельности в 2023 году.

#### ЖУРНАЛ № 42

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о деятельности Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению.

#### постановили:

- 1. Преосвященного епископа Верейского Пантелеимона, викария Святейшего Патриарха Московского и всея Руси, освободить от должности председателя Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению и от руководства Патриаршей гуманитарной миссией.
- 2. Временно исполняющим обязанности председателя Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению и руководителя Патриаршей гуманитарной миссией назначить протоиерея Михаила Потокина, председателя Отдела социального служения Московской епархии.

#### ЖУРНАЛ № 43

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Калачинской епархии (Омская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Калачинским и Муромцевским быть епископу Лысковскому и Лукояновскому Силуану с освобождением его от управления Лысковской епархией.
- 2. Временное управление Лысковской епархией поручить митрополиту Нижегородскому и Арзамасскому Георгию.

#### ЖУРНАЛ № 44

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Серовской епархии (Екатеринбургская митрополия).

#### постановили:

1. Преосвященным Серовским и Краснотурьинским быть епископу Новороссийскому и Геленджикскому Фео-

гносту с освобождением его от управления Новороссийской епархией.

2. Временное управление Новороссийской епархией поручить Преосвященному митрополиту Екатеринодарскому и Кубанскому Василию.

#### ЖУРНАЛ № 45

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о необходимости иметь еще двух викарных епископов.

#### постановили:

- 1. Викарием Святейшего Патриарха Московского и всея Руси с титулом «Егорьевский» быть игумену Мефодию (Зинковскому), наместнику Николо-Угрешского ставропигиального мужского монастыря.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Мефодия (Зинковского) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.
- 3. Викарием Святейшего Патриарха Московского и всея Руси с титулом «Бронницкий» быть иеромонаху Феогносту (Ильницкому), клирику Одинцовской епархии.
- 4. Место наречения и хиротонии иеромонаха Феогноста (Ильницкого), по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 46

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Алатырской епархии (Чувашская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Алатырским и Порецким избрать игумена Феодосия (Шитова), клирика Чебоксарской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Феодосия (Шитова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 47

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Ардатовской епархии (Мордовская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Ардатовским и Атяшевским избрать игумена Мелетия (Кисняшкина), клирика Саранской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Мелетия (Кисняшкина) во епископа, по возведении его в сан

архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 48

ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ о замещении вакантной кафедры Армавирской епархии (Кубанская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Армавирским и Лабинским избрать игумена Савву (Лесных), насельника Свято-Троицкой Сергиевой лавры.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Саввы (Лесных) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 49

ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ о замещении вакантной кафедры Бакинской епархии (Республика Азербайджан).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Бакинским и Азербайджанским избрать игумена Алексия (Смирнова), клирика Ставропольской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Алексия (Смирнова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 50

ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ о замещении вакантной кафедры Канской епархии (Красноярская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Канским и Богучанским избрать иеромонаха Вячеслава (Сорокина), клирика Московской духовной академии.
- 2. Место наречения и хиротонии иеромонаха Вячеслава (Сорокина) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 51

ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ о замещении вакантной кафедры Нерчинской епархии (Забайкальская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Нерчинским и Краснокаменским избрать иеромонаха Макария (Муминова), клирика Хабаровской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии иеромонаха Макария (Муминова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 52

#### СЛУШАЛИ:

Прошение Преосвященного митрополита Кишиневского и всея Молдовы Владимира об учреждении новой епархии в составе Православной Церкви Молдовы.

#### Справка:

Согласно статье 8 главы XII Устава Русской Православной Церкви: «Решения об образовании или упразднении епархий, входящих в Самоуправляемую Церковь, и об определении их территориальных границ принимаются Патриархом Московским и всея Руси и Священным Синодом по представлению Синода Самоуправляемой Церкви с последующим утверждением Архиерейским Собором». Согласно статье 9 той же главы Устава: «Архиереи Самоуправляемой Церкви избираются Синодом из кандидатов, утвержденных Патриархом Московским и всея Руси и Священным Синодом».

Синод Православной Церкви Молдовы в своем заседании от 23 апреля 2024 года, поддержав инициативу Преосвященного митрополита Кишиневского и всея Молдовы Владимира об учреждении Сорокской епархии Православной Церкви Молдовы и о назначении ее епархиальным архиереем Преосвященного Сорокского Иоанна, викария Кишиневской епархии, поручил Преосвященному митрополиту Владимиру направить соответствующий рапорт Святейшему Патриарху и Священному Синоду.

#### постановили:

- 1. В соответствии с представлением Синода Православной Церкви Молдовы учредить в административных границах Сорокского, Дрокиевского, Флорештского и Рышканского районов Сорокскую епархию, выделив ее из состава Кишиневской епархии.
- 2. Епархиальному архиерею Сорокской епархии иметь титул «Сорокский и Дрокиевский».
- 3. Преосвященным Сорокским и Дрокиевским быть Преосвященному Сорокскому Иоанну с освобождением его от должности викария Кишиневской епархии.

#### ЖУРНАЛ № 53

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Минского и Заславского Вениамина, Патриаршего экзарха всея Беларуси, об утверждении Синодом Белорусского Экзархата (журнал № 18 от 27 февраля 2024 года) изменений и дополнений в Устав Белорусской Православной Церкви.

#### постановили:

Утвердить журнал Синода Белорусского Экзархата № 18 от 27 февраля 2024 года с учетом предложенной поправки.



#### ЖУРНАЛ № 54

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Астанайского и Казахстанского Александра, главы Митрополичьего округа в Республике Казахстан, о состоявшемся заседании Синода Митрополичьего округа в Республике Казахстан.

#### Справка:

Согласно статье 9 главы XIV Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Митрополичьего округа представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Митрополичьего округа в Республике Казахстан от 17 февраля 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 55

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Ташкентского и Узбекистанского Викентия, главы Среднеазиатского Митрополичьего округа, о состоявшемся заседании Синода Среднеазиатского Митрополичьего округа.

#### Справка:

Согласно статье 9 главы XIV Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Митрополичьего округа представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Среднеазиатского Митрополичьего округа от 13 марта 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 56

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, о дополнении некоторых епархиальных соборов святых.

#### Справка:

В заседании от 16 мая 2023 года (журнал № 31) Священный Синод определил: «О дальнейшем дополнении поименных списков местных соборов святых, а также об утверждении новых списков иметь суждение по мере подготовки таковых Синодальной комиссией по канони-



зации святых во взаимодействии с Управлением делами Московской Патриархии и соответствующими епархиями, с представлением результатов работы Священному Синоду».

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Казанского и Татарстанского Кирилла дополнить поименный список Собора Казанских святых именами:
- а) священномученика Александра Миропольского, совершавшего свое пастырское служение на территории Казанской епархии;
- б) священномученика Григория Сербаринова, принявшего мученическую смерть и погребенного на территории Казанской епархии;
- в) святых благоверных князей Феодора и сыновей его Давида и Константина, Ярославских чудотворцев, — первых православных правителей земель Болгарских и Казанских.
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Архангельского и Холмогорского Корнилия дополнить поименный список Собора святых Архангельской митрополии именем священномученика Петра Фаворитова, принявшего мученическую смерть и погребенного на территории Архангельской митрополии.
- 3. В связи с прошением Преосвященного митрополита Смоленского и Дорогобужского Исидора дополнить

поименный список Собора Смоленских святых именем святителя Симеона, митрополита Смоленского.

#### ЖУРНАЛ № 57

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, о внесении изменений в месяцеслов Русской Православной Церкви.

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Восточно-Американского и Нью-Йоркского Николая, председателя Архиерейского Синода Русской Зарубежной Церкви, внести в месяцеслов Русской Православной Церкви память обретения мощей святителя Иоанна, архиепископа Шанхайского и Сан-Францисского, 29 сентября / 12 октября.
- 2. В связи с прошением Преосвященного Муромского и Вязниковского Нила внести в месяцеслов Русской Православной Церкви память обретения мощей праведной Иулиании Лазаревской 11/24 августа.

#### ЖУРНАЛ № 58

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Тверского и Кашинского Амвросия, председателя Синодальной богослужебной комиссии, о представлении на утверждение Священного Синода ряда богослужебных текстов.

#### постановили:

Утвердить к общецерковному богослужебному употре-

тропарь, кондак, величание и молитву Собору святых Кубанской митрополии;

тропарь и кондак священномученику Макарию, епископу Вяземскому;

тропарь и кондак священномученику Тихону и исповеднице Хионии Архангельским.

#### ЖУРНАЛ № 59

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Воскресенского Григория, секретаря Межсоборного Присутствия Русской Православной Церкви, об утверждении тем для рассмотрения комиссиями Межсоборного Присутствия.

#### Справка:

12 марта 2024 года (журнал № 4) Священный Синод утвердил обновленный состав Межсоборного Присутствия. За истекшее время комиссии в новом составе обсудили планы работы и представили на утверждении Священного Синода темы к дальнейшему рассмотрению

в комиссиях. Ранее список таковых тем утверждался Священным Синодом 11 марта 2020 года (журнал № 2).

#### постановили:

Утвердить темы для рассмотрения комиссиями Межсоборного Присутствия.

#### ЖУРНАЛ № 60

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о состоявшемся сослужении иерархов Болгарской Православной Церкви с представителями украинских раскольнических сообществ.

#### Справка:

19 мая 2024 года в монастыре Валукли в Стамбуле Патриарх Константинопольский Варфоломей возглавил литургию, в которой приняли участие представители одной из раскольнических структур, действующих на Украине. В числе сослуживших были иерархи Болгарской Православной Церкви: митрополит Пловдивский Николай, митрополит Старозагорский Киприан, митрополит Доростольский Иаков, епископ Величский Сионий и епископ Смолянский Виссарион.

#### постановили:

- 1. Выразить глубокую скорбь в связи с тем, что иерархи Болгарской Православной Церкви митрополит Пловдивский Николай, митрополит Старозагорский Киприан и митрополит Доростольский Иаков, епископ Величский Сионий и епископ Смолянский Виссарион участвовали в сослужении с представителями одной из украинских раскольнических групп, чем нанесли серьезный ущерб отношениям между Русской и Болгарской Православными Церквами.
- 2. Констатировать невозможность сослужения с упомянутыми иерархами, вступившими в церковное общение с раскольниками.
- 3. С прискорбием отметить, что Константинопольский Патриархат продолжает предпринимать действия, направленные на углубление разделения в Православии.

#### ЖУРНАЛ № 61

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о посещении Израиля, Японии, Кипра и Франции.

#### Справка:

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла председатель Отдела внешних церковных связей с 1 по 4 апреля 2024 года посетил Израиль. Митрополит Волоколамский Антоний провел

переговоры с Блаженнейшим Патриархом Святого Града Иерусалима и всей Палестины Феофилом III в Иерусалимской Патриархии, а также встретился с Послом России в Израиле А. Д. Викторовым, которому вручил орден святого благоверного великого князя Александра Невского (II степени). В рамках поездки председатель ОВЦС также посетил Галилею, где провел рабочее совещание по развитию принадлежащего Русской Духовной Миссии участка.

20–21 апреля по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла председатель Отдела внешних церковных связей посетил Японию с кратким визитом. 21 апреля предстоятель Японской Автономной Православной Церкви архиепископ Токийский, митрополит всей Японии Серафим и митрополит Волоколамский Антоний совершили Божественную литургию в Воскресенском кафедральном соборе в Токио. Председатель ОВЦС также совершил молебен у гробницы святого равноапостольного Николая Японского.

С 18 по 21 мая по благословению Святейшего Патриарха Кирилла председатель ОВЦС посетил Кипр. 19 мая митрополит Волоколамский Антоний совершил великое освящение храма святителя Николая Чудотворца в Лимасоле, построенного для нужд местной русскоязычной общины, а затем вместе с митрополитом Лимасольским Афанасием и иерархом Иерусалимского Патриархата, экзархом Пресвятого Гроба на Кипре митрополитом Вострским Тимофеем — Божественную литургию в новоосвященном храме. В ходе поездки состоялись встречи председателя ОВЦС с митрополитом Лимасольским Афанасием, митрополитом Киккским и Тиллирийским Никифором, митрополитом Морфосским Неофитом и митрополитом Пафосским Тихиком, а также с Чрезвычайным и Полномочным послом Российской Федерации в Республике Кипр М. М. Зязиковым.

26 мая по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Волоколамский Антоний посетил Францию. Председатель ОВЦС совершил Божественную литургию в ставропигиальном храме Всех святых в Страсбурге и возглавил праздничные мероприятия, приуроченные к 5-летию великого освящения храма.

#### постановили:

Доклад принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 62

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента, председателя Издательского совета Русской Православной Церкви, о праздновании Дня

православной книги в епархиях Русской Православной Церкви в 2024 году.

#### Справка:

Согласно данным интерактивной карты мероприятий Дня православной книги, размещенной на сайте Издательского совета, всего в марте и апреле 2024 года в епархиях Русской Православной Церкви прошло 4971 мероприятие, посвященное Дню православной книги. Наибольшее число мероприятий (более 150 в епархии) было организовано в Брестской, Гомельской, Новороссийской, Новосибирской, Смоленской, Тамбовской и Тверской епархиях. Также высокую активность в организации праздничных мероприятий (от 50 до 120 мероприятий в епархии) показали Балашихинская, Борисоглебская, Витебская, Владимирская, Воронежская, Гродненская, Губкинская, Йошкар-Олинская, Калачевская, Калужская, Коломенская, Красноярская, Минская, Молодечненская, Пинская, Подольская, Пятигорская, Ростовская, Саратовская и Соликамская епархии.

С 18 по 24 февраля в рамках подготовки к празднованию Дня православной книги состоялась поездка делегации Издательского совета в Луганскую Народную Республику. В ходе поездки в Новоайдарскую санаторную школу-интернат, а также в воинские библиотеки подразделений Вооруженных сил Российской Федерации были переданы комплекты книг.

С 1 по 7 марта в рамках празднования Дня православной книги в Белорусском Экзархате состоялась православная книжная выставка-форум «Радость Слова». Мероприятия выставки открылись круглым столом в Национальной библиотеке Беларуси на тему: «Сотрудничество Белорусской Православной Церкви и государственных органов в сфере духовно-нравственного и патриотического воспитания молодежи через православную книгу. Новые задачи и инициативы». В форуме приняли участие Патриарший Экзарх всея Беларуси митрополит Минский и Заславский Вениамин, председатель Издательского совета Русской Православной Церкви митрополит Калужский и Боровский Климент, духовенство Белорусского Экзархата, представители государственной власти и научного сообщества Республики Беларусь.

16 марта по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла на православном телеканале «Спас» состоялся показ телемарафона, посвященного Дню православной книги.

В течение марта и апреля в книжных магазинах Москвы проходила ежегодная акция «Подари книгу детям», приуроченная к празднованию Дня православной книги. Всего собрано более 10 000 экземпляров книг, 3000 из которых доставлены в Бердянскую епархию к празднику Святой Пасхи.

#### постановили:

- 1. Рапорт принять к сведению.
- 2. Выразить благодарность Преосвященным епархий, проявившим наиболее высокую активность в проведении мероприятий в рамках празднования Дня православной книги.

#### ЖУРНАЛ № 63

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента, председателя Издательского совета Русской Православной Церкви, о проведении Х сезона Международного детско-юношеского литературного конкурса имени И. С. Шмелева «Лето Господне» в 2023–2024 годах.

#### Справка:

Тематическими направлениями X сезона Международного детско-юношеского литературного конкурса имени И.С.Шмелева «Лето Господне» стали: 225-летие со дня рождения А.С.Пушкина, 215-летие со дня рождения Н. В. Гоголя, 150-летие со дня рождения В. К. Арсеньева и Год русского языка в странах СНГ.

На конкурс поступили 1435 творческих работ, подготовленных школьниками из России, Белоруссии, Казахстана, Эстонии в трех возрастных категориях (6-7, 8-9, 10–11-е классы). Как и в предыдущем году, в Приморской и Приамурской митрополиях были проведены региональные этапы конкурса. Из Хабаровского края поступило 36 работ, из Приморского края — 20 работ. В финале приняли участие 45 школьников.

24 марта в Издательском совете участники финала написали итоговые творческие работы на предложенные темы. Были определены победители конкурса, а также лауреаты конкурса в специальных номинациях: «За творческое осмысление семейных ценностей», «За следование духовной традиции русской словесности» и «За творческую самобытность».

26 марта в Храме Христа Спасителя состоялась торжественная церемония награждения победителей. В церемонии приняли участие лауреаты Патриаршей литературной премии В. Н. Крупин и В. Н. Хайрюзов, а также главный редактор газеты «Вечерняя Москва» А. И. Куприянов.

Лучшие работы победителей конкурса опубликованы в специальном выпуске газеты «Вечерняя Москва» и на сайте конкурса.

#### постановили:

1. Рапорт принять к сведению.



2. Издательскому совету оказать содействие епархиям Донбасса и Новороссии в организации вовлечения школьников в занятия литературным творчеством.

#### ЖУРНАЛ № 64

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** об утверждении Положения о деятельности детских церковных организаций интернатного типа.

#### Справка:

Решением Священного Синода от 13 октября 2022 года (журнал № 111) ранее действовавшая Комиссия по церковным приютам и вопросам церковного попечительства о детях была преобразована в Центр по вопросам семейного устройства детей и церковного попечительства о детях при Синодальном отделе по церковной благотворительности и социальному служению.

В рамках реализации задач Центра, одобренных Священным Синодом, было подготовлено Положение о деятельности детских церковных организаций интернатного типа, то есть организаций, созданных каноническими подразделениями Русской Православной Церкви, предполагающих круглосуточное проживание детей, относящихся к социально незащищенным группам детей, в том числе к детям-сиротам и детям, оставшимся без попечения родителей. Упомянутые организации могут иметь различные организационно-правовые формы (в том числе Положение относится к организациям, где дети были переданы под опеку физических лиц).

Положение переработано из документа «Основные принципы деятельности церковных приютов Русской

Православной Церкви», принятого Высшим Церковным Советом 21 июня 2013 года и одобренного Священным Синодом 16 июля 2013 года (журнал № 74).

#### постановили:

- 1. Утвердить Положение о деятельности детских церковных организаций интернатного типа.
- 2. Епархиям Русской Православной Церкви реорганизовать деятельность действующих под их эгидой или эгидой их канонических подразделений детских организаций интернатного типа сообразно утвержденному Положению в тех случаях, когда таковая деятельность не соответствует этому Положению.
- 3. Епархиям оказывать содействие Центру по вопросам семейного устройства детей и церковного попечительства о детях при Синодальном отделе по церковной благотворительности и социальному служению при проведении Центром предусмотренной Положением ежегодной оценки деятельности детских церковных организаций интернатного типа.

#### ЖУРНАЛ № 65

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного Петергофского Силуана, председателя Синодальной комиссии по биоэтике, о составе Комиссии.

#### Справка:

Действующий состав Комиссии был утвержден Священным Синодом 17 июня 2021 года, журнал № 44.

#### постановили:

1. Включить в состав Синодальной комиссии по биоэтике:

- а) священника Сергия Кривовичева, академика Российской академии наук, кандидата богословских наук, генерального директора Кольского научного центра РАН;
- б) Евгению Евгеньевну Жуковскую, кандидата социологических наук, доцента Сретенской духовной академии, руководителя научно-исследовательского проекта «Религия и искусственный интеллект»;
- в) Александра Михайловича Кудрявцева, члена-корреспондента Российской академии наук, доктора биологических наук.
- 2. Исключить из состава Синодальной комиссии по биоэтике Сергея Львовича Худиева.

#### ЖУРНАЛ № 66

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт протоиерея Максима Козлова, председателя Учебного комитета Русской Православной Церкви, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных о назначении ректоров в духовные учебные заведения.

#### постановили:

- 1. В связи с предложением Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла переназначить на должность ректора Санкт-Петербургской духовной академии ее действующего ректора Преосвященного епископа Петергофского Силуана, уставной срок полномочий которого истекает в текущем году.
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Воронежского и Лискинского Сергия переназначить на должность ректора Воронежской духовной семинарии ее действующего ректора иерея Романа Ткачева, уставной срок полномочий которого истекает в текущем году.
- 3. В связи с прошением Преосвященного митрополита Казанского и Татарстанского Кирилла освободить от должности ректора Казанской духовной семинарии протоиерея Владимира Самойленко, обратившегося с соответствующим прошением по состоянию здоровья, и назначить ректором упомянутой семинарии ее первого проректора иерея Никиту Кузнецова.
- 4. С учетом отмеченной Священным Синодом в заседании от 11 октября 2023 года (журнал № 109) критической ситуации в отдельных семинариях, связанной с отсутствием необходимой лицензии на ведение образовательной деятельности по программе ФГОС «Теология» (бакалавриат), считать необходимым назначение в Рязанской духовной семинарии ректора, основная деятельность которого будет направлена на руководство семинарией и в том числе на ее лицензирование. В связи с этим освободить Преосвященного митрополита Рязанского и Михайловского Марка от временного исполнения обязанностей ректора

Рязанской духовной семинарии и назначить ректором этой семинарии ее проректора по учебной работе протоиерея Вадима Базылева, представленного к таковому назначению митрополитом Марком.

#### ЖУРНАЛ № 67

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Каширского Феогноста, председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных.

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Владимирского и Суздальского Тихона освободить архимандрита Авеля (Ургалкина) по причине достижения 75-летнего возраста от должности игумена Свято-Александровского мужского монастыря города Суздаля и назначить иеромонаха Пантелеимона (Турунтаева) исполняющим обязанности игумена этой обители, напомнив Преосвященному митрополиту Тихону о необходимости представить иеромонаха Пантелеимона к утверждению в должности через год в случае благополучного прохождения им испытательного срока и дополнительного рассмотрения его кандидатуры Синодальным отделом по монастырям и монашеству в установленном порядке. Богослужебное возведение упомянутого монашествующего в сан игумена может быть осуществлено только в случае его утверждения в должности Священным Синодом.
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Казанского и Татарстанского Кирилла назначить иеромонаха Аркадия (Логинова) на должность игумена Иоанно-Предтеченского мужского монастыря города Казани.
- 3. В связи с прошением Преосвященного митрополита Ростовского и Новочеркасского Меркурия назначить иеромонаха Сергия (Коломица) на должность наместника (игумена) Донского Старочеркасского Ефремовского мужского монастыря станицы Старочеркасская Аксайского района Ростовской области.
- 4. В связи с прошением Преосвященного митрополита Вологодского и Кирилловского Саввы назначить иеромонаха Ферапонта (Широкова) на должность наместника (игумена) Спасо-Прилуцкого Димитриева мужского монастыря города Вологды.
- 5. В связи с прошением Преосвященного митрополита Саратовского и Вольского Игнатия освободить игумена Никона (Полякова) от должности наместника (игумена) Свято-Никольского мужского монастыря города Саратова и назначить на эту должность иеромонаха Серафима (Баранова).

- 6. В связи с прошением Преосвященного епископа Кузнецкого и Никольского Назария назначить монахиню Серафиму (Зотову) на должность игумении Покровского Шиханского женского монастыря села Новая Селя Никольского района Пензенской области.
- 7. В связи с прошением Преосвященного епископа Рыбинского и Романово-Борисоглебского Вениамина назначить монахиню Софию (Анфалову) на должность игумении Казанского женского монастыря поселка Горушка Даниловского района Ярославской области.
- 8. Освободить Преосвященного епископа Бердянского и Приморского Феодора от должности священноархимандрита Свято-Троицкого мужского монастыря города Алатыря.
- 9. В связи с прошением Преосвященного епископа Кудымкарского и Верещагинского Петра назначить монахиню Антонию (Лисицыну) на должность игумении Верещагинского Свято-Лазаревского женского монастыря города Верещагино Пермского края.

#### ЖУРНАЛ № 68

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного митрополита Каширского Феогноста, председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, и Преосвященного митрополита Симферопольского и Крымского Тихона о ситуации в ряде монастырей Симферопольской епархии.

#### постановили:

- 1. С учетом сложившейся ситуации и в связи с прошениями Преосвященного митрополита Симферопольского и Крымского Тихона:
- а) назначить митрополита Тихона священноархимандритом Свято-Климентовского Инкерманского мужского монастыря города Севастополя;

утвердить ранее назначенных указами епархиального архиерея на основании письменного согласия Патриарха Московского и всея Руси в соответствии с порядком, установленным Священным Синодом в заседании 16 мая 2023 года (журнал  $\mathbb{N}^2$  39):

- б) иеромонаха Кронида (Печевистого) исполняющим обязанности игумена (наместника) Свято-Климентовского Инкерманского мужского монастыря города Севастополя сроком на один год;
- в) иеромонаха Матфея (Самохина) исполняющим обязанности игумена Свято-Георгиевского Балаклавского мужского монастыря города Севастополя сроком на один гол:
- г) иеромонаха Августина (Кузьменко) исполняющим обязанности игумена Новоспасского мужского

монастыря села Терновка города Севастополя сроком на один год.

2. Напомнить Преосвященному митрополиту Тихону о необходимости представить исполняющих обязанности игуменов к утверждению в должности через год в случае благополучного прохождения ими испытательного срока и дополнительного рассмотрения их кандидатур Синодальным отделом по монастырям и монашеству в установленном порядке. Богослужебное возведение в сан игумена может быть осуществлено только в случае утверждения в должности Священным Синодом.

### ПОСТОЯННЫМИ ЧЛЕНАМИ СВЯЩЕННОГО СИНОДА ЯВЛЯЮТСЯ:

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл; митрополит Киевский и всея Украины Онуфрий; митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир; митрополит Астанайский и Казахстанский Александр, глава Митрополичьего округа в Республике Казахстан; митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий, глава Среднеазиатского митрополичьего округа; митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий;

митрополит Крутицкий и Коломенский Павел,
Патриарший наместник Московской митрополии;
митрополит Минский и Заславский Вениамин,
Патриарший экзарх всея Беларуси;
митрополит Волоколамский Антоний, председатель
Отдела внешних церковных связей;
митрополит Воскресенский Григорий, управляющий
делами Московской Патриархии;
митрополит Наро-Фоминский Никандр, председатель
Финансово-хозяйственного управления Московского
Патриархата.

ДЛЯ УЧАСТИЯ В ЛЕТНЕЙ СЕССИИ 2024 ГОДА (МАРТ — АВГУСТ) СВЯЩЕННОГО СИНОДА ПРИГЛАШЕНЫ:

епископ Белевский и Алексинский Серафим, епископ Выборгский и Приозерский Варнава, епископ Алатырский и Порецкий Феодор, епископ Рубцовский и Алейский Роман, епископ Ейский и Тимашевский Павел.



CTAÍN EATORÉPHBIN KIÍZB ÁNAPÉN EOTOHÓBCRÍN.

# Святой благоверный князь Андрей Юрьевич Боголюбский

К 850-ЛЕТИЮ ПРЕСТАВЛЕНИЯ

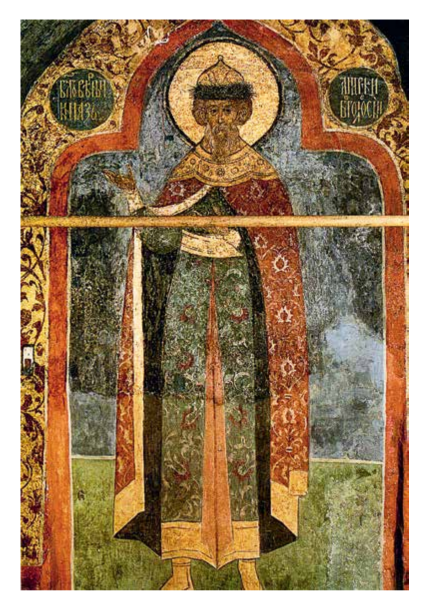
Личность святого благоверного князя Андрея Юрьевича Боголюбского, жившего в XII столетии, как это ни удивительно, и сегодня продолжает вызывать споры, причем не только среди историков, но и среди политиков. Особенно усердствуют по этой части ревнители вульгарного политического украинства, которые безграмотно экстраполируют на события почти девятисотлетней давности реалии современных российско-украинских отношений и пытаются представить действия князя Андрея как якобы первый эпизод агрессии «москалей» против Украины. К сожалению, уровень исторической безграмотности многих наших современников таков, что подобные бредни, на которые гимназист начала XX века не обратил бы никакого внимания, сегодня приходится специально опровергать. В то же время споры вокруг фигуры Андрея Боголюбского, не утихающие и сегодня, спустя 850 лет после его кончины, красноречивее всего свидетельствуют и о масштабе личности Владимиро-Суздальского князя, и о его выдающейся роли в развитии русской государственности, и о его непреходящем значении для Русского Православия.

Князь Андрей Юрьевич Боголюбский родился между 1120 и 1125 годами. Он был вторым по счету сыном Суздальского (а впоследствии Киевского) князя Юрия (Георгия) Владимировича Долгорукого от его первого брака: матерью князя Андрея была дочь половецкого хана Аепы Осеневича<sup>1</sup>. Советский антрополог М. М. Герасимов по черепу Андрея Боголюбского воссоздал его скульптурный портрет, который несет на себе явную печать половецкого происхождения.

Любопытная деталь: князь Андрей, как и его отец, судя по всему, не имел традиционного для русских князей второго (славянского) имени. Во всех современных ему источниках он фигурирует исключительно под своим крестиль-

ным именем, которое он, как считают, получил в честь святого Андрея Критского.

Несмотря на свой весьма крутой нрав, князь Андрей уже в молодые годы проявил качества, свидетельствовавшие о том, что он, в отличие от многих других русских князей, искренне стремился руководствоваться в своей жизни и деятельности нормами христианской нравственности. Так, во время ожесточенной борьбы за Киевский престол, которая шла между его отцом Юрием Владимировичем Долгоруким и его двоюродным братом Изяславом Мстиславичем, Андрей Юрьевич всячески старался их примирить, чтобы избежать напрасного кровопролития и достичь единства среди потомков Владимира Мономаха<sup>2</sup>.



Святой Андрей Боголюбский. Архангельский собор Московского Кремля. 1652-1666 гг.

Князь Андрей Боголюбский смолоду отличался незаурядным умом и политическим чутьем. В то время, когда его отец все свои силы отдавал борьбе за Киев, Андрей Юрьевич хорошо сознавал, что первопрестольный град Руси уже утратил свое былое политическое значение, а обладание им приносит очередному Киевскому князю лишь видимость давно утерянной власти над Русью. В то же время владение Киевским престолом доставляло его обладателю неразрешимые проблемы: ресурсная база князя Киевского к середине XII века сузилась до предела, и у него уже практически не было сил удерживать свою столицу в противостоянии с другими князьями, оспаривавшими его права на «Мать городов русских».

Князь Андрей Боголюбский задумал созидать новую государственность Руси, в чем-то уподобляясь хлебопашцам, пришедшим из черноземного Поднепровья на скудные суглинки Залесской (Суздальской) Руси, которые всякий раз после истощения пашни бросали ее и переходили на новый участок, расчищаемый от леса и возделываемый заново. Точно так же Андрей Юрьевич решает отвергнуть оскудевший Киев и начать создавать государственно-политический центр Русской земли на новом месте в своем Суздальском княжестве.

Замысел этот появился у князя Андрея очень рано. Об этом свидетельствует тот факт, что еще в 1155 году он предпочел покинуть выделенный ему Юрием Долгоруким Вышгород, обладание которым делало его наследником Киевского престола, и вернуться в Суздальскую землю. Там Андрей Юрьевич сделал своей столицей окраинный и неприметный в то время Владимир-на-Клязьме. При этом он не побоялся пойти наперекор воле отца и вызвать гнев Киевского князя<sup>3</sup>.

Тайком покидая Вышгород, Андрей Юрьевич увез с собой во Владимир главные вышгородские святыни: меч святого князя-страстотерпца Бориса и хранившуюся в местном женском монастыре византийскую икону Божией Матери. Впоследствии она прославилась как чудотворная под именем Владимирской и стала одной из наиболее почитаемых святынь Русской земли. Летописи так сообщают об этом событии: «Тогож лета иде Андреи от отца своего Суждалю, и принесе ида икону святую Богородицю, юже принесоша въ единомь корабли с Пирогощею из Царяграда, и вкова в ню боле трии десять гривенъ золота, кроме серебра и каменья драгаго и женьчюга. И украсив ю постави и в церкви своеи Володимери»<sup>4</sup>.

Написанное в XV веке сказание о Владимирской иконе Пресвятой Богородицы утверждает, что она была создана святым апостолом и евангелистом Лукой. Однако художественно-стилистические особенности и исторические данные свидетельствуют, что образ, скорее всего, был создан византийским мастером в Константинополе в первой трети XII века<sup>5</sup>. Вероятно, Владимирская икона, как и икона Божией Матери Пирогощая, была привезена в дар Киевскому князю святому Мстиславу Владимировичу Великому (дяде князя Андрея Боголюбского)

митрополитом Михаилом, прибывшим на Русь из Византии в 1130 году<sup>6</sup>.

По преданию, кони бежавшего из Вышгорода Андрея Юрьевича, которые везли икону Божией Матери, остановились неподалеку от Владимира, у слияния рек Клязьмы и Нерли, и невозможно было заставить их двигаться дальше. Пришлось князю тут заночевать. Во сне ему явилась Пресвятая Богородица, повелевшая основать на этом месте княжескую резиденцию с церковью в честь Своего Рождества. Пречистая наказала не везти Свою икону в Ростов, но оставить ее во Владимире<sup>7</sup>. Вскоре князь Андрей отстроил здесь величественный белокаменный замок с храмом Рождества Божией Матери, назвав его Боголюбово — в знак того, что это место «Богу любо». По названию боголюбовского замка и самого Андрея Юрьевича наделили знаменитым прозванием, которое также связывали с благочестием князя и его особой любовью к Богу.

Икона Божией Матери, привезенная из Вышгорода, поначалу была размещена в церкви княжеской резиденции в Боголюбове, где она находилась до 1158 года. В 1158-1161 годах во Владимире по приказу князя Андрея был возведен белокаменный Успенский собор, и чудотворный образ перенесли в новый храм<sup>8</sup>. Сэтого времени Владимирская икона Божией Матери стала главной святыней Успенского собора и всей Владимиро-Суздальской земли. Позднее, в конце XV века, она была перенесена в Москву, в кремлевский Успенский собор, и почиталась как хранительница всего Русского государства<sup>9</sup>.

С основанием боголюбовской резиденции князя Андрея Юрьевича традиционно связывают и появление Боголюбской<sup>10</sup> иконы Божией Матери, которая впоследствии тоже прославилась как чудотворная. Икона изображает Пресвятую Богородицу в полный рост, с хартией в руках, простираемых в молитве ко Христу, — именно в таком облике Богоматерь, по преданию, явилась князю Андрею. Боголюбскую икону относят к третьей четверти XII века. Первоначально икона находилась в соборе Рождества Богородицы боголюбовской резиденции, обращенной после смерти князя Андрея в монастырь $^{11}$ .

Князь Андрей Юрьевич стал полновластным хозяином Залесской Руси, как тогда называли Суздальское княжество, в 1157 году, после смерти отца — Юрия Долгорукого, и оставался таковым до своей гибели в 1174 году. Новой столицей княжества, политический центр которого сначала находился в Ростове, а затем в Суздале, при Андрее Юрьевиче становится Владимир-на-Клязьме.

Продолжая дело своего отца, Андрей Боголюбский энергично обустраивает свою землю, укрепляя свою власть и создавая из еще недавно окраинного и ничтожного по своему значению удела могущественное княжество. Суздальская Русь становится основой государственно-политической линии князя Андрея, решительно порывавшей с прежней киевской традицией и направленной на превращение Владимира в главный политический центр Русской земли, призванный «переять славу» у одряхлевшего Киева.

Андрей Боголюбский в своем стремлении консолидировать и усилить свое княжество и править «самовластно» не боялся вступать в конфликты как с влиятельным ростовосуздальским боярством, так и с другими русскими князьями. Рассорился Андрей Юрьевич и с епископом Леоном (или Леонтием II), занимавшим Ростовскую кафедру с 1158 года. Князь Андрей неоднократно (в период между 1159 и 1164 годами) изгонял его из епархии, территория которой совпадала с Суздальским княжеством.

Летописец объяснял первое изгнание Ростовского владыки следующим образом: «Выгнаша Ростовци и Суждальци Леона епископа, зане умножилъ бяше церковь, грабяи попы»<sup>12</sup>. Кроме того, епископ Леон пытался ужесточить дисциплину постов: он требовал от своей паствы не вкушать скоромного в дни Господских праздников (в том числе в Рождество Христово и Богоявление), пришедшихся на среду и пятницу<sup>13</sup>. В то время (как и сегодня) на Руси в таких случаях было принято отменять пост. Более того, князь Андрей Боголюбский даже просил епископа Леона отменить пост по средам и пятницам в период от Пасхи до дня Всех Святых, на что Ростовский архиерей не согласился<sup>14</sup>. Впоследствии митрополит Константин II запретил в служении Киево-Печерского игумена Поликарпа, который также противился ужесточению практики постов $^{15}$ .

Изгоняя Леона во второй раз, князь Андрей Юрьевич использовал как повод для этого тот



Образ Божией Матери Боголюбфакт, что Леон был, по его мнению, поставлен во главе Ростовской епархии незаконно, при еще живом своем предшественнике — епископе Несторе, которого свел с Ростовской кафедры митрополит Константин I<sup>16</sup>. Епископ Леон не смирился со своим изгнанием из Ростовской епархии и «иде на исправленье Цесарюгороду»<sup>17</sup>. Перед этим он был оправдан на Соборе епископов Русской Церкви, который проходил в Киеве под председательством митрополита (вероятно, Иоанна IV, в 1164-1166 годах). Впоследствии Ростовский владыка также был оправдан Константинопольским синодом во главе с Патриархом Лукой Хрисовергом<sup>18</sup>.

Однако главная причина столкновения князя Андрея Юрьевича с епископом Леоном, очевидно, была в другом. Князь Андрей задумал создать во Владимире новую митрополию, независимую от Киевской. При этом он мог

апеллировать к прецеденту конца XI века, когда в течение недолгого времени на Руси митрополичьи кафедры существовали, помимо Киева, также в Чернигове и Переяславле. Скорее всего, Леон выступал против этого намерения князя. Тем более что во главе Владимирской митрополии князь Андрей планировал поставить отнюдь не Леона, а своего любимца Феодора (иначе Феодорца) по прозвищу Белый Клобучок, который активно поддержал князя Андрея Юрьевича в его споре с епископом Леоном о постах<sup>19</sup>. По воле Андрея Боголюбского Феодорец был наречен во епископа на ту самую Ростовскую кафедру, с которой был изгнан Леон<sup>20</sup>.

Как и следовало ожидать, церковная политика князя Андрея не встретила одобрения в Константинополе, где в то время выступали против разделения Русской митрополии и столь активного вмешательства Суздальского князя в церковные дела. Неприятие вызывала и личность Феодорца, которого современники характеризовали весьма нелестно. Около 1168 года Патриарх Лука Хрисоверг направил Андрею Боголюбскому послание, в котором хвалил князя за попечение о Церкви и благочестие, но все же решительно отказывал ему в учреждении Владимирской митрополии<sup>21</sup>. Патриарх разрешал лишь перенести резиденцию епископа из Ростова во Владимир.

Между тем проблема создания Владимирской митрополии вскоре отпала сама собой после того, как укрепивший свою власть в Суздальской земле князь Андрей Боголюбский начал распространять ее на всю Русь. С целью утверждения своего главенствующего положения среди русских князей Андрей Юрьевич в 1169 году организовал поход на Киев. В нем приняли участие 11 союзных ему князей, в числе которых были: князь Глеб Юрьевич Переяславский, Смоленские князья Роман, Рюрик и Давид Ростиславичи (сыновья покойного Ростислава Киевского), Черниговские князья Олег и Игорь Святославичи, князь Владимир Андреевич Дорогобужский и др. Во главе объединенной дружины стоял сын Андрея Боголюбского — Мстислав<sup>22</sup>. Сам князь Андрей в этом походе не участвовал, возможно, потому, что не хотел запятнать себя этим деянием, целесообразным с политической точки зрения, но в нравственном отношении неприглядным.

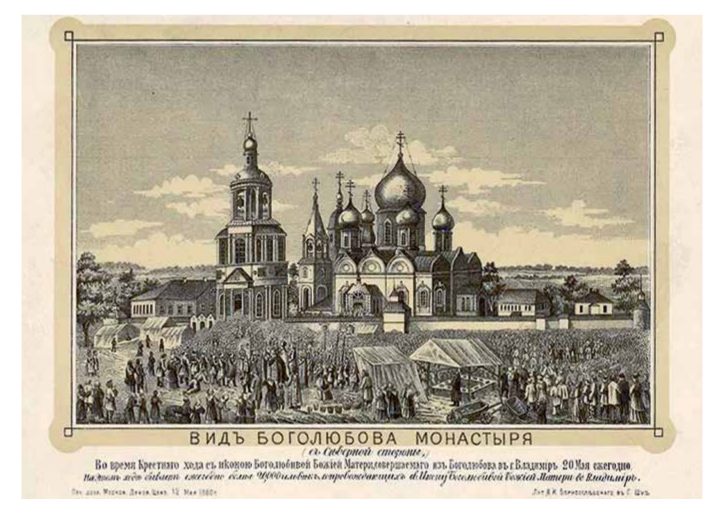
Стольный град Руси был взят штурмом 8 марта 1169 года. Ипатьевская летопись сообщает, что войско Андрея Боголюбского «грабиша за 2 дни весь град Подолье и Гору, и манастыри, и Софью, и Десятиньную Богородицю, и не бысть помилования никомуже ни откудуже церквамъ горящимъ, крестьяномъ убиваемомъ, другым вяжемымъ, жены ведоми быша в пленъ, разлучаеми нужею от мужии своих, младенци рыдаху зряще материи своихъ». «И взяща именья множьство и церкви обнажища иконами и книгами, и ризами и колоколы, изнесоша все Смолняне и Соуждалци и Черниговцы и Олгова дружина<sup>23</sup>, и вся святыни взата бысть, зажьже бысть и манастырь Печерьскый святыя Богородица от поганых<sup>24</sup>, но Богъ молитвами святыя Богородица съблюде и о таковыя нужа. И бысть в Киеве на всих человецехъ стенание и туга, и скорбь не оутешимая, и слезы непреcmaньныя<sup>25</sup>, — писал летописец.

Между тем в Лаврентьевской летописи о взятии Киева говорится гораздо более сдержанно:

«весь Кыевъ пограбиша, и церкви, и манастыре, за 3 дни, и иконы поимаша, и книгы, и ризы»<sup>26</sup>. Это лаконичное сообщение, вероятно, гораздо ближе к истине, чем красочный рассказ враждебного князю Андрею Боголюбскому киевского летописца в Ипатьевской летописи. То, что описанного последним погрома Киева в реальности не было, подтвердили и археологи: в ходе раскопок в Киеве в археологических горизонтах, относимых ко второй половине XII века, не было выявлено никаких следов разорения и пожаров, которые можно было бы связать с походом войска Андрея Боголюбского на «Мать городов русских»<sup>27</sup>.

На самом деле в Киеве по приказу Андрея Боголюбского, скорее всего, были осуществлены лишь какие-то показательные меры, призванные подтвердить его победу: изъятие чтимых икон и иных святынь, колоколов, взятие контрибуции и т. д. — нечто наподобие того, что позднее великий князь Московский Иван III предпринял в Великом Новгороде после его

Вид Боголюбова монастыря во время Крестного хода. 1880 г.





Убийство Андрея Боголюбского группой Кучковичей. Миниатюра Радзивилловой летописи

покорения. Собственно разгрома города, безусловно, не было — киевский летописец явно сильно сгустил краски, поскольку случившееся было событием, доселе на Руси небывалым: князь, претендующий на главенство в Русской земле, так демонстративно унизил стольный Киев!

Еще одним унижением стольного града Руси — и, пожалуй, даже большим, чем его мнимый «погром», — стало то, что Андрей Боголюбский не сел на княжение в Киеве, хотя вполне мог бы это сделать на правах Мономахова внука. По его воле на Киевский престол был посажен зависимый от владимиро-суздальского властителя князь — его младший брат Глеб Юрьевич, бывший князь Переяславский<sup>28</sup>. Поскольку политическое мышление древнерусского общества в ту пору основывалось на понятиях династического старшинства, это означало, что Владимир-на-Клязьме оказался по своему статусу «старше» Киева.

Зачем все это понадобилось Андрею Боголюбскому? Ответ очевиден: конечно же, не ради военной добычи, но лишь затем, чтобы показать всей Руси, что Киев окончательно утратил статус общерусской столицы и политического центра страны, превратившись в одно из многочисленных удельных княжеств Русской земли. Владимир же, будучи престолом сильнейшего на Руси князя, с этого времени, напротив, получал совершенно особое значение среди всех русских городов.

После того как Киев был нарочито унижен и перешел под контроль Андрея Боголюбского, ранее вынашиваемый князем замысел создания Владимиро-Суздальской митрополии утратил свою актуальность. Кроме того, князь Андрей мог опасаться санкций со стороны Патриарха Константинопольского, который ранее уже выразил свое отрицательное отношение к идее разделения Русской Церкви на две митрополии.

Андрей Боголюбский к этому времени также полностью разочаровался в своем былом любимце — Феодорце, который, как отмечает летописец, потеряв поддержку князя, полностью утратил чувство реальности и стал вести себя совершенно вызывающе. Летописец сообщает, что Феодорец грабил и истязал клириков и мирян, а затем и вовсе наложил на жителей Владимира церковное отлучение. С обличением деятельности Феодорца выступил выдающийся древнерусский духовный писатель святитель Кирилл, епископ Туровский, отразивший эту тему в том числе в написанной им «Притче о человечестей души и о телеси»<sup>29</sup>. В конце концов терпение Андрея Боголюбского лопнуло, и 4 мая 1169 года Феодорец был отправлен князем в Киев на суд к митрополиту<sup>30</sup>.

О финале карьеры Феодорца написал владимирский летописец: «Изгна бо Бог и святая Богородиця Володимерьская злаго и пронырливаго и гордаго лестьца лжаго владыку Феодорца из Володимеря... Сь нечестивыи не всхоте послушати христолюбиваго князя Андрея, веляща ему ити ставитъся к митрополиту г Кыеву...

Сь же не токмо не всхоте поставленья от митрополита, но и церкви все в Володимери [повеле] затворити, и ключе церковные взя. И не бысть ни звоненья ни пенья по всему граду и в соборнеи церкви в неиже чюотворная Мати Божия и ина всяка святыни ея... и ту дерзну церковь затворити и тако Бога разгневи и святую Богородицю, том бо дни изгнан бысть»<sup>31</sup>.

В Киеве над Феодорцем, обвиненным в ереси и святотатстве, состоялся соборный суд. По отношению к бывшему любимцу Андрея Боголюбского были применены самые жесткие нормы византийского права: «Митрополитъ же Костянтинъ повеле ему языкъ урезати, яко злодею и еретику, и руку правую оутяти и очи ему выняти, зане хулу измолви на святую Богородицю»<sup>32</sup>. Неизвестно, был ли этот страшный приговор приведен в исполнение, но вскоре после суда Феодорец, по всей вероятности, скончался: «Се, бес покаянья пребысть и до последнего издыханья оуподобивъся злымъ еретикомъ... зле изъпроверже живот свои»<sup>33</sup>.

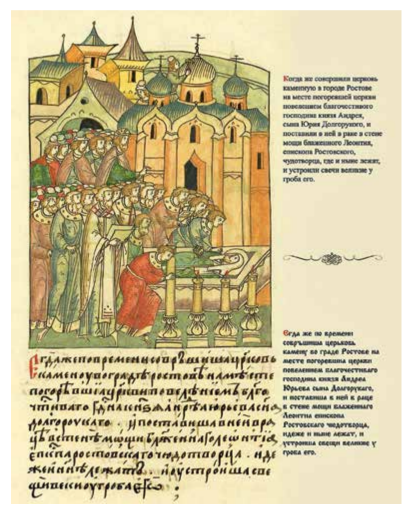
Епископ Леон после суда над Феодорцем вернулся на Ростовскую кафедру, на которой оставался до 1183 года. Патриарх Константинопольский Лука Хрисоверг около 1169 года удостоил Леона архиепископского сана<sup>34</sup>. Очевидно, повысив достоинство Ростовского архиерея до титулярного архиепископа, патриарх надеялся тем самым добиться двух целей: во-первых, он таким образом побуждал князя Андрея Боголюбского принять Леона вновь в качестве законного Ростовского архиерея; во-вторых, это должно было убедить Суздальского князя, и без того уже контролировавшего Киев, отказаться от замысла создания Владимирской митрополии. Вероятно, по мысли Патриарха, архиепископский сан Ростовского владыки должен был подчеркивать главенствующее положение Владимиро-Суздальского князя на Руси. Кроме того, было снято запрещение в служении с Киево-Печерского игумена Поликарпа, и он (вероятно, в угоду Андрею Боголюбскому) был возведен в сан архимандрита<sup>35</sup>, который в дальнейшем был закреплен за его преемниками.

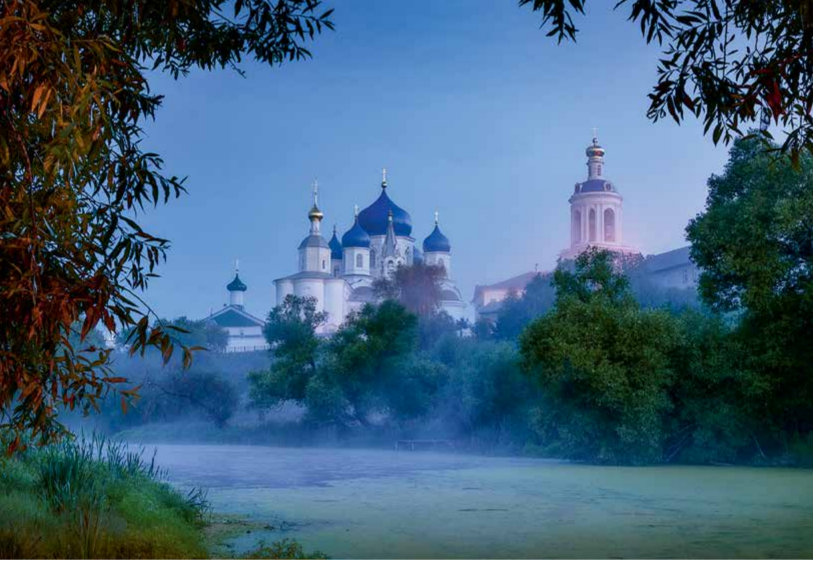
Стремясь возвысить свой стольный Владимир в политическом и церковном отношении, Андрей Боголюбский развернул в Суздальской Руси грандиозное каменное строительство. Построенные владимиро-суздальским «са-

мовластцем» белокаменные храмы и сегодня поражают своей красотой и величием. Начало суздальской школе зодчества, имевшей ярко выраженные особенности<sup>36</sup>, положили строительные инициативы князя Юрия Долгорукого. До наших дней дошли построенные по его заказу Спасский собор в Переславле-Залесском и Борисоглебский храм, возведенный Юрием Владимировичем в своей княжеской резиденции в селе Кидекша близ Суздаля.

Андрей Боголюбский продолжил украшать Залесскую Русь храмами, в декоре которых явственно проступают черты, присущие западноевропейскому романскому зодчеству, очевидно занесенные в Ростово-Суздальский край мастерами, прибывшими туда из Галицкой Руси. Галицкое зодчество XII–XIII веков находилось под значительным влиянием романской архитектурной традиции, которое шло из соседних государств Центральной Европы. В свою очередь, политический союз Юрия Долгорукого с Галицким князем Владимирко Володаревичем

Обнаружение мощей святого Леонтия Ростовского





положил начало развитию культурных связей между Суздальской Русью и Русью Галицкой. Вероятно, галицкие (а возможно, и западноевропейские) зодчие были напрямую причастны ко многим строительным начинаниям Юрия Долгорукого и Андрея Боголюбского.

Реализуя масштабную строительную программу, призванную возвеличить Владимирна-Клязьме, Андрей Боголюбский в известной мере ориентировался на облик Киева, черты которого он стремился не только воспроизвести, но и превзойти в своем стольном граде. В княжение Андрея Юрьевича более чем втрое была расширена площадь застройки внутри крепостных стен Владимира. Город по примеру Киева украсили величественные Золотые ворота с надвратной церковью Ризоположения<sup>37</sup>— они стали главным въездом в город. Белокаменный Успенский собор, заложенный в 1157 году, строился как будущий кафедральный храм задуманной князем Андреем, но так и не состоявшейся Владимирской митрополии<sup>38</sup>. Получивший роскошное убранство собор стал своего рода грандиозным киотом для помещенной в нем чудотворной иконы Божией Матери, отселе получившей наименование Владимирская.

В числе других построек князя Андрея Юрьевича, помимо уже упоминавшегося княжеского замка в Боголюбове, следует также отметить Вознесенский монастырь и церковь Спаса во Владимире и кафедральный Успенский собор в Ростове<sup>39</sup>. Новопостроенным храмам Андрей Боголюбский щедро жаловал средства на их благоукрашение и обеспечение клира. Успенский собор во Владимире получил от князя Андрея «много именья, и свободы купленыя и з даньми, и села лепшая и десятины в стадехъ своихъ, и торгъ десятыи» 40. В том числе храму принадлежал целый город Гороховец 11.

Самой знаменитой из построек Андрея Боголюбского, безусловно, является храм Покрова Пресвятой Богородицы на Нерли, возведенный князем близ его боголюбовского замка, на месте, где в XII веке Нерль впадала в Клязьму<sup>42</sup>. Это храм-памятник, построенный в честь победоносного похода владимиро-суздальской

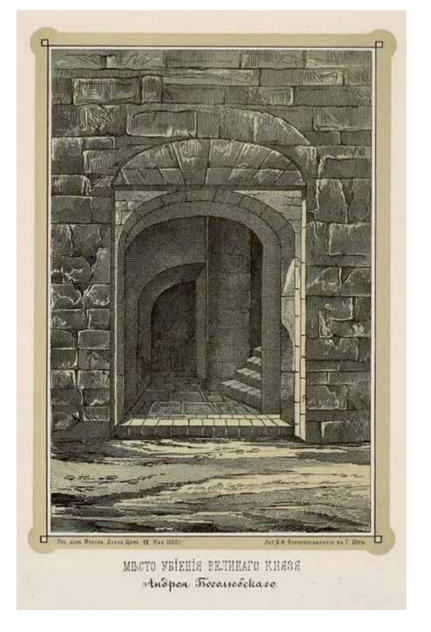
дружины на волжских булгар, состоявшегося в 1164 году<sup>43</sup>. Храм также стал данью памяти одному из сыновей Андрея Боголюбского князю Изяславу Андреевичу, который погиб или умер от ран, полученных во время войны с булгарами<sup>44</sup>. В этом походе войско князя Андрея Юрьевича сопровождала Владимирская икона Божией Матери, так что одержанную победу летописец назвал «чюдо новое святое Богородици Володимер[с]кое, юже взялъ бяше с собою благоверный князь Андреи и принесъ с славою»<sup>45</sup>.

С этим событием, возможно, было связано установление в Русской Церкви новых церковных праздников — Покрова Богородицы, неизвестного в греческой традиции, и Всемилостивого Спаса и Пресвятой Богородицы<sup>46</sup>. Праздник Покрова отражал убежденность князя Андрея Боголюбского в том, что Богоматерь оказывает особое покровительство Владимиро-Суздальской земле и вообще всей Руси. Характерно, что большинство храмов, построенных Андреем Юрьевичем, были посвящены Божией Матери. Тема покровительства Богоматери Владимиро-Суздальскому княжеству была отражена и в целом ряде литературных произведений: «Сказании о победе над волжскими булгарами»<sup>47</sup>, «Слове на праздник Покрова»<sup>48</sup>, «Сказании о чудесах Владимирской иконы Божией Матери»<sup>49</sup>. В них победа над волжскими булгарами сопоставляется с победами византийского императора Мануила I Комнина над арабами и турками-сельджуками. То есть свой поход на булгар князь Андрей Боголюбский рассматривал как войну за торжество христианской веры.

Если через Золотые ворота входил во Владимир всякий приходящий с западной стороны, то храм Покрова на Нерли был «визитной карточкой» стольного града князя Андрея, он встречал тех, кто прибывал в столицу Залесской Руси с востока, прежде всего плывущих водным путем: из Волги в Оку и далее в Клязьму. Покровская церковь стоит на искусственно возведенном холме<sup>50</sup>, который почти полностью скрывается под водой во время весенних разливов, и тогда кажется, что изящный белокаменный храм буквально парит над водной гладью. И хотя храм Покрова дошел до наших дней с большими утратами, он и сегодня вызывает восхищение своим столь же гармоничным, сколь и необычным обликом.

При князе Андрее Боголюбском в ходе разборки старого деревянного и закладки нового каменного Успенского собора в Ростове около 1160 года были обретены мощи первых Ростовских епископов — святителя Леонтия и его преемника святителя Исаии, которые были торжественно перенесены в новопостроенный храм при участии самого князя Андрея Юрьевича. Вероятно, тогда же была создана первая редакция Жития святого Леонтия Ростовского<sup>51</sup>. Построенный князем Андреем ростовский кафедральный собор простоял до XVI века, когда обветшалую постройку XII столетия заменили нынешним зданием.

Место убиения Великого князя Андрея Боголюб-





Всеволод Большое Гнездо. Царский титулярник

В правление Андрея Боголюбского во Владимиро-Суздальской Руси также началось систематическое летописание, которое осуществлялось духовенством Успенского собора во Владимире<sup>52</sup>. Высказывалось предположение, что при князе Андрее Юрьевиче во Владимире-на-Клязьме окончательно сложился текст церковного Устава князя Владимира, дошедший до наших дней в нескольких редакциях<sup>53</sup>.

Владимиро-Суздальский «самовластец» уверенно продолжал утверждать свое главенство на Руси. Зимой 1169-1170 годов он направил в поход на Великий Новгород почти столь же огромную рать, как прежде на Киев. Сам князь Андрей в походе на Новгород также не участвовал. Однако на сей раз суздальское войско потерпело поражение<sup>54</sup>.

Новгородцы сочли, что их, казалось бы, обреченный город был спасен только чудесным заступничеством Божией Матери, которое связали с обретением архиепископом Новгородским Илией (Иоанном) чудотворной иконы Богородицы «Знамение» 55. Икона находилась в алтаре храма Спаса на Ильине улице, за престолом<sup>56</sup>. Когда «суздальцы», то есть воины Андрея Боголюбского и союзных ему князей, осаждали Новгород, архиепископ Илия во время ночной молитвы услышал голос, повелевавший ему идти в церковь Спаса на Ильине, взять там икону Божией Матери и поставить ее на крепостной стене. После того как икону нашли и вынесли на укрепления, в нее попали стрелы, пущенные «суздальцами». Осаждающих объял страх, они оказались в замешательстве, и новгородцы, сделавшие вылазку из города, одолели противника. В память об этой победе архиепископ Илия установил в Великом Новгороде празднование иконе Божией Матери «Знамение», которое в XVI веке стало общерусским<sup>57</sup>.

И тем не менее, несмотря на одержанную победу, новгородцы также в конечном счете были вынуждены признать над собой верховную власть Андрея Боголюбского: в 1172 году они приняли к себе на княжение сына Андрея Юрьевича — князя Юрия. Владимиро-Суздальскому князю покорились и смоленские Ростиславичи, после чего князь Андрей передал Киевский престол Роману Ростиславичу — он сменил в Киеве скончавшегося князя Глеба Юрьевича, младшего брата Андрея Боголюбского. В июле 1171 года «приде Романъ Киеву, и усретоша и съ кресты митрополитъ и архимандрит Печерьскии игуменъ и инии игумени вси и кияне и братья его»<sup>58</sup>.

Жесткая политика князя Андрея Боголюбского, его стремление править «самовластно» и подчинить своему влиянию другие русские земли, частые военные акции — все это вызывало недовольство как других князей, так и ростово-суздальских бояр, уставших от бурной деятельности своего князя и его властного нрава. Недовольство постепенно накапливалось и в 1174 году вылилось в заговор, жертвой которого пал князь Андрей. Он был жестоко убит боярами-заговорщиками в своем боголюбовском замке ночью 29 июня 1174 года<sup>59</sup>.

Тело убитого князя два дня пролежало брошенным у стен его боголюбовской резиденции, затем его перенесли в притвор замковой церкви, но отпевать все же не решались. Во Владимире и других городах Суздальского княжества в условиях наступившей анархии начались грабежи и убийства. Был разграблен

и боголюбовский замок князя Андрея. Мятеж прекратился лишь после того, как «поча ходити Микулиця со святою Богородицею в ризахъ по городу» (то есть священник Микулица (Николай) совершил крестный ход с Владимирской иконой Богоматери. По просьбе владимирцев Микулица встречал с Владимирской иконой тело князя Андрея Юрьевича, привезенное из Боголюбова во Владимир для погребения только спустя неделю после убийства. Останки Андрея Боголюбского перенесли в Успенский собор, где они и были погребены.

После смерти Андрея Боголюбского во Владимиро-Суздальской земле возникла усобица. Сын князя Андрея Юрий (Георгий) Андреевич после гибели отца был вынужден бежать к половцам. В 1184 году он приехал в Грузию, где стал мужем царицы Тамары. Однако брак оказался неудачным, и Юрий был изгнан своей женой, с которой в дальнейшем долго, но безуспешно боролся за престол Грузинского царства.

Усобица в Суздальском княжестве завершилась в 1176 году, когда к власти во Владимире пришел младший брат Андрея Юрьевича — Всеволод (в крещении Димитрий)<sup>61</sup>, прозванный «Большое Гнездо». Он княжил во Владимирена-Клязьме до 1212 года.

Вероятно, уже вскоре после гибели Андрея Боголюбского во Владимире установилось его местное почитание: несмотря на все проблемные моменты церковной политики владимиро-суздальского «самовластца», народ церковный чтил князя Андрея за его сугубое благочестие, а в обстоятельствах его гибели видел подвиг страстотерпчества.

Особо почитал память Андрея Боголюбского первый русский царь Иван IV Грозный. При нем в знаменитой «Степенной книге» был отражен

взгляд на историю Российского государства, согласно которому князь Андрей Боголюбский выступал как государь, при котором великое княжение перешло от Киева к Владимиру, передавшему его затем Москве.

В русских месяцесловах память святого князя-страстотерпца Андрея Боголюбского появляется лишь в середине XVII века, но еще нерегулярно. Мощи князя Андрея были обретены только в 1702 году. Их положили в раке в Успенском соборе во Владимире, где они прежде покоились под спудом. В связи с этим было установлено празднование святому благоверному князю Андрею Боголюбскому в день памяти святого Андрея Критского (4 июля), составлено его житие. При императрице Екатерине II в 1768 году северный Благовещенский придел владимирского Успенского собора был переосвящен во имя святого благоверного князя Андрея Боголюбского, а над его заново украшенной ракой была устроена сень $^{62}$ .

В советский период раку с мощами святого князя Андрея Боголюбского вскрывали трижды. В 1919 году вскрытие проходило в рамках устроенной большевиками антицерковной кампании. В 1934 году мощи князя Андрея доставили в Ленинград для исследования. В 1941 году их привезли в Москву, где М. М. Герасимов предпринял скульптурную реконструкцию внешнего облика князя Андрея Юрьевича по его черепу. В дальнейшем мощи хранились во Владимиро-Суздальском музее-заповеднике, откуда лишь в 1987 году их передали Владимирской епархии Русской Православной Церкви, после чего останки князя водворили на их историческое место в раку в Успенском соборе. В 1982 году имя князя Андрея Боголюбского было внесено в Собор Владимирских святых<sup>63</sup>.

#### Сокрашения

НПЛ — Новгородская первая летопись.

ПСРЛ — Полное собрание русских летописей.

ПЭ — Православная энциклопедия

РИБ. Т. 6: ПДРКП — Русская историческая библиотека. Т. 6: Памятники древнерусского канонического права.

СККДР — Словарь книжников и книжности Древней Руси.

#### Источники

НПЛ. М.; Л., 1950.

ПСРЛ. Т. 1. М., 1997; Т. 2. М., 1998; Т. 25. М.; Л., 1949. РИБ. Т. 6: ПДРКП. Ч. 1: (Памятники XI–XV вв.). СПб., 1908.

#### Литература

Артамонов Ю. А., Галко В. И., Климкова А. А. Кирилл II, еп. Туровский // ПЭ.

T. 34. M., 2014. C. 601-604.

Воронин Н. Н. Зодчество Северо-Восточной Руси XII–XV веков. Т. 1. М., 1961; Т. 2. М., 1962.

Воронин Н. Н. Сказание о победе над болгарами в 1164 г. // Проблемы общественно-политической истории России и славянских стран: Сборник статей к 70-летию академика М. Н. Тихомирова. М., 1963. С. 88–92.

 $\it Жучкова$  И. Л. Сказание о чудесах Владимирской иконы Богоматери // СККДР. Вып. 1. Л., 1987. С. 416–418.

Квливидзе Н. В. «Знамение». Новгородская икона Божией Матери // ПЭ. Т. 20. М., 2009. С. 271–272.

Лимонов Ю. А. Летописание Владимиро-Суздальской Руси. Л., 1967. Лосева О. В. Жития русских святых в составе древнерусских Прологов XII — 1-й трети XV в. М., 2009.

Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церкви. Кн. 2. М., 1995. Назаренко А. В., Самойлова Т. Е. Андрей Юрьевич Боголюбский // ПЭ. Т. 2. М.,

Преображенский А. С. Боголюбская икона // ПЭ. Т. 5. М., 2002. С. 459-463. Селезнев Ю. В. Русские внуки половецких князей (к вопросу о половецких родственных связях в политической борьбе на Руси в XI — первой половине XIII в.) // Золотоордынское обозрение. 2019. Вып. 7 (2). С. 225–241.

Семенченко Г. В. Житие Леонтия, епископа Ростовского // Письменные памятники истории Древней Руси: Летописи. Повести. Хождения. Поучения. Жития. Послания: Аннотированный каталог-справочник / ред. Я. Н. Щапова. СПб., 2003. C. 205-207.

Творогов О. В. Кирилл, епископ Туровский // СККДР. Вып. 1. Л., 1987.

Толочко П. П. Дворцовые интриги на Руси. СПб., 2003.

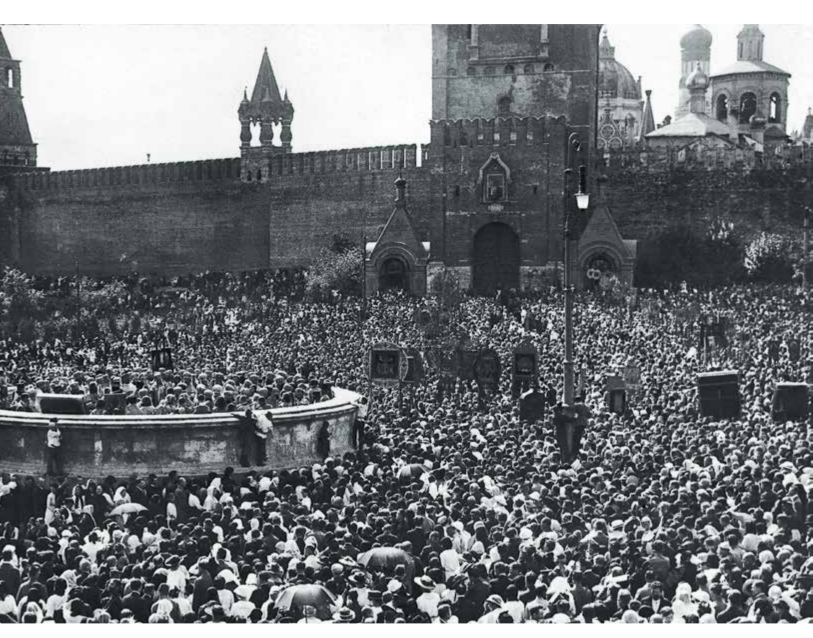
- Фет Е. А. Слова на Покров // СККДР. Вып. 1. Л., 1987. С. 421-423. Филипповский Г. Ю. Житие Леонтия Ростовского // СККДР. Вып. 1. Л., 1987.
- Филипповский Г.Ю. Сказание о победе над волжскими болгарами 1164 года и празднике 1 августа // СККДР, Вып. 1, Л., 1987, С. 411-412.
- *Щапов Я. Н.* Княжеские уставы и Церковь в Древней Руси: XI–XIV вв. М., 1972. Щенникова Л. А. Владимирская икона Божией Матери // ПЭ. Т. 9. М., 2005.
- Янин В. Л., Гайдуков П. Г. Актовые печати Древней Руси X-XV вв. Т. 3: Печати, зарегистрированные в 1970-1996 гг. М., 1998. С. 29-36.
- Янин В. Л. Моливдовул ростовского епископа Леонтия // Вспомогательные исторические дисциплины. Т. 25. СПб., 1994. С. 7-14.
- Селезнев Ю. В. Русские внуки половецких князей (к вопросу о половецких родственных связях в политической борьбе на Руси в XI — первой половине XIII в.) // Золотоордынское обозрение. 2019. Вып. 7 (2). С. 225–241.
- ПСРЛ. Т. 25. М.; Л., 1949. С. 47.
- ПСРЛ. Т. 1. М., 1997. Стб. 346; Т. 2. М., 1998. Стб. 482.
- ПСРЛ. Т. 1. Стб. 346.
- *Шенникова Л. А.* Владимирская икона Божией Матери // ПЭ. Т. 9. М., 2005. C. 8-26.
- <sup>6</sup> *Макарий (Булгаков), митр.* История Русской Церкви. Кн. 2. М., 1995. С. 135, 235, 646-647, 663, 678.
- Предание это приводится в датируемом 1-й половиной XV века тексте статьи «А се князи рустии», дополняющей Комиссионный список Новгородской Первой летописи (НПЛ. М.; Л., 1950. С. 467).
- Щенникова Л. А. Владимирская икона Божией Матери. С. 8-26.
- После революции 1917 года Владимирская икона Божией Матери была передана в Государственную Третьяковскую галерею. В настоящее время икона находится в храме свт. Николая в Толмачах, домовом храме Третьяковской галереи.
- 10 Икона также называется «Боголюбовской» или «Боголюбивой».
- 11 Во 2-й половине XIX века чудотворный образ был перенесен в новопостроенный собор, освященный в честь Боголюбской иконы Божией Матери. После закрытия монастыря в 1920-е годы икона находилась в церкви святых Иоакима и Анны в Боголюбове, затем в Успенском соборе во Владимире. В 1946 голу икона поступила во Владимирский областной краеведческий музей. В 1992 году Боголюбская икона была передана в Успенский собор Княгинина монастыря во Владимире. Позднее перенесена в возрожденный Боголюбовский монастырь (Преображенский А. С. Боголюбская икона // ПЭ. Т. 5. М., 2002. С. 459-463). В марте 2024 года было объявлено о завершении длительной реставрации Боголюбовской иконы, после которой образ был выставлен в Музейном центре «Палаты» во Владимире, входящем в комплекс Владимиро-Суздальского музея-заповедника.
- <sup>12</sup> ПСРЛ. Т. 1. Стб. 349.
- 13 Там же. Стб. 352.
- 14 ПСРЛ. Т. 2. Стб. 520.
- 15 ПСРЛ. Т. 1. Стб. 354.
- 16 ПСРЛ. Т. 2. Стб. 520.
- 17 ПСРЛ. Т. 1. Стб. 352.
- <sup>18</sup> РИБ. Т. 6: ПДРКП. Ч. 1: (Памятники XI–XV вв.). СПб., 1908. № 3. Стб. 66–67.
- <sup>20</sup> Высказывалось также предположение, что Феодорец был наречен не на Ростовскую, а на Владимиро-Суздальскую кафедру, которую хотел учредить князь Андрей Боголюбский (Назаренко А. В., Самойлова Т. Е. Андрей Юрьевич Боголюбский // ПЭ. Т. 2. М., 2001. С. 393-398).
- <sup>21</sup> РИБ. Т. 6: ПДРКП. Ч. 1. Стб. 63–76.
- 22 ПСРЛ. Т. 1. Стб. 354.
- <sup>23</sup> То есть воины Черниговского князя Олега Святославича.
- <sup>24</sup> Под «погаными» (то есть язычниками) здесь имеются в виду союзные князю Андрею Боголюбскому кочевники— «черные клобуки» («Бастеева чадь»).
- <sup>25</sup> ПСРЛ. Т. 2. Стб. 545.
- <sup>26</sup> ПСРЛ. Т. 1. Стб. 354; ср.: НПЛ. С. 33, 220-221.
- Толочко П. П. Дворцовые интриги на Руси. СПб., 2003. С. 204.
- 28 ПСРЛ. Т. 1. Стб. 354.
- Творогов О. В. Кирилл, епископ Туровский // СККДР. Вып. 1. Л., 1987. С. 217–221; Артамонов Ю. А., Галко В. И., Климкова А. А. Кирилл II, еп. Туровский // ПЭ. Т. 34. М., 2014. С. 601-604.
- <sup>30</sup> ПСРЛ. Т. 1. Стб. 355-356.
- <sup>31</sup> Там же. Стб. 355.
- <sup>32</sup> Там же. Стб. 356.
- <sup>34</sup> В Великом Новгороде обнаружена печать Леона, датируемая 2-й половиной XII века. Она имеет греческую надпись: «Богородица, помоги Леонтию архиепископу Ростова, рабу своему» (Янин В. Л. Моливдовул ростовского епископа Леонтия // Вспомогательные исторические дисциплины. Т. 35. СПб., 1994. С. 7-14; Янин В. Л., Гайдуков П. Г. Актовые печати Древней Руси X-XV вв. Т. 3: Печати, зарегистрированные в 1970-1996 гг. М., 1998. C. 29-36).
- 35 ПСРЛ. Т. 2. Стб. 568.
- <sup>36</sup> Подробнее см.: *Воронин Н. Н.* Зодчество Северо-Восточной Руси XII–XV веков. Т. 1. М., 1961; Т. 2. М., 1962.

- <sup>37</sup> ПСРЛ. Т. 1, Стб. 351, Золотые ворота во Владимире сохранились до наших дней, хотя и в сильно перестроенном виде
- Там же. Стб. 348. Успенский собор во Владимире сохранился до настоящего времени, но в том виде, который он обрел в результате перестройки, осуществленной в период правления брата Андрея Боголюбского — князя Всеволода Большое Гнездо. Пострадавший от пожара храм был обстроен галереями и увенчан четырьмя дополнительными главами, превратившись из олноглавого в пятиглавый
- Эти постройки не сохранились, за исключением лестничной башни Боголюбского замка.
- <sup>40</sup> ПСРЛ. Т. 1. Стб. 348.
- 41 Там же. Стб. 470.
- <sup>42</sup> Позднее устье Нерли сместилось, и сегодня храм Покрова стоит на берегу старины
- <sup>43</sup> ПСРЛ. Т. 1. Стб. 352–353.
- 44 Там же. Стб. 353.
- Иначе: Изнесение Честных Древ Животворящего Креста Господня.
- <sup>47</sup> Воронин Н. Н. Сказание о победе над болгарами в 1164 г. // Проблемы общественно-политической истории России и славянских стран: сборник статей к 70-летию академика М. Н. Тихомирова. М., 1963. C. 88-92; *Фи*липповский Г. Ю. Сказание о победе над волжскими болгарами 1164 года и празднике 1 августа // СККДР. Вып. 1. Л., 1987. С. 411-412.
- Фет Е. А. Слова на Покров // СККДР. Вып. 1. Л., 1987. С. 421-423.
- Жучкова И. Л. Сказание о чудесах Владимирской иконы Богоматери // СККДР. Вып. 1. Л., 1987. С. 416-418.
- Холм прежде был облицован белым камнем, ныне утраченным, как и окружавшие храм арочные галереи.
- Филипповский Г. Ю. Житие Леонтия Ростовского // СККДР. Вып. 1. Л., 1987. С. 159-161; Семенченко Г. В. Житие Леонтия, епископа Ростовского // Письменные памятники истории Древней Руси: Летописи. Повести. Хождения. Поучения. Жития. Послания: Аннотированный каталог-справочник / ред. Я. Н. Щапова. СПб., 2003. С. 205-207; Лосева О. В. Жития русских святых в составе древнерусских Прологов XII — 1-й трети XV в. М., 2009. С. 406, 411.
- 52 Подробнее см.: *Лимонов Ю. А.* Летописание Владимиро-Суздальской Руси. Л., 1967.
- *Щапов Я. Н.* Княжеские уставы и Церковь в Древней Руси: XI-XIV вв. М.,
- НПЛ. М.; Л., 1950. С. 33, 221. Этому событию посвящен ряд новгородских икон, написанных на сюжет «Битва новгородцев с суздальцами».
- 55 Следует отметить, что Новгородская Первая летопись старшего и младшего изводов, сообщая о победе новгородцев над суздальским войском, не упоминает о чуде от иконы «Знамение»
- 56 По своей иконографии новгородский образ Божией Матери «Знамение» представляет собой икону, на которой Богомладенец изображен анфас на лоне Богоматери, писаной по пояс с воздетыми в молитве руками. Икона сохранилась до настоящего времени. В советский период чудотворная икона «Знамение», изъятая из построенного для нее в Великом Новгороде в XVII веке Знаменского собора, попала в собрание Новгородского музея-заповедника. В 1999 году образ был возвращен Русской Православной Церкви и помещен в кафедральном Софийском соборе в Великом Новгороде.
- Квливидзе Н. В. «Знамение». Новгородская икона Божией Матери // ПЭ. T. 20. M., 2009, C. 271-272.
- 58 ПСРЛ. Т. 2. Стб. 567-568.
- <sup>59</sup> ПСРЛ. Т. 1. Стб. 367-371; Т. 2. Стб. 580-594.
- 60 ПСРЛ. Т. 2. Стб. 592.
- $^{61}\;$  Во имя своего небесного покровителя, великомученика Димитрия Солунского, князь Всеволод Юрьевич построил во Владимире-на-Клязьме белокаменный Дмитриевский собор, ставший домовым храмом княжеской резиденции. Основанный Юрием Долгоруким подмосковный Дмитров также обязан своим названием небесному покровителю младшего сына князя.
- <sup>62</sup> *Назаренко А. В., Самойлова Т. Е.* Андрей Юрьевич Боголюбский // ПЭ. Т. 2. M., 2001. C. 393-398.
- <sup>63</sup> Там же.



## Московские адреса святого Патриарха Тихона

ПАЛОМНИЧЕСКИЕ МАРШРУТЫ ЮБИЛЕЙНОГО 2025 ГОДА



В 2025 году Русская Православная Церковь будет торжественно отмечать 100-летие преставления ко Господу святителя Тихона, Патриарха Всероссийского. Москва станет центром торжеств, поскольку здесь проходило патриаршее служение святителя Тихона. Комиссия Русской Православной Церкви по развитию паломничества и принесению святынь под руководством викария Псковской епархии архиепископа Печерского Матфея координирует работу паломнических служб по разработке маршрутов, связанных с именем святителя Тихона.

Музей новомучеников и исповедников Российских в бывшем Московском Епархиальном доме (Лихов пер., д. 6), где расположен главный корпус ПСТГУ, уже имеет экспозицию, связанную со святителем Тихоном. К 2025 году готовится новый маршрут «Святитель Тихон. Терновый венец исповедничества». Центральной точкой этого маршрута будет экспозиция в Донском монастыре, в помещениях, где с мая 1922 года по июнь 1923-го Патриарх находился под домашним арестом. Для экскурсоводов из епархий планируются дистанционные курсы повышения квалификации, которые проведут специалисты, много лет посвятившие изучению жития святого.

Мы представим некоторые московские памятные места с целью обратить на них внимание экскурсоводов и паломников при организации московских «тихоновских» паломнических маршрутов 2025 года<sup>1</sup>.

Московский епархиальный дом (Лихов пер., д. 6). Девятнадцатого июня 1917 года в этом здании открылся чрезвычайный съезд Московской епархии по выборам московского митрополита. Кафедра оказалась свободна после того, как обер-прокурор Синода В. Н. Львов отправил на покой митрополита Макария (Невского; 1835–1926), отказавшегося благословить Временное правительство. На этом съезде архиепископ Тихон (Беллавин; 1865–1925) был избран главой Московской епархии.

Двадцать седьмого июня архиепископ Тихон переехал в Москву из Петрограда и разместился на подворье Троице-Сергиевой лавры, служившем московским Архиерейским домом с 1815 года. Здесь он узнал о своем избрании Патриархом Всероссийским 5 (18) ноября. Поместным Собором были сформированы также органы Высшего Церковного Управления — Священный Синод и Высший Церковный Совет. Шестнадцатого февраля 1918 года состоялось первое совместное заседание соединенного присутствия Высшего Церковного Управления. В крестовой церкви резиденции Патриарха иноки Троице-Сергиевой лавры и Чудова монастыря ежедневно совершали уставные богослужения. Троицкое подворье приняло в феврале 1918 года выселенных из Кремля насельников нескольких обителей. Здесь же находился Патриарх Тихон во время первых

домашних арестов. Двадцать четвертого ноября 1918 года комиссар ВЧК С. Вайсберг заключил Патриарха Тихона под домашний арест. В помещениях на Троицком подворье, где находились канцелярия, приемная и покои архиерея, был произведен обыск. При обыске изъяли ценные вещи и переписку. Шестого января 1919 года арест с Патриарха Тихона был снят, но 23 декабря 1919 года — возобновлен.

Патриарх Тихон совершал богослужения и молился в Сергиевском крестовом храме, который был расположен на втором этаже подворья и непосредственно соприкасался с его покоями. Обычно возглавлял службы архимандрит Неофит (Осипов; 1875–1937), личный секретарь Патриарха. Первосвятитель выходил и благословлял верующих, даже если сам не служил, а просто молился в алтаре. В этом храме в дни своего рождения, которое приходилось на 1 февраля нового стиля, он совершал

Празднование Дня всевобуча на Красной площади в 1918 г. Из фондов Центрального государственного архива кинофотодокументов СССР (слева)

Патриарх Московский и всея Руси Тихон во время Собора 1918 г. у Московского епархиального дома







Поместный собор 1917-1918 гг.

Подворье Троице-Сергиевой лавры в Москве. 1880 г.

молебны. Особенно важными для Патриарха были чтения канона Андрея Критского в первые дни Великого поста. В 1921 году подворье стало объектом систематических вторжений сотрудников ВЧК, многие помещения были изъяты для размещения семей сотрудников карательного ведомства.

С 8 по 22 марта Священный Синод почти каждый день собирался на заседания в связи с началом массового изъятия церковных ценностей. В ночь на 23 марта ГПУ на подворье произвело аресты близких Патриарху представителей духовенства во главе с митрополитом Никандром (Феноменовым; 1877–1933), среди арестованных был и келейник Патриарха Тихона Яков Анисимович Полозов (1879-1924). Третьего апреля комиссия по изъятию церковных ценностей явилась на Троицкое подворье. Двадцать пятого апреля Патриарх Тихон выразил готовность покинуть Троицкое подворье, настолько невыносимые условия для него сложились там к этому времени. Все его помощники были арестованы, здание оцеплено. Восьмого мая были опечатаны все помещения подворья, кроме личной комнаты Патриарха. Четырнадцатого мая 1922 года, в воскресенье, Патриарх Тихон в последний раз отслужил Божественную литургию в Сергиевском храме Троицкого подворья. Девятнадцатого мая 1922 года около 17:00 Патриарх вынужденно переехал в Донской монастырь.

Важнейший объект «тихоновских» паломнических маршрутов — Храм Христа Спасителя. Пятого (18) ноября 1917 года здесь состоялось избрание Патриарха. Захватившие к тому времени Кремль большевики все же дали разрешение принести в Храм Христа Спасителя Владимирскую икону Божией Матери, перед которой и был установлен ковчег с записками, содержавшими имена трех кандидатов-митрополитов.

На восточной стене входного павильона церкви Преображения Господня размещен барельеф Патриарха Тихона, памятник ему есть и на аллее Патриархов.

Двенадцатого июля 1919 года в храме произошло покушение на Патриарха Тихона. При выходе из Храма Христа Спасителя некая Пелагея Гусева нанесла святителю Тихону удар ножом в бок. Патриарха спас находившийся под рясой монашеский широкий кожаный пояс, благодаря которому нож оставил лишь неглубокий порез на теле, и вскоре святитель смог возвратиться к исполнению своих обязанностей. Здесь 26 августа 1919 года торжественно отмечался день тезоименитства Патриарха Тихона, получившего при пострижении в монашество имя в честь святителя Тихона Воронежского, этот день стал общецерковным праздником.

Девятнадцатого января 1921 года, в праздник Крещения Господня, Патриарх совершил Литургию в Храме Христа Спасителя и последний в истории этого собора до его разрушения крестный ход на Москву-реку для освящения воды. Службы Великого поста и пасхальные богослужения 1922 года стали последними в этом храме для святителя Тихона. Открытые гонения и начало изъятия церковных ценностей не позволили ему продолжать служения в главном храме России. Вскоре храм был передан обновленцам, а в 1931 году взорван.

Успенский собор Кремля — еще одна точка паломнического маршрута. Двадцать первого ноября (4 декабря), в праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы, в Успенском соборе Кремля состоялась интронизация Патриарха Тихона. В начале 1918 года в Кремль переехало советское правительство, и богослужения были прекращены.

Еще один объект в Кремле, достойный упоминания в связи с именем святителя Тихона, — **Кремлевская больница**. В октябре 1918 года в Потешном дворце были организованы больница и амбулатория. Официально эта клиника в первой половине 1920-х годов именовалась «Кремлевская больница при управлении делами Совнаркома»<sup>2</sup>. В январе 1923 года здесь проходили лечение 75 человек<sup>3</sup>. Именно в штате Кремлевской больницы работал знаменитый кардиолог и терапевт Д. Д. Плетнев (1872–1941)<sup>4</sup>, который консультировал Патриарха до последних его дней.

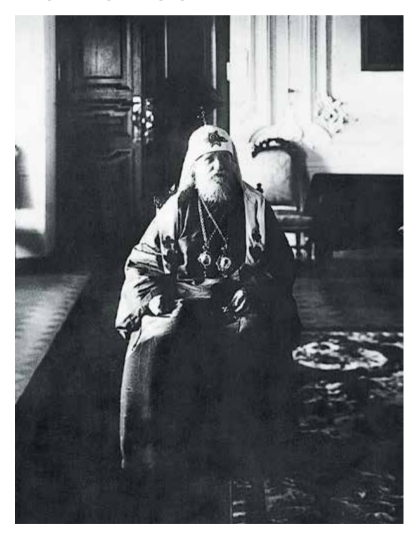
Глава Русской Церкви попал в Кремлевскую больницу с обострением болезни почек из одиночной камеры внутренней тюрьмы ГПУ на Лубянке, где он находился с 19 апреля по 8 мая. В июне 1923 года стало понятно, что Патриарха надо отпускать, власти не хотели демонстрировать, что пребывание в тюрьме подорвало здоровье Предстоятеля Церкви. На Западе это могло вызвать скандал. Восьмого июня 1923 года Патриарха увезли в больницу в Кремле из Донского монастыря. Одна из свидетельниц тех событий вспоминала: «В Кремль его поместили под предлогом необходимости леченья от болезни почек, которой он захворал в конце своего заточенья. В Кремле, говорили они, лучшие московские врачи и образцовая больница. Продержали его там около двух недель,

стараясь вымучить у него признание Церковью советской власти, вырвать подпись на заранее заготовленное ими «Патриаршее Послание»<sup>5</sup>. Накануне освобождения из заключения, которое произошло 27 июня 1923 года, Патриарх был выписан и снова доставлен на Лубянку.

Со зданиями **ВЧК-ГПУ-ОГПУ**, расположенными по улице Большая Лубянка, связаны трагические дни жизни святителя Тихона. Двадцать третьего декабря 1919 года в здании ВЧК в Секретном отделе заместитель Ф. Э. Дзержинского М. И. Лацис допрашивал Патриарха около двух часов. По адресу **Большая Лубянка**, **д. 18**, располагался Московский **ревтрибунал**, куда 19 февраля 1921 года Патриарх Тихон был вызван в качестве свидетеля. Патриарх здесь давал свидетельские показания также 13 сентября и 10 октября 1920 года.

В ходе следствия по делу о «сопротивлении изъятию церковных ценностей» 28 марта, 31 марта и 8 апреля Патриарх ездил в ГПУ на

Святейший Патриарх Тихон на Троицком подворье. 1918 г.







Храм Христа Спасителя (вверху)

Жребий с именем митрополита Тихона (внизу) допросы. После ночного допроса, вернувшись на подворье 5 мая, Патриарх Тихон уже имел на руках повестку о вызове в ГПУ на новый допрос к 7 часам вечера. Допросы так измотали святителя, что 6 мая Патриарх не смог служить Литургию в церкви великомученика Георгия на Варварке. Девятого мая 1922 года в 10 часов вечера состоялся новый допрос.

В здании № 2 на улице Большая Лубянка с 1920 по 1961 год размещалась внутренняя тюрьма для содержания особо важных подследственных. Сюда привезли соратников Патриарха в марте-апреле 1922 года. Заключение

тяжело сказалось на здоровье узников. В частности, П. В. Гурьев, находившийся во внутренней тюрьме с 11 апреля 1922 года, обратился в Верховный суд с просьбой освободить его из-под стражи ввиду того, что от длительного пребывания в заключении его здоровье значительно ухудшилось. Патриарх Тихон был взят под стражу и препровожден во внутреннюю тюрьму ГПУ 19 апреля 1923 года в 16 часов 30 минут. Е. А. Тучков в своих докладах руководству не скрывает, что «обрабатывал» Патриарха, для него создавали невыносимые условия. Несомненно, пребывание в заключении пагубно отразилось на слабом здоровье Патриарха. Восьмого мая 1923 года святитель был временно возвращен из внутренней тюрьмы на Лубянке в Донской монастырь, куда к нему в 2 часа 40 минут явилась делегация во главе с женатым обновленческим «митрополитом» Петром Блиновым. «Обнагленцы», как называли в народе обновленцев, объявили Патриарху принятое накануне решение их сборища о снятии с него сана и монашества, Первосвятитель отказался снять облачение. После пребывания в Кремлевской больнице, куда он был доставлен 8 июня из Донской обители, он вновь вернулся на Лубянку 27 июня 1923 года.

Таким образом, во внутренней тюрьме ГПУ Патриарх находился с 19 апреля по 8 мая, с 8 июня более двух недель — в Кремлевской больнице в условиях полной изоляции, в общей сложности 38 дней. Именно такой срок указывается в опубликованном в «Известиях» сразу же после его освобождения интервью Предстоятеля.

Двадцать седьмого июня ГПУ специально пригласило извозчика Патриарха к зданию на Лубянке. А. Левитин-Краснов так описывал его освобождение: «Ровно в 12 часов из одного из подъездов вышел высокий старик, в патриаршем куколе и шелковой рясе. На груди у него сверкала драгоценная панагия. Однако на ногах были старые галоши без сапог. Он по-прежнему держался величаво и прямо, однако заметное дрожание обеих рук и восковая бледность лица говорили о том, что долгие месяцы заключения не прошли даром. ...Благословив извозчика и трижды облобызавшись с ним, Патриарх затем также благословил и облобызался с Яшей (о Якове Полозове наш рассказ

ниже. — Свящ. Д. С.) и стал усаживаться в фаэтон. В толпе репортеров защелкали аппараты. Люди в кожаных куртках бесстрастно, с каменными лицами наблюдали эту сцену»6. Символично, что в этот же день, 27 июня, в 1992 году были обретены мощи священномученика Владимира, митрополита Киевского, — первого святителя-мученика, день убийства которого, по решению Патриарха и Поместного Собора в начале 1918 года, стал днем поминовения всех страдальцев за веру. Вероятно, Патриарха доставили на Лубянку утром 27 июня только для того, чтобы отсюда освободить; после подписания им бумаг вряд ли его снова поместили в камеру, тогда труды кремлевских врачей могли бы сойти на нет. Таким образом, в клинике он пробыл около 19 дней, столько же, сколько и в одиночной камере на Лубянке.

От здания на Лубянке поворачиваем налево и оказываемся перед грандиозным строением, давно находящимся на реконструкции (Но-

вая пл., д. 3/4). Здесь в переполненной аудитории Политехнического музея с 26 апреля по 7 мая 1922 года заседал Московский революционный трибунал по «Делу 54-х». Это были представители клира и миряне, которых обвиняли в сопротивлении изъятию церковных ценностей. Вечером 4 мая в 20 часов 30 минут Патриарх приехал сюда для дачи показаний и покинул здание лишь в 1 час ночи 5 мая. Когда святитель вошел в зал. многочисленная публика встала со своих мест. Ответственность за факты сопротивления изъятию ценностей в Москве он попытался взять на себя. Большинству обвиняемых сохранили жизнь, но священномученики Александр Заозерский (1879–1922), Христофор Надеждин (1869–1922), Василий Соколов (1868–1922), преподобномученик Макарий (Телегин; 1876-1922) и мученик Сергий Тихомиров (1866/1867-1922) были расстреляны.

Главным объектом паломничества в Москве, связанным со святителем Тихоном, был Святейший Патриарх Тихон (слева)

Успенский собор Кремля после обстрела. 1917 г. (справа)









Потешный дворец. Почтовая карточка (слева)

Внутренняя тюрьма на Лубянке (справа) и остается Донской монастырь (Донская пл., д. 1). У Северных ворот монастыря стоит неприметное двухэтажное здание, окрашенное в темно-красный цвет. Сейчас в этих помещениях расположен музей святителя Тихона (в настоящее время находится на реконструкции), где можно увидеть его личные вещи, в том числе митру, панагии и саккос, в которых были обретены его святые мощи в 1992 году.

Вечером 19 мая 1922 года Патриарх Тихон переехал в монастырь и находился здесь фактически (а с конца августа 1922 года и юридически) под домашним арестом. Ему была отведена одна комната из трех, в остальных круглосуточно находились сотрудники ГПУ. Согласно рапортам дежуривших летом 1922 года сотрудников ГПУ, священников для причастия к Патриарху допускали только в случае личного присутствия кого-то из подчиненных Е. А. Тучкова — сотрудников 6-го отделения СО ГПУ. Почти ежедневно Патриарха возили на допросы на Лубянку, что его очень утомляло. Второго марта 1923 года Я. С. Агранов, следователь Верховного суда, лично провел допрос. Готовясь к суду и, возможно, ожидая расстрельного приговора, Патриарх передал доверенным лицам на волю через форточку, расположенную в верхней части туалетной комнаты на первом этаже, ряд документов. Подробности быта святителя в эти месяцы описаны в мемуарах М. А. Вешневой, которая надзирала за ним вместе с другими сотрудниками ГПУ. Она вспоминала, что по ночам святитель долго молился, стоя на коленях, но при этом рано вставал, делал зарядку на гульбище, примыкающем ко второму этажу корпуса, много работал над бумагами, был доброжелателен с охраной.

Пребывание Патриарха в Донском монастыре в период с 8 мая по 8 июня 1923 года, когда он был увезен из монастыря в больницу, подтверждается рапортами сотрудников ГПУ из следственного дела Патриарха Тихона.

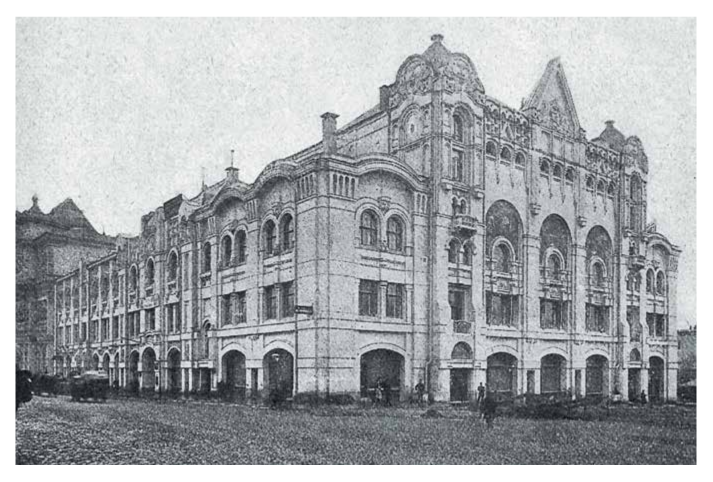
После освобождения 27 июня 1923 года Патриарх разместился в других помещениях Донского монастыря, где прожил до 13 января 1925 года. Высказывавшиеся ранее предположения, что он в этот период жил в том же помещении в обители, где находился под арестом, или в настоятельском корпусе, не подтверждаются источниками. Патриарх расположился в помещениях у западных ворот обители, где жил на покое епископ Антоний (Флоренсов; 1847–1918)<sup>7</sup>. Его имя обязательно должно быть упомянуто в контексте рассказа о пребывании святителя Тихона Донской обители.

О жизни владыки Антония в Донском монастыре сохранилось много воспоминаний, где описывается и его квартира. В документах

ГПУ это помещение называлось уже «квартира Тихона». Священник Александр Ельчанинов (1881–1934), часто бывавший у владыки Антония, так описывал это место: «Он жил в Донском монастыре на покое с 1898 года, занимая точно то самое помещение, которое впоследствии было отведено Святейшему Патриарху Тихону, — от ворот сейчас же направо, в монастырской стене. Пройдя под обширными массивными сводами ворот, посетитель поднимался по узкой лестнице во второй этаж»<sup>8</sup>. В помещениях было три комнаты: приемная, кабинет и спальня. Патриарх Тихон жаловался врачам: «В монастыре помещение низкое, тесное и очень неудобное. Как соберется много народу — дышать нельзя»9. В столовой святитель Тихон принимал гостей. А. И. Кузнецов, побывавшей в ней в 1924 году вместе со священномучеником архиепископом Фаддеем (Успенским; 1872-1937), вспоминал: «Это была столовая, с большим столом посредине, с простой столовой мебелью и деревянной, очень искусной люстрой, спускавшейся над столом со сводчатого потолка»<sup>10</sup>. Четвертого

марта 1924 года Патриарх Тихон совершил панихиду по епископу Антонию (Флоренсову), который еще при жизни почитался москвичами святым. Вечером 5 июля 1923 года Патриарх в эту столовую пригласил к себе всех женщин, которые в течение долгих месяцев заключения обеспечивали его быт: стирали белье, покупали продукты, содержали повара и т. д. Одна из них рассказывала М. Е. Губонину об этой встрече: «Патриарх терпеливо усадил всех их за стол, просил "не беспокоиться" и сказал при этом примерно так: "Сидите и не вставайте! Вы мне много послужили за последнее время, когда все покинули меня; вы ни на один день не оставили своих забот обо мне, всеми забытом и оставленном. А теперь я сам хочу послужить вам в малости, чтобы хоть немного отблагодарить вас за все... А вы — сидите и угощайтесь, никого мне в помощники не нужно..." И добавил: "Все духовенство оставило меня, а вы поддержали своими постоянными заботами, и я не забуду этого до конца своей жизни!" Он сложил руки на груди и, поклоняясь своим гостям,

Политехнический музей





Донской монастырь. 1923–1930 гг.

произнес: "Спаси вас Господи!.. Спаси вас Господи!.." — и, оборачиваясь в стороны, делал поясные поклоны. Все были взволнованны, сидели и чуть ли не плакали»<sup>11</sup>.

В небогослужебные дни Патриарх Тихон посвящал утренние часы приему посетителей; если он служил, то принимал после обеда. Первосвятитель совершал акафисты перед Донской иконой Божией Матери накануне Богородичных праздников и дней памяти Ее икон, а также каждую среду. Архиепископ Серафим (Лукьянов; 1879-1959) так описывал деятельность Патриарха осенью 1924 года: «К нему идут со всех концов России. У него заведен такой порядок: он принимает каждый день не более 50 человек, с архиереями говорит не более 10, а с прочими не более 5 минут. Иногда вследствие изнеможения принимает лежа на диване. Он сильно постарел и выглядит глубоким старцем. Около него нет ни Синода, ни канцелярии. Письменные распоряжения он избегает делать во избежание осложнений с властями»<sup>12</sup>. В феврале 1924 года предпринимались попытки отнять у Патриарха одну из трех комнат. Двадцать третьего февраля у него случился глубокий обморок, уже третий за период после освобождения. Врачи связали это с посещением Даниловских бань, куда святитель любил ходить по пятницам. Среди прихожан монастыря был объявлен сбор денег на лечение Патриарха.

Двадцать первого марта 1924 года решение Политбюро о прекращении дела Патриарха Тихона было оформлено через ЦИК СССР. Предсказание митрополита Трифона (Туркестанова; 1861-1934) о том, что ситуация в марте изменится к лучшему, сбылось. После этого Первосвятитель получил возможность официально подписывать документы и завести канцелярию. Из своих покоев он прямо шел в собор на богослужение. Один из очевидцев так описывал выход святителя Тихона 14 июля 1924 года для совершения всенощного бдения: «От патриарших покоев до лестницы в собор стоял народ, он вытянулся в две шеренги, образовав живую улицу. Сейчас по этой дороге, среди этого множества людей, пройдет Патриарх. Дорога устлана сеном, пахнет мятой. Вот и процессия. Впереди идет иподиакон с крестом, вслед за ним несут подсвечник с горящей свечой, затем следуют иподиаконы с трикирием и дикирием. Вот и Патриарх. На нем зеленая шелковая мантия, длинный шлейф, который поддерживается сзади мальчиком в стихаре. На голове Патриарха белый куколь с ниспадающими на плечи

херувимскими воскрилиями, на груди две панагии. Патриарх шел величественной, твердой походкой, опираясь на жезл»<sup>13</sup>.

Пятого сентября 1924 года ОГПУ приступило к арестам близких Патриарху лиц для давления на него. Были арестованы настоятель Донского монастыря архимандрит Алексий (Палицын; 1881–1952); протопресвитер Александр Хотовицкий (1872–1937), с которым Патриарх служил в США; протоиерей Димитрий Боголюбов (1869–1953), помогавший Патриарху в управлении Московской епархией; и патриарший архидиакон Михаил Лебедев (1895–1930), сменивший знаменитого архидиакона Константина Розова (1874–1923).

Пятого декабря 1924 года комендант Донского монастыря П. И. Кочетков письменно потребовал от Патриарха Тихона ликвидировать фактически действовавшую в монастыре канцелярию Московской Патриархии: «Последний раз предупреждаю, если мною будут обнаружены канцелярские занятия и прием, кроме вас, другим духовенством, я вынужден буду об этом сообщить в милицию, а также опечатаю вашу комнату, дабы снять с себя всякую ответственность пред административно-судебными властями за нарушаемый вами порядок» 14. Патриарх ответил жестко, он отказался выполнять эти требования. Реакция властей не заставила себя ждать.

Девятого декабря в 19 часов 30 минут, поднявшись по внутренней лестнице, в приемную Патриарха проникли два человека, которых остановил у комнат святителя Яков Полозов, выбежавший на шум. В него было выпущено пять пуль, Яков умер на руках у Патриарха. Был ли целью покушения сам Патриарх, мы точно не знаем, но ускорение его смерти было очень выгодно ГПУ, и коварный расчет был сделан точно, удар был нанесен сразу с нескольких сторон. После убийства Якова был арестован второй ближайший к Патриарху Тихону человек — келейник и эконом, который обеспечивал весь быт и питание, архимандрит Анемподист (Алексеев; 1867–1935). По данным М. Е. Губонина, он был свидетелем смерти Я. А. Полозова. Двенадцатого декабря, в пятницу, Патриарх Тихон совершил отпевание своего убитого келейника в Донском монастыре. Он был похоронен у Малого собора Донской обители. Посещение его могилы включается в паломнические маршруты. Наблюдатели из ГПУ отчитывались: «Отпевание совершал сам Тихон, выглядел он плохо — болезненно, а потому в публике находил сочувствие» 15. Чекисты знали о привязанности Патриарха Тихона к своему помощнику, который был с ним со времени его служения в США, его не раз арестовывали «в целях давления на Тихона», как свидетельствовали документы ГПУ. После убийства Якова Полозова состояние здоровья Предстоятеля резко ухудшилось, обострились болезни почек (нефрит) и сердца (стенокардия). Очевидица, бывшая на богослужении 14 декабря, вспоминала: «Героическая смерть Якова, с которым Патриарх не расставался более двадцати лет, глубоко его потрясла. Я видела его вскоре у Покрова в Лёвшине. Он заметно постарел, и лицо его, которое мы привыкли видеть всегда радостным, казалось печальным и утомленным...»<sup>16</sup>

Тридцатого декабря во время богослужения Патриарх потерял сознание, и окружающие было подумали, что он умер. После этого он не мог служить. Седьмого января 1925 года святитель подписал распоряжение о преемстве высшей церковной власти. Вскоре, 13 января, он выехал на Остоженку, в больницу Бакуниных. Но на этом история пребывания святителя Тихона в Донском не заканчивается.

Первого марта, в Прощеное воскресенье, Патриарх выписался из клиники и вернулся в Донской монастырь, где совершил вечерню с чином прощения. Второго и третьего марта, в понедельник и вторник, Святейший Патриарх читал на великом повечерии канон святителя Андрея Критского, а четвертого марта, в среду, совершил Литургию Преждеосвященных Даров, вечером же читал канон. Пятого марта, в четверг, Патриарх вновь служил великое повечерие с каноном, после чего снова лег в больницу.

Почти месяц святителя усиленно лечили, и 3 апреля, в пятницу, накануне Субботы Акафиста, Патриарх совершил утреню в Донском монастыре, но вскоре опять оказался в клинике. Вернуться в обитель Богородицы он смог только в гробу. Это произошло утром 8 апреля 1925 года. Патриарх Тихон всегда радовался тому, что важнейшие события в его жизни были



Патриаршее служение у раки с мощами святителя Тихона в Донском монастыре

осенены особым благословением Божией Матери: Поместный Собор, избравший его Патриархом, открылся в праздник Ее Успения, самое избрание с помощью жребия осуществилось перед чудотворной Владимирской иконой Ее, интронизация Патриарха состоялась в праздник Введения, а семь лет спустя он отошел ко Господу в праздник Благовещения. Двенадцатого апреля 1925 года в обители состоялись похороны Патриарха Тихона.

Место кончины святителя, здание больницы Бакуниных (ул. Остоженка, д. 17–19), призвано стать одной из важнейших точек паломнических маршрутов юбилейного 2025 года. Это была последняя частная больница в Москве, которая в 1925 году была закрыта властями, а супруги Бакунины уехали за границу. Седьмого апреля 2015 года по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Истринский Арсений совершил освящение мемориальной доски святителя Тихона на этом здании.

Как мы отмечали выше, с конца 1924 года ГПУ начало реализацию плана по отстранению Патриарха от дел церковного управления, возможно путем убийства. Помещение его в больницу было частью этого плана. Двенадцатого января, когда обсуждалась госпитализация,

кремлевский доктор Д. Д. Плетнев категорически возражал против переезда Патриарха в больницу: «...когда 13 января 1925 года Патриарх, утомленный и издерганный непрерывной суетой, все же решил переехать в клинику доктора Бакунина на Остоженке, профессор упал на колени перед постелью Патриарха. "Ваше Святейшество! Не соглашайтесь на больницу, — со слезами на глазах воскликнул профессор, — неизвестно, в чьи руки вы там попадете!" — "Да, но вы же там будете, профессор". — "И все мы будем около Святейшего", сказал митрополит Петр (Полянский, священномученик; † 1937. — Прим. ред.) Святейший молча кивнул головой»<sup>17</sup>. Д. Д. Плетнев хорошо знал, что в больнице врачи могут следовать указаниям властей, а не клятве Гиппократа, но не мог сказать об этом прямо.

Первый период пребывания Патриарха Тихона в клинике (13-30 января 1925 года) был связан с его интенсивным лечением. Э. Бакунина писала: «В течение первых двух недель Патриарху стало значительно лучше — его нервность уменьшилась, и анализ показал улучшение состояния его почек. Сам он часто говорил, что чувствует себя лучше и крепче»<sup>18</sup>. В феврале — марте святитель Тихон не раз служил в храме Воскресения Словущего на Остоженке, соседнем с больницей и Зачатьевским монастырем, который был снесен. Служил он и в самой обители, на которую выходили окна его палаты. Пятнадцатого марта, в воскресенье, Патриарх в сослужении епископа Николая (Никольского; 1879-1928) совершил здесь Литургию.

Службы первой недели Великого поста в Донском монастыре сильно утомили святителя. Главный врач больницы А. И. Бакунин писал: «До первой недели поста в состоянии здоровья больного было отмечено заметное улучшение — отсутствие припадков, здоровый пульс и нормальное самочувствие. В начале первой недели поста Тихон выписался на 4-5 дней из лечебницы для совершения служб в московских церквях, после чего вернулся в лечебницу очень утомленным как со стороны сердца, так и почек»<sup>19</sup>.

Двадцать первого марта 1925 года, в субботу, накануне Недели Крестопоклонной, начался завершающий этап патриаршего крестного пути. По делу об участии в «церковно-монархической шпионской организации» он был допрошен прямо в палате. Патриарха допрашивал М. Д. Соловьев, помощник Е. А. Тучкова, который и сам не раз являлся в палату без предупреждения и подолгу беседовал со святителем Тихоном, после чего состояние того сильно ухудшалось. После допроса 21 марта Патриарх совершил вынос Креста в упомянутом храме на Остоженке. Допросы и давление со стороны ГПУ продолжились, требуемую от него «Декларацию о лояльности» он так и не подписал<sup>20</sup>. Оставался единственный выход для ГПУ: физическое устранение главы Русской Церкви, выданное за естественную смерть.

Третьего апреля Патриарх читал акафист Пресвятой Богородицы в Субботу Акафиста. После этого он жаловался на сильные боли в горле. Э. Бакунина писала: «Ему было больно не только глотать, но и говорить»<sup>21</sup>. Вечером 7 апреля медсестра впрыснула Патриарху морфий<sup>22</sup>. Это средство, особенно при передозировке, вызывает летальный исход. Седьмого апреля 1925 года в 23 часа 45 минут Святейший Патриарх Тихон скончался. Настоятель московского храма Илии Пророка в Обыденском переулке о. Александр Толгский (1880–1962) сообщал следующее: «После признаний, сделанных мне во время исповеди, одной из врачей больницы Бакунина у меня нет ни малейших сомнений в том, что Патриарх Тихон был отравлен»<sup>23</sup>.

А. Полозов, сын Якова Полозова, келейника Патриарха, утверждал: «От людей, которые были близки к Патриарху, стало известно, что за несколько дней до смерти Святейшему, в связи с зубной болью, была введена (скорее всего, умышленно) двойная доза лекарства, что ускорило его кончину»<sup>24</sup>. Медсестра, которая ввела лекарство, впоследствии покончила жизнь самоубийством<sup>25</sup>.

Обстоятельства кончины Патриарха заслуживают отдельного исследования с привлечением медиков и историков медицины.

Мы упомянули далеко не все объекты, которые могли бы посетить паломники в Москве в 2025 году. Патриарх много служил в московских храмах; среди тех, где он бывал наиболее часто, можно назвать храм «Большое Вознесение» у Никитских ворот. Здесь он совершил Литургию 5 апреля, в Неделю 5-ю Великого поста. Любил служить святитель в Богоявленском храме в Елохове, храмах Сретенского монастыря и многих других.

Почитание главы Собора новомучеников и исповедников Церкви Русской в народе растет, храмы святителя Тихона недавно появились в московский районах Люблино и Косино, Новой Москве (г. Московский). Новые паломнические маршруты 2025 года призваны способствовать приобщению православных людей к подвигу святого Патриарха.

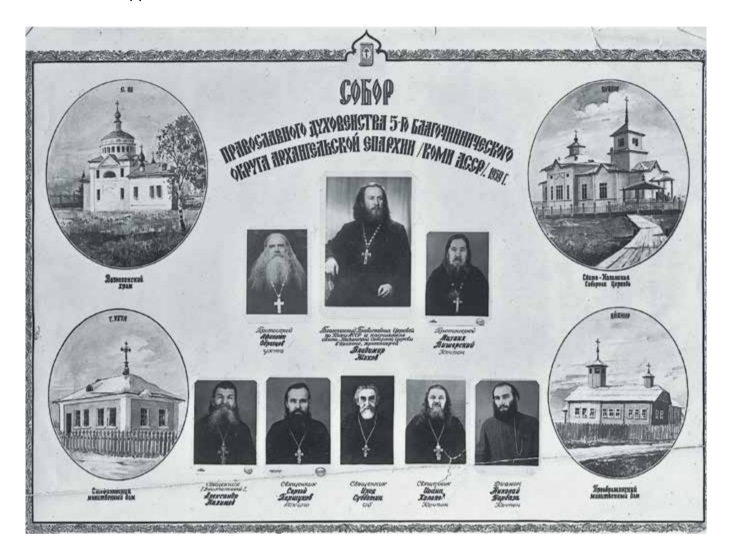
#### Иерей Димитрий САФОНОВ

- Более подробную информацию о служении святителя Тихона в Москве можно найти в наших публикациях: Сафонов Д., иерей. Святитель Тихон, Патриарх Московский и всея России, и его время. М.: Познание, 2019; Он же. Патриарх Тихон сплотил вокруг себя защитников Церкви, благодаря которым она вынесла самые лютые гонения // Журнал Московской Патриархии. 2022. № 2. С. 45–49; Сафонов Д., иерей, Кривошеева Н. А. Тихон (Беллавин), священноисповедник // Православная энциклопедия. Т. 68. М., 2023. С. 443–472.
- Бюллетень о состоянии здоровья В. В. Воровского (фотокопия) // Медицина и власть в России. Кн. 2: Лечебно-санитарное управление Кремля. М.: Гэотар-Медиа, 2024. С. 94.
- Медицина и власть в России. С. 93.
- <sup>4</sup> Там же. С. 247.
- <sup>5</sup> Москвичка. Свет России: Московские воспоминания, 1923–1927 // Церковно-исторический вестник. М., 2002. № 9. С. 6–7.
- <sup>6</sup> Левитин-Краснов А., Шавров В. Очерки по истории русской церковной смуты. М., 1996. С. 307.
- <sup>7</sup> Андроник (Трубачев), иг. Епископ Антоний (Флоренсов). Старец Московского Донского монастыря. МДА, 2019.
- <sup>8</sup> Ельчанинов А. Епископ-старец (воспоминания о епископе Антонии (Флоренсове)) // Путь. 1926. № 4. С. 157–165. URL: https://azbyka.ru/otechnik/ Aleksandr\_Elchaninov/episkop-starets/.
- 9 Цит. по: Бакунина Э. Н. Последние дни Патриарха Тихона. Воспоминания врача / публ. А. Серкова // Арбатский архив: Историко-краеведческий альманах. М., 1997. С. 381.
- 10 Кузнецов А. И. Мои воспоминания о встречах с Патриархом Тихоном. Подборка статей: Святейший Патриарх Тихон в воспоминаниях современникое // Журнал Московской Патриархии. 1993. № 12. С. 19.

- Воспоминания современников // Богословский сборник: К 75-летию со дня кончины святого Патриарха Тихона. М., 2000. № 6. С. 307–308.
- Письмо архиепископа Серафима (Лукьянова) митрополиту Антонию (Храповицкому) // Русские Патриархи XX века: Судьбы Отечества и Церкви на страницах архивных документов. М.: Изд-во РАГС, 1999. С. 215.
- 13 Современники о Патриархе Тихоне: сборник: в 2 т. / сост. и автор коммент. М. Е. Губонин. Т. 1. М., 2007. С. 121–122.
- 14 Следственное дело Патриарха Тихона: сборник документов по материалам ЦА ФСБ. М., 2000. С. 388.
- <sup>5</sup> Цит. по: *Вострышев М. И.* Патриарх Тихон. С. 374.
- <sup>16</sup> Москвичка. Свет России. Московские воспоминания, 1923–1927. С. 19.
- 17 Левитин-Краснов А., Шавров В. Очерки по истории русской церковной смуты. С. 432–433.
- 18 Цит. по: Польский М., протопресв. Новые мученики российские. Первое собрание материалов. Ч. 1. Джорданвилль, 1949. С. 114.
- 19 Цит. по: Левитин-Краснов А., Шавров В. Очерки по истории русской церковной смуты. С. 436.
- <sup>20</sup> См.: Сафонов Д. В. К вопросу о подлинности «Завещательного послания св. Патриарха Тихона» // Богословский вестник, издаваемый МДА. 2004. № 4. С. 265–311.
- <sup>21</sup> Бакунина Э. Н. Последние дни Патриарха Тихона. С. 379.
- <sup>22</sup> Там же. С. 380.
- 23 Левитин-Краснов А., Шавров В. Очерки по истории русской церковной смуты. С. 448.
- <sup>24</sup> Полозов А. По благословению крестного // Богословский сборник: К 75-летию со дня кончины святого Патриарха Тихона. М., 2000. № 6. С. 322.
- <sup>25</sup> Там же.

# Статус благочинного в Российской империи

ПО МАТЕРИАЛАМ ЦЕРКОВНО-ПРАВОВЫХ ДОКУМЕНТОВ СИНОДАЛЬНОЙ ЭПОХИ



Русская Православная Церковь в последние десятилетия по праву является одним из наиболее значимых объектов исследовательского интереса в области гуманитарных наук. Изучаются разные аспекты ее деятельности: догмат, обряд, внутреннее управление и внешние сношения, памятники духовной и материальной культуры, свидетельствующие о ее прошлом. «Журнал Московской Патриархии» публикует статью иерея Вячеслава Новака, кандидата богословия, благочинного церквей Люберецкого округа Подольской епархии Московской митрополии, настоятеля Преображенского собора города Люберцы, которая касается вопросов внутреннего церковного управления, представляющихся важными не только в историкокультурной и познавательной, но также и в практической перспективе.

## Возникновение термина «благочинный»

Поместная Православная Церковь делится на епархии во главе с архиереями. Со временем управление частями епархии поручалось не архиереям, а подчиненным им пресвитерам, должность которых не была пожизненной. Должность пресвитера — помощника архиерея оказалась актуальной в славянских странах, особенно в России<sup>1</sup>.

Термин «благочинный» зародился на рубеже XVII–XVIII веков и связан с предписаниями, выдававшимися архиереями авторитетным священникам, направленным на отслеживание благопристойного поведения («благочиния») соседних клириков.

## Кто такие поповские старосты

В России должность благочинного была аналогична должности поповских старост, осуществлявших надзор за одним из участков, на которые делилась епархия. В самом конце XVII века Патриарх Адриан составил «инструкцию старостам поповским или благочинным смотрителям»<sup>2</sup>. Это была типичная рассылка, отправлявшаяся в разные точки<sup>3</sup>. Адресатами инструкции выступали не поповские старосты (или благочинные смотрители), но их руководители (известны рассылки протопопу Богородицкого собора Ярополча Льву и архимандриту Владимирского Рождественского монастыря Иосифу). В инструкции описана как компетенция адресатов, так и поповских старост в отношении окрестного духовенства. Адресатам руководителям поповских старост — следовало совместно со старостами на вверенной территории, «попов и диаконов и церковных причетников и мирского всякого чину в духовных делах ведая», разбирать различные конфликты между священно- и церковнослужителями и мирскими людьми. О проблемах особой сложности следовало доносить Патриарху. Предписывалось следить за исправностью богослужений, укомплектованностью и чистотой богослужебных принадлежностей, порядком в осуществлении звона, нахождением прихожан у исповеди и фиксировать уклонившихся от исповеди с последующей подачей их имен в Патриарший разряд (то есть в одно из Патриарших учреждений). Следовало также отслеживать наличие

у священно- и церковнослужителей документов, разрешающих им богослужебную деятельность. Лиц, не имевших таких документов, надлежало отправлять в Патриарший Казенный приказ, а их храмы на время расследования запечатывать. Поповский староста за фиксированную плату должен был давать разрешение на профессиональную деятельность дьячкам, пономарям и просфорницам, а также вести письменный vчет поступивших по этой статье денег и, вероятно, лиц, заступивших на указанные должности. Служащих без разрешения следовало отстранять и на их место ставить новых. Черному духовенству запрещалось служить на приходах, регламентировался и механизм расследования проступков провинившихся. Оговаривались меры пресечения и дознания в отношении выявленных раскольников и лиц, самовольно возложивших на себя монашеское одеяние. Следовало выяснять причину смерти того или иного лица и в зависимости от этого принимать решение об отпевании и месте погребения усопшего. Завещание умерших свидетельствовать и приводить в исполнение не следовало, а следовало сообщать о нем Патриарху. Регламентировались наказание родителей незаконнорожденных младенцев в зависимости от ситуации, а также иные нарушения семейного права, при этом



Адриан, Патриарх Московский и всея Руси. Копия с портрета XVII в. ГИМ



оная недовольная, а святвишіи правітельствующій сунодь, одолжень имяннымь царскаго велічества указомь, вы началь регламента напечатанымь, и новыми впредь правілами дополнять регламенть свои, того ради по сіль онаго указа, прілагаются здв собственная правіла, какь прічта церковнаго, такь и чіна монашескаго исправленію служащая, соізволеніємь царскаго велічества, и согласіємь святвішаго правітельствующаго сунода, и подпіслніємь рукь всёхь членовь сунодскіхь утвержденная.

такЪ и монашескаго чіна испра-

СЛУЖАЩАЯ, НО ПОНЕЖЕ.

Страница из Духовного регламента Русской Церкви 1721 г. (слева)

Лист из книги «О должностях благочинных». 1791 г. (справа) в ряде случаев результаты дознания следовало отправлять в Патриарший разряд. В первых числах сентября (то есть в начале года; до 1700 года год начинался 1 сентября) следовало избирать поповских старост. Священников, не явившихся на выборы старосты и не предъявивших венечные памяти (документы о венчании браков), следовало разыскивать и штрафовать за неявку. В поповские старосты не мог быть избран священнослужитель вотчинных храмов. Проштрафившиеся поповские старосты лишались права идти на следующий срок. Адресату следовало отслеживать выборы поповских старост. При смене поповских старост их архив принимался по акту, подписанному обеими сторонами. Поповский староста должен был в сентябре привозить в Москву в Патриарший Казенный приказ



архиерейскую дань, собранную с подконтрольных церквей. Размер этой суммы, сбор которой был возложен на поповского старосту, также регламентировался, как и порядок ее сбора и доставки. Регламентировались и условия вступления в брак, и порядок дознания перед венчанием. Адресат также должен был отслеживать и личное благочестие подопечного духовенства<sup>4</sup>. Таким образом, получатель инструкции (протопоп, архимандрит) и подотчетный ему поповский староста, названный благочинным, несли ответственность за исправность богослужения, благочестие и сбор поступлений от приходов в епархию, а также соблюдение семейного права на вверенной территории. Сам он мог вести дознание, результаты которого отправлял архиерею (в нашем случае — Патриарху), судебной инстанцией при этом не являясь. Должность поповского старосты, как прямо сказано в документе, формально была выборной.

## Духовный регламент Русской Церкви 1721 года о задачах благочинного

Двадцать пятого января 1721 года (за девять месяцев до провозглашения России империей) был принят Духовный регламент, определявший положение Церкви в государстве и ее внутреннее устройство, в первую очередь

функционирование Святейшего Синода как органа высшего церковного управления. Там оговаривалось: «...указать должен епископ по всем городам, чтоб закащики, или нарочно определенные к тому благочинные, аки бы духовные фискалы, тое все [то есть обязанности епископа] надсматривали и ему бы епископу доносили. Если бы таковое нечто где проявилось, под виною извержения, кто бы утаить похотел»<sup>5</sup>. Из приведенного фрагмента очевидна синонимичность терминов «благочинный» и «закащик» в качестве церковного администратора. Этимологически термин «закащик», вероятно, связан с тем, что лицо, занимающее эту должность, передает «заказы», то есть наказы, поручения, младшим коллегам и контролирует их исполнение. Однако применение этого термина в русской церковно-управленческой практике ограничивается главным образом XVIII веком, при этом функции исполнителя этой должности со временем могли корректироваться.

Четырнадцатого ноября 1737 года постановлением Святейшего Синода предписывалось во всех епархиях на десять церквей заводить благочинных «как бы духовных фискалов» и при их назначении писать им инструкции. Сохранились такого рода инструкции по нескольким епархиям за 1750–1760-е годы<sup>6</sup>.

В этих мероприятиях первой трети XVIII века некоторые исследователи видят смену выборного начала в духовном ведомстве (в первую очередь в контроле над приходской жизнью) на административное. Если поповские старосты избирались, то благочинные назначались<sup>7</sup>.

С 1744 года совещательные органы при архиерее стали именоваться консисториями, а учреждения, осуществлявшие церковное управление в уездных городах, — духовными правлениями<sup>8</sup>. Округ благочинного, как правило, охватывал меньшую территорию, чем та, которой ведало духовное правление. Духовные правления оказались в подчинении консисторий, а благочинный стал подотчетным и консистории, и духовному правлению, и, разумеется, правящему архиерею.

В 1764 году с упразднением архиерейской дани была упразднена должность поповских старост, а священники, управлявшие участками епархии, именовались только благочинными<sup>9</sup>.

# Инструкция для благочинных архиепископа Платона (Лёвшина) 1775 года

В 1775 году архиепископ Платон (Лёвшин) разработал инструкцию для благочинных, которая была издана в том же году, принята Святейшим Синодом и распространилась не только на Московскую епархию, но и на всю Церковь. Согласно этому документу, благочинный — священник, избранный архиереем. В его обязанность входило наблюдение за наличием и исправным состоянием богослужебных принадлежностей и книг (перечислены названия и рекомендации по репертуару библиотеки), за чистотой и опрятностью прилегающей к храму территории, в том числе и кладбища, за исправным техническим состоянием церковных зданий, а в случае их неисправности сообщение об этом прихожанам и донесение вышестоящей инстанции. В случае если храм сгорит, благочинному следовало «немедленно о том представлять» и уговаривать прихожан выстроить здание вновь, «а особливо увещательно склонять, чтоб строили церкви каменныя для прочности». Контроль за постройкой храмового здания также возлагался на благочинного. По окончании строительства следовало составить опись возведенному зданию и «представлять вместе с прошением от прихожан о дозволении новосозданной освятить храм». Благочинный должен был смотреть за личным благочестием священников, диаконов и церковнослужителей и в случае несоответствующего поведения докладывать. Необходимо было смотреть за исправностью совершения богослужений. Давались указания по хранению Святых Даров, совершению треб, выяснению препятствий к венчанию, изложению проповедей. Благочинный мог принимать жалобы диаконов и причетников на настоятеля. Священник не имел права на рукоприкладство по отношению к диаконам и причетникам; в случае их непорядочности следовало жаловаться благочинному или архиерею. За священником закреплялось право наказания наложением поклонов (диакону в алтаре, а причетникам в храме или на паперти), денежного штрафа без выгоды для себя, но с дальнейшим его употреблением на благие цели и последующим докладом благочинному; последний мог вернуть штраф провинившимся.



Портрет митрополита Московского Платона (Лёвшина). Конец XVIII в.

В случае если ни штрафы, ни меры, принятые благочинным, не подействуют, следовало обращаться к архиерею. В случае смерти священноили церковнослужителя благочинный должен был немедленно докладывать в консисторию, предлагать кандидатуры как архиерею, так и прихожанам и присылать их челобитья. Благочинный должен присутствовать при выборе священника и давать необходимые рекомендации голосующим и кандидатам. По рукоположении вновь поставленного священника благочинный должен был представить его прихожанам и зачитать ставленую грамоту. Благочинный должен был пресекать тунеядство у детей священно- и церковнослужителей. В его обязанности входило наблюдение за правильностью ведения метрических книг (фиксировавших крещения, венчания и отпевания на приходе), сообщение о появлениях на приходе кликуш, «ханжей» и лжеучителей. Благочинному предписывалось дважды в год объезжать округ и дважды в год рапортовать. Вообще, ему следовало докладывать архиерею обо всех замеченных недостатках. Подробно расписаны штрафные санкции, на которые был уполномочен благочинный относительно подопечных клириков и причетников, а также порядок их взыскания и использования вырученных доходов. Он имел также протокольное старшинство перед священниками, «которые должностию благочинного не почтены». По приезде к церкви благочинного священники и диаконы должны были его встретить у церкви, не садиться без его дозволения, «и главу не накрывать, и всякую в принятии его в домы свои оказывать учтивость». В случае загруженности благочинному назначали помощника. В инструкции 1775 года помещен текст краткого поучения, которое благочинный должен озвучивать при посещении церквей<sup>10</sup>.

В отличие от инструкций Патриарха Адриана поповским старостам конца XVII века, инструкция благочинным 1775 года не уполномочивает их на них сбор архиерейской дани, отмененной в 1764 году в связи с введением штатов для духовенства. Но спустя чуть более тридцати лет, 11 июня 1807 года, был издан синодальный указ, предписавший благочинному принимать сумму, поступавшую от священника (или церковного старосты) правящему архиерею. Она должна была поступать либо в духовное правление, либо прямо в духовную консисторию. Деньги, предназначенные от прихода в епархию, могли идти и минуя благочинного, через епархиальное правление. Но в таком случае благочинный должен был ставиться в известность. По-видимому, здесь речь идет не о стабильной архиерейской дани, а о разовых сборах, которые могли носить и систематический характер (во всяком случае, так было во второй половине XIX — начале XX века).

Контрольные и репрессивные полномочия благочинного были в значительной степени подтверждены Синодальным указом от 7 мая 1797 года, предписывавшим священникам (и в первую очередь благочинным) отвращать крестьян от всевозможных бунтов и выступлений. Там, в частности, рекомендуется иметь благочинному в своем округе от 10 до 15 церквей. Священно- и церковнослужитель, содействовавший крестьянскому выступлению, подлежал немедленному отрешению от должности благочинным, не дожидаясь решения епархиального начальства. Транспортные расходы благочинного следовало оплачивать духовенству его округа.

Монастыри с конца 1770-х годов объединялись в свои благочиния, однако если монах на время покидал обитель и обнаруживался в городе, он оказывался под надзором благочинного приходских церквей.

Двадцать седьмого марта 1841 года был Высочайше утвержден Устав духовных консисторий<sup>11</sup>, почти через сто лет после образования этого ведомства по всем епархиям. Пункты, касавшиеся должности благочинного, в этом уставе были во многом ориентированы на инструкцию 1775 года.

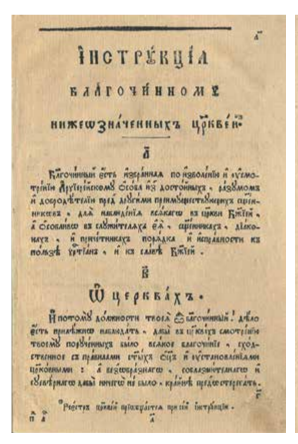
Благочинный отмечен в уставе как лицо, подведомственное консистории, после духовного правления, но перед настоятелем. Наряду с цензором он проверял проповеди и катехизические поучения. Наряду с местными священниками он отслеживал появление и распространение суеверий. Наряду с архиереем или консисторией он был уполномочен принимать прошение от лиц римско-католического вероисповедания, ищущих присоединения к Православной Церкви. Он обязан был свидетельствовать состояние утвари и ризницы и наличие необходимых предметов при каждом посещении церквей. Благочинный, наряду с иным доверенным представителем епархиального начальства, осматривал храм на предмет его готовности к освящению.

Если у архиерея возникало подозрение в отношении подсудного ему лица, то он мог «поручать непосредственно от себя благочинному или другому доверенному священнослужителю произвесть негласное дознание»<sup>12</sup>.

### Устав духовных консисторий 1841 года об обязанностях благочинных

В консисторском уставе 1841 года упомянуты благочиннические клировые ведомости, по которым консистория получала «сведение о положении ризницы во всех церквах епархии». В конце года благочинные принимают от причтов «клировые ведомости о церквах, причтах и приходах по данной форме и, дополнив их своими свидетельствами о исправности и поведении каждого члена причта и заштатных священно- и церковнослужителей, если они состоят при церквах, представляют епархиальному архиерею»<sup>13</sup>.

По уставу 1841 года благочинный должен был присутствовать при выборе церковного старосты, то есть уважаемого прихожанина (как правило, купца), ответственного за церковное хозяйство. Староста избирался на три





Фрагмент Инструкции благочинным иереям или протоиереям года, но его полномочия могли быть продлены с согласия причта, благочинного и прихожан.

Очевидно, как одно из доверенных лиц, «чрез которых производится управление и надзор в епархиальном ведомстве», благочинный назначался епархиальным архиереем, «которому консистория на открывающееся место представляет кандидатов с подробными о них справками». То есть священник, претендовавший на должность благочинного, перед утверждением со стороны правящего архиерея должен был получить предварительное одобрение членов консистории. Сведения о благочинных, как и о монастырских настоятелях и настоятельницах, членах консисторий, духовных правлений и протоиереях, представлялись Святейшему Синоду.

Благочинному вверялось от 10 до 30 церквей. Если ему поручалось более 15 церквей, расположенных на значительном удалении, ему мог быть придан помощник.

Устав духовных консисторий предусматривал в каждом благочинническом округе и общего духовника, который, в отличие от



Увидевшая свет в 2024 году монография священника Вячеслава Новака «Благочиние как институт церковного управления: история и современность. На материалах Люберецкого благочиния Московской областной епархии» (М.: Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2024. 360 с.: ил.) имеет как научное, так и прикладное значение.

Об актуальности заявленной темы можно судить в первую очередь на основании **Предисловия** к монографии, написанного Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом. Монография составлена на базе текста диссертации, успешно защищенной автором в Общецерковной аспирантуре и докторантуре имени святых равноапостольных Кирилла и Мефодия в феврале 2024 года.

Во **Введении** дается общий обзор научной литературы по теме, обозначаются цель, географические и хронологические рамки исследования.

Первая глава «Благочиние и благочинный как звено в управлении Русской Православной Церкви в XVIII — начале XXI века: канонический статус и положение дел» делится по хронологическому принципу на два параграфа: первый посвящен Синодальной эпохе, а второй — периоду с 1917 года до наших дней. Глава представляет собой анализ опубликованных источников,

главным образом церковно-уставного характера и исследовательской литературы, опираясь на которые автор высказывает наблюдение о принципиальной неизменности компетенции благочинного священника с рубежа XVII–XVIII веков (когда этот термин вошел в лексикон) и по сегодняшний день.

Вторая глава «Благочиние в структуре церковного управления Московской епархии: зарождение, историческая динамика, современное состояние» также включает два параграфа, но материал систематизирован уже по территориальному принципу. Первый касается церковной организации города Москвы. Ее особенность в том, что основным церковно-территориальным участком в Москве был соро́к, а в окрестностях города, как и в иных епархиях Русской церкви, — десятина. К середине XIX века таковым стало благочиние, именовавшееся сначала по названиям приходов, примерно со второй половины XIX века по номерам с указанием города и уезда, а примерно с середины XX века снова по территориальному принципу. Другой особенностью церковно-территориальной структуры Москвы является разветвленная система викариатств. Второй параграф касается уже Московской митрополии (на момент написания книги она имела статус Московской областной епархии, что и отразилось в заголовке) и сравнения ее церковно-территориального устройства с территориальным устройством города Москвы. Особенностью Московской области, отличавшей ее от епархий, расположенных на территории иных субъектов Российской Федерации, где обычно устроены митрополии, было отсутствие внутренних епархий.

Третья глава «**Храмы Люберецкого благочиния. Краткие исторические очерки**» состоит из очерков по истории каждого из храмов, расположенных на территории Люберецкого церковного округа, главой которого на сегодняшний день состоит автор монографии.

Четвертая глава «Люберецкое благочиние начала XXI века: итоги возрождения и перспективы развития» посвящена недавней истории и современной церковной жизни региона (с последнего десятилетия XX века по сегодняшний день).

В Заключении приводятся основные наблюдения и выводы.

благочинного, не назначался, а избирался священно- и церковнослужителями, а затем через консисторию утверждался архиереем. В большом благочинническом округе духовников могло быть несколько. Устав не оговаривает зависимость общего духовника от благочинного; очевидно, это были параллельные должности.

### Синодальная инструкция благочинным 1857 года

В 1857 году была составлена синодальная инструкция благочинным, в значительной степени ориентированная на инструкцию митрополита Платона 1775 года и Устав духовной консистории 1841 года. Благочинному предписывалось наблюдать за исправностью и достатком церковных зданий, утвари и книг, за незастроенностью погоста, расположенного в 20 саженях от храма. Он контролировал расход средств приходами, расположенными в его округе, правильность ведения хозяйственной документации, законность венчания браков. Благочинный должен был отобрать все должностные документы у священно- и церковнослужителей, попавших под следствие. О крупных нарушениях или происшествиях в храмах своего округа, а также о смерти подопечных священников, диаконов и причетников благочинный обязан был немедленно доносить епархиальному начальству. При особой загруженности благочинный мог на время взять себе в помощь одного из причетников или диаконов, служивших в его округе<sup>14</sup>. В. Самуилов, сравнивая тексты 1775 и 1857 годов, приходит к выводу, что во второй инструкции круг репрессивных полномочий благочинного сужается. Он лишался права выносить выговоры, налагать штрафы, временно запрещать подведомственных клириков в служении. Наказание, наложенное благочинным, могло быть обжаловано в высшей инстанции, но если оно признавалось справедливым, то его ужесточали за напрасное утруждение начальства.

Поскольку контролю благочинного подлежали почти все стороны приходской жизни, в предписаниях благочинному отмечались основные нормы, касающиеся и прихода, и настоятеля, и причетников, и церковных старост, и, в ряде случаев, прихожан. Поэтому инструкции благочинных конца XVII — XIX века можно рас-





сматривать и как регламентацию русской церковно-приходской жизни.

Синодальный указ от 9 января 1867 года предписал благочинным доставлять сведения о доходах, получаемых церковными причтами. Отслеживание сбора денег с приходов на общецерковные мероприятия также входило в компетенцию благочинного<sup>15</sup>.

В документах второй половины XVIII — XIX века, регламентировавших деятельность благочинных, не ставится вопрос оплаты их труда. Пункт инструкции 1857 года даже гласит: «Избирается благочинный из достойнейших священников и определяется преосвященным архиереем для сохранения порядка в церкви и исправности в ея служителях, на пользу христиан и во славу Божию» 16. Возможно, тут есть намек на то, что благочинный исправлял свою должность, не взимая плату, а источником его (по крайней мере, официальных) доходов должны выступать сборы с непосредственно

Бланк саратовского благочинного. 1919 г. (вверху)

Духовная консистория в Москве на Мясницкой улице. Почтовая открытка начала XX в. (внизу)





Священник Александр Малевинский (слева)

Благочинный III Благочиннического округа Москвы протоиерей Александр Солертовский приветствует Конференцию всех Церквей и религиозных объединений в СССР. посвященную вопросу защиты мира во всем мире, от имени московского духовенства. Фото МАММ / МДФ. 1952 г. (справа)

возглавляемого им как настоятелем прихода. Но в справочных изданиях без ссылки на источник отмечается, что «вознаграждение за свой нелегкий труд благочинные получают от духовенства своего округа от 5 до 10 рублей с причта или общую сумму от 100 до 300 и даже до 500 рублей; в некоторых же епархиях, не получая определенного вознаграждения, довольствуются добровольными приношениями, что нередко подает повод к злоупотреблениям»<sup>17</sup>.

Определением Святейшего Синода от 17 июля 1896 года из инструкции благочинных 1857 года был исключен п. 51, предусматривавший наличие у благочинных служащих из посменно рекрутируемых причетников храма его округа (ввиду занятости причетников и диаконов по своим основным обязанностям). Кроме того, в этом определении констатировалось, «что в большинстве епархий благочинные получают за свой труд от причтов и церквей определенное содержание» 18.

В XIX веке типичной была следующая схема епархиального управления: архиерей и подконтрольная ему духовная консистория — духовные правления — благочинные — приходские священники. Поскольку с середины XIX века духовные правления постепенно исчезали, сокращалось и число промежуточных звеньев между приходским настоятелем и архиереем. Соответственно, возрастала роль благочинного. К концу XIX века благочинные священники

были основным звеном церковного управления на местах. С течением времени их роль повышалась, функции усложнялись и все более подробно регламентировались, рос уровень нравственности и образования. Должность становилась престижной, и благочинные стремились как можно дольше в ней задержаться<sup>19</sup>.

Некоторые епархии издавали свои указания, регламентировавшие деятельность благочинных, в том числе и делопроизводство. Так, Подольское епархиальное начальство в 1898 году предписало благочинному иметь тетради входящих и исходящих документов (оговаривалось их содержание), денежную тетрадь с указанием сумм, проходящих в епархию через благочинного на общеепархиальные нужды, кассовую тетрадь для учета лиц, участвовавших в кассе взаимопомощи. Содержались рекомендации по способу хранения документов. Так, в архиве благочинного должны были находиться тексты законов, прошений о браках, о возобновлении церквей, клировые ведомости, отчеты, венчики, бланки, конверты и т. п. В конце года все бумаги за истекший год должны были формироваться в особую папку в порядке входящих номеров и отдаваться на хранение в местную церковь. Благочинному предписывалось «завести у себя тетради для записей постановлений благочинного совета... постановлений собрания духовенства округа... постановлений окружного попечительства —

и рекомендовать в каждом приходе вверенного ему округа завести тетрадь для записи постановлений церковно-приходского попечительства». При вступлении в должность и приеме дел новый благочинный должен был обращать внимание на приходо-расходные и другие денежные книги, копии с благочиннических отчетов, руководственные указы консистории, следственно-судные дела, дела и журналы благочиннического совета. Сдача и прием дел должны были осуществляться в присутствии членов благочиннического совета; последние обязаны были поставить подпись на акте<sup>20</sup>.

В Казанской епархии благочинным было велено отслеживать соответствие икон, написанных в подведомственных храмах, православной традиции, а в Тульской — сообщать в полугодичных отчетах о состоянии кладбищ.

К началу XX века стали издаваться объемные инструкции для благочинных, в которых приводились документы, регламентировавшие различные стороны их деятельности. Одно из наиболее полных такого рода пособий было составлено усть-сысольским благочинным Вологодской епархии протоиереем Александром Стефановичем Малевинским, выдержавшее несколько изданий<sup>21</sup>.

Судя по уставным документам конца XVII начала XX века, компетенция благочинного была принципиально неизменной. Она сводилась к общему контролю и братскому увещеванию клириков округа без формального судопроизводства и к написанию отчетов в епархию по состоянию церквей округа<sup>22</sup>. Однако некоторые отличия все же можно наметить. Если первоначально поповский староста был избираемым лицом, то благочинный с середины XVIII века — назначаемым. И в наши дни благочинный назначается. В предписывающих документах конца XVII века благочинный отвечал за поступление приходских взносов в епархию. В уставных документах конца XVIII — начала XX века эти полномочия за ним не были закреплены, хотя отдельные инструкции позволяют судить, что он и в этот период выступал передаточным звеном по сбору средств от приходов на общецерковные нужды. И сейчас благочинный участвует в финансовых отношениях прихода и епархии<sup>23</sup>. В ряде местностей вводились свои региональные предписания деятельности благочинных. К началу XX века сформировалась традиция составления практических пособий для благочинных, упраздненная в советское время и получившая особую актуальность в наши дни.

- Никодим (Милаш), еп. Православное церковное право. СПб., 1897.
   С. 388–390; Цыпин В., прот. Благочинный // Православная энциклопедия (далее ПЭ). Т. 5. М., 2002. С. 341.
- <sup>2</sup> Права и обязанности благочинного приходских церквей. По действующим церковно-гражданским законоположениям, руководственным указам Св. Синода и распоряжениям епархиального начальства. М., 1900. С. V; Цыпин В., прот. Церковное право. М., 1996. С. 288. Как обратил внимание игум. Фаддей (Шавернев), здесь впервые в русской церковно-управленческой практике был применен термин «благочинный» (см.: Фаддей [Шавернев], игум. Из истории местного церковного управления // Московские епархиальные ведомости. 2015. № 4. С. 96).
- <sup>3</sup> Древняя Российская вивлиофика Ч. 15. М., 1790. С. 373–405; Полное собрание законов Российской империи (далее ПСЗ). Т. 3. СПб., 1830. С. 413–425. № 1612.
- <sup>4</sup> Древняя Российская вивлиофика. Ч. 15. С. 373–405; ПСЗ. Т. З. С. 413–425. № 1612; особ. С. 425. П. 13. См. также: *Богданов А. П.* Русские Патриархи. 1589–1700. Т. 2. М., 1999. С. 360–362.
- <sup>5</sup> ПСЗ. Т. 6. № 3718. С. 323. См. таже: *Цыпин В., прот.* Благочинный. С. 341.
- <sup>6</sup> Самуилов В. Благочинные // Православная богословская энциклопедия. Т. 2. Пг., 1903. Стб. 684.
- Романский Н. А., свящ. Институт благочинных и выборное начало в применении к русской церковной администрации. Сергиев Посад, 1906. С. 4–5.
- <sup>8</sup> Московская епархия // ПЭ. Т. 48. М., 2018. С. 197; Цыпин В., прот. Духовная консистория // ПЭ. Т. 16. М., 2007. С. 392.
- <sup>9</sup> Цыпин В., прот. Благочиннический округ // ПЭ. Т. 5. С. 338; Он же. Благочинный... С. 341.
- Инструкция благочинным иереям или протоиереям. М., 1775 // URL: http://stsl.ru/lib/platon6/ii.php (дата обращения: 23.05.2020); Цыпин В., прот. Церковное право. С. 288. Текст присяги благочинного см.: Романский Н. А. Институт благочинных С. 9 и др.
- Устав духовных консисторий. СПб., 1841.
- 12 Право архиерея при получении сведений о предосудительном поступке, совершенном лицом духовного звания, делегировать расследование мест-

- ному благочинному или иному заслуживающему доверия духовному лицу ранее было закреплено и в Высочайше утвержденном докладе Св. Синода от 22 декабря 1823 г. См.: ПСЗ. Т. 38. С. 1338. № 29711.
- В соседнем пункте сказано, что ведомости о монашествующих и послушниках, с отметками об их поведении, представляются настоятелями епархиальному архиерею (Там же. П. 95). Этот нюанс подсказывает, что благочинный над приходами имел большую власть в отношении подопечных, чем благочинный над монастырями. О структуре и порядке и форме ведения клировых ведомостей см.: Права и обязанности благочинного... С. 66-78.
- 14 Права и обязанности благочинного... С. 1–18.
- <sup>15</sup> Скутнев А. В. Институт благочинного в системе управления РПЦ в пореформенную эпоху // Исторические, философские, политические и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы теории и практики. Научно-теоретический и прикладной журнал. 2011. № 2 (8) Ч. 2. С. 180.
- <sup>16</sup> Права и обязанности благочинного... С. 18. П. 52.
- <sup>17</sup> Самуилов В. Благочинные. Стб. 689.
- 18 Права и обязанности благочинного... С. 19.
- <sup>9</sup> Евдокимова А. Н. Духовная консистория, правление и благочинные священники в структуре управления Русской Православной Церкви на территории Чувашского края в XIX в. // Вестник Чувашского ун-та. Гум. науки. 2015. № 2. С. 37.
- 20 Права и обязанности благочинного... С. 41–42.
- <sup>21</sup> Малевинский А. Инструкция благочинному приходских церквей. СПб., 1910. С. 6–14. Послужной список А. С. Малевинского // URL: http://www. parishes.mrezha.ru/clergyL.php?id=286.
- 22 Новак В. Н. Отчеты благочинных как источник по региональной истории России на рубеже XIX-XX вв. // Московские епархиальные ведомости. 2021. № 3. С. 66-71.
- Положение о благочиннических округах, входящих в состав епархий, и о благочинных от 28 декабря 2018 г. п. 3.30 // URL: http://www.patriarchia. ru/db/text/5331736.html?ysclid=ltdh0pcnh3336083855.



# Путь к священству

# К 10-ЛЕТИЮ СО ДНЯ ПРЕСТАВЛЕНИЯ ПРОТОИЕРЕЯ ВАСИЛИЯ СТРОГАНОВА

За более чем 90-летнее существование «Журнала Московской Патриархии» в нем трудилось немало известных редакторов и авторов. Таким примечательным редактором был протоиерей Василий Строганов (1941—2014), настоятель московского храма Вознесения Господня на Большой Никитской («Малое Вознесение»), доцент Московской духовной академии. В этом году исполняется десять лет со дня его кончины. О том, каким был этот известный московский пастырь, и о годах его работы в журнале рассказывает его дочь, редактор и журналист **Мария Строганова**.

## Настроения 1980-х

Тысяча девятьсот восьмидесятый год, район Тропарево и тропаревский парк, вернее лес, — совершенно заросший, неухоженный, с редкими скамеечками-бревнами на опушках и тропинками, проложенными собачниками и грибниками. И вдруг откуда-то из глубинычащи этого уже сумеречного леса раздается то ли пение, то ли возглас тенором: «Миром Господу помолимся!» И через некоторое время снова: «Миром Господу помолимся!»

Случайный прохожий, пожалуй, услышав этот голос-зов, кинется в страхе прочь, подальше от непонятного голоса, от невместимого явления, тем более страшного в той еще вполне советской реальности. Хотя, возможно, следовало подойти поближе, сделать несколько шагов по зарослям из листьев ландыша и яснотки белой, называемой в простонародье крапивкой, и увидеть за деревьями мужчину и женщину лет около сорока и девочку лет трех. Стоило также подождать немного, чтобы стать свидетелем следующей картины: вот мужчина встает прямо, поднимает голову, распрямляет плечи, отводит руку в сторону, будто собираясь обратиться с речью к невидимой аудитории за деревьями, и набирает воздух в легкие. «Миром Господу помолимся!» — возглашает он насколько может громко. А потом оборачивается к женщине и спрашивает: «Ну как? Достаточно громко? Хорошо слышно?»

Эта сцена — одно из самых ранних воспоминаний моего детства. В 1980 году папа был

рукоположен во диакона, но, имея совсем тихий голос, вынужден был тренироваться возглашать прошения. Это было невозможно сделать в квартире обычной блочной девятиэтажки с ее тонкими стенами.

#### Светское образование

Как выпускник Института восточных языков (впоследствии Института стран Азии и Африки) при Московском государственном университете, папа, несомненно, испытал на себе — и во время учебы, и после нее, — что называется, тяжесть возложенных ожиданий советского государства.

Папа поступил в университет в 1959 году. Тогда студентам предлагалось изучение следующих восточных языков: хинди, китайский, арабский, вьетнамский, корейский. Самыми многолюдными были три группы: китайская, индийская и арабская. А к малочисленным группам относились вьетнамская и корейская.

Как рассказывает Юрий Зинин, тоже папин студенческий друг, ныне старший научный сотрудник МГИМО, папа мечтал изучать арабский язык, но начальство института все решило за него: «Для Вьетнама — бывшей колонии Франции — язык метрополии, оставивший большой след в культуре страны, был важен, а Василий окончил спецшколу с углубленным преподаванием французского языка. Поэтому его и определили на вьетнамское отделение».

Впрочем, как потом окажется, распределение во вьетнамскую группу стало для папы



Священник Василий Строганов венчает сотрудников ЖМП (слева)

Студенты Института восточных языков в Кремле. Первый слева — Василий Строганов (справа) промыслительным — одной из тех значимых вех пути, которые становятся видимыми только со временем. Уже в 2006 году, на одной из встреч выпускников, папа в ответ на вопрос ведущего о причинах столь неожиданного для светского и советского человека выбора священнического пути процитировал любимого Лонгфелло:

Сквозь глубокий сумрак жизни Нас ведет и укрепляет Провидение незримо.

А затем добавил: «Как ни странно, один из знаков мне был в коммунистическом Вьетнаме, где я проходил востоковедческую практику. Отмечалось католическое Рождество: залитая иллюминацией тропическая ночь, нескончаемая процессия в праздничных одеяниях. Меня потрясло тогда выражение на лицах — это было свидетельство искренней радости...»

Я никогда не спрашивала, как папа пришел к вере или почему решил стать священником, — почему-то подобные вопросы меня не интересовали, а вера родителей казалась столь же органичной, сколь сущностно неотъемлемой. Но на папином пути, несомненно, было несколько таких вех-знаков, определивших поворот жизненного пути.

Так, он до конца жизни почитал свою бабушку, Татьяну Прокофьевну, — ее фотография всегда стояла на его столе. Именно бабушка крестила его, и именно от нее он впервые услышал о Боге.

Следующей вехой была та яркая картина, виденная папой во Вьетнаме, — искренняя вера и радость вьетнамских католиков.

Я также знаю о папиной встрече с духовником — протоиереем Алексием Дёминым, служившим в Елоховском соборе. «Ты будешь священником» — так отец Алексий сказал од-



нажды папе. К сожалению, неизвестно, было ли это сказано до папиной работы в «Журнале Московской Патриархии» или уже во время нее. И конечно, встреча с владыкой Питиримом (Нечаевым; 1926–2003) стала для папы многозначимой и промыслительной.

#### **МГУ** — ВИНИТИ — ЖМП

Итак, в 1966 году папа окончил Институт восточных языков при Московском государственном университете. «Большинство сокурсников не скрывали желания уехать на работу в советские загранучреждения, — вспоминал Юрий Зинин. — В то время Вьетнам считался внешнеполитической темой номер один для нашей страны, и для Василия, как специалиста по этой стране, не было бы проблемой сделать карьеру, добиться материальных благ и продвинуться по службе. Но Василия путь рутинной госслужбы явно не притягивал, он склонялся к поиску самостоятельных занятий в научной сфере».

С 1966 по 1970 год папа работал во Всесоюзном институте научной и технической информации (ВИНИТИ). Там же он познакомился с мамой. Вместе они начали заниматься алгоритмами анализа текстов. Впоследствии мама защитила на эту тему диссертацию. У папы же работа на филологическом факультете МГУ, где с 1975 по 1977 год он числился старшим научным сотрудником, не сложилась в силу каких-то разногласий с начальством.

Примерно в конце 1970-х годов папа с мамой венчались в храме Ризоположения на Донской улице. Гостей не было, время было лукавое, особенно для молодых, подающих надежды сотрудников МГУ.

## Помощник митрополита Питирима

В 1977 году папа перешел на церковную работу, став литературным редактором «Журнала Московской Патриархии».

О том времени в своих воспоминаниях о будущем отце Василии рассказал протоиерей Михаил Дронов. Вот некоторые важные составляющие папиной работы в официальном издании Русской Православной Церкви по этим воспоминаниям, прежде всего работа в богословском отделе редакции, возглавляемой отцом Иннокентием (Просвирниным). «Когда мы начинали работать у владыки Питирима в редакции, она еще располагалась в Новодевичьем монастыре. Размещенный в "четверике" верхний храм, в котором базировался богословский отдел "Журнала Московской Патриархии", был перегорожен высокими шкафами. Имелось

также несколько громоздких аппаратов для чтения микрофильмов. На моей памяти единственный, кто пользовался этими аппаратами, был отец Василий, а я с интересом наблюдал за технической стороной его работы. Он где-то заказывал иностранную литературу на микрофильмах и микрофишах, в частности книги по патристике на немецком языке. Когда же мы в сентябре 1981 года переехали в новое здание на Погодинской улице, у отца Василия появился свой кабинет на первом этаже. В Издательском отделе он официально занимался переводами — богословской литературы, периодики, православных журналов, статей...»

В 1980-е годы у владыки Питирима был необычайно активный период международной деятельности. В конференц-зале нового Издательского отдела одна за другой проходили конференции, на которых были задействованы все сотрудники, владевшие иностранными языками. В частности, обсуждались вопросы, связанные с работой церковных СМИ. Владыка Питирим и сам часто выезжал в заграничные командировки, принимая участие в аналогичных мероприятиях. Иногда он брал с собой отца Василия, состоявшего в пуле сотрудников, которые постоянно ему помогали. Владыка очень ценил людей, на которых можно было положиться, и отец Василий всегда был одной из главных его опор.

С января 1984 года папа начал работать в Московской духовной академии лекторомассистентом. «Целая группа сотрудников Издательского отдела, обучавшаяся в Московской

Диакон Василий Строганов сослужит митрополиту Питириму (Нечаеву). Храм Воскресения Словущего. 1980 г. (слева)

С владыкой Питиримом (Нечаевым) в редакции «Журнала Московской Патриархии» (справа)





духовной семинарии и академии, успешно сдала выпускные экзамены в 1984 году, — вспоминает протоиерей Михаил. — Отец Василий был среди тех, кто, кроме того, защитил кандидатскую диссертацию и начал преподавательскую деятельность. Он сразу был принят в качестве ассистента на кафедру Нового Завета, заведующим которой тогда был профессор архиепископ Питирим. Позже, через полгода, он был утвержден на должность преподавателя академии. Отец Василий читал на втором курсе лекции по общему введению в Новый Завет и по Евангелию от Марка, в семинарии он преподавал догматику».

Я же помню папину работу в редакции «Журнала Московской Патриархии» прежде всего по необыкновенно ярким впечатлениям о праздниках. Рождество — это всегда елка в редакции или поездки владыки Питирима в Волоколамск, в храм Рождества Пресвятой Богородицы (на Возмище). Так как Иосифо-Волоцкий монастырь был в те годы полуразрушен и только восстанавливался, владыка предпочитал останавливаться при храме, у своего сотрудника и друга священника Николая Попова. Тот рассказывал, как в трапезной при храме собирались гости, которых, конечно, привлекала личность архипастыря: «Бывали и Козловский, и Карпов, и Зыкина... Владыка пользовался очень большой популярностью у москвичей представителей искусства как человек огромной духовной культуры, который всегда найдет нужное слово. Они все к нему хотели попасть просто поговорить. Все рвались к нему».

#### Священническое служение

С 1984 года папа был определен на священническое служение в храм Воскресения Словущего. Больше десяти лет, до начала 1990-х годов, он служил в храме у владыки Питирима.

Нужно сказать, что в Москве было всего несколько храмов, которые не закрывались в советское время. И конечно, это обстоятельство стало причиной того, что в 1980-е годы в храме Воскресения Словущего собрался, можно сказать, цвет московского образованного духовенства. Протоиерей Артемий Владимиров, протоиерей Геннадий Огрызков, протоиерей Михаил Дронов, протоиерей Владимир Ригин, протоиерей Николай Парусников — все они здесь начинали свое служение. А среди алтарников-чтецов был, например, Григорий Алфеев, ныне митрополит Будапештский и Венгерский Иларион.

В Брюсовом переулке в храме Воскресения Словущего был хор под управлением Ариадны Рыбаковой, которую пригласил на должность

С епископом Солнечногорским Алексием, наместником Данилова монастыря (слева)

Матушка Анастасия с дочерьми Татьяной и Марией (справа)





регента сам владыка Питирим. Дед ее был протоиерей, отец — известный регент, братья — священники. Очень скоро хор достиг большого мастерства и мог исполнять практически любой репертуар, который, впрочем, был примерно одинаковый во всех храмах: Московская школа — Гречанинов, Рахманинов.

Продолжая служить и работать в «Журнале Московской Патриархии», папа преподавал в Московской духовной академии. Преподавателем он был довольно милостивым, любил и щадил вечно уставших студентов. Многие из них, в основном заочники, часто приезжали к нам в Теплый Стан с зачетками, чтобы сдать просроченный экзамен. Папа встречал, спрашивал: «Четверочка вас устроит?» — ставил оценку, и радостный студент уезжал с миром.

Так как папа преподавал в академии 30 лет, его знают и помнят многие священники российских храмов. И до сих пор бывает, что, оказавшись где-нибудь проездом в глуши, в восстанавливающемся храме, например во Владимирской области, мы узнаем, что священник, который там служит, прекрасно знал папу и рад нам как родным: «Я же у него учился!»

С папиной работой в Лавре связано также несколько забавных случаев. Например, один относится к 1990-м годам. Тогда в Москве в предновогодние дни внезапно исчезли все елочные базары — видимо, кто-то с кем-то не договорился. Елку было не достать! А в нашей семье была традиция наряжать в новогодние и рождественские праздники именно живую елку. Ставили мы ее в чан с водой, и елка держалась долго, не опадала и даже давала зеленые побеги. Так вот, перед Новым годом папа отправился в свой преподавательский день в Лавру, а когда вернулся, нас ждал сюрприз. Открыв дверь, мы увидели папу, держащего в руках шикарную пушистую елку. Оказывается, разделяя нашу тоску по живому дереву и желая порадовать детей, он привез елку из Лавры! Каково было ему нести ее по снегу, затем затащить в электричку и, наконец, провезти через всю Москву — остается только предполагать.

А еще мне вспоминаются знаменитые лаврские куличи, которые папа только однажды (почему-то) привез нам. Они были огромные, размером с архиерейскую митру, и необыкновенно вкусные.



Обложка книги воспоминаний o npomouepee Василии Строганове, подготовленная его дочерью Марией

После 1990 года папа стал часто служить в храме «Малое Вознесение» у своего друга протоиерея Геннадия Огрызкова, в 1992 году назначенного настоятелем этого храма. А через полтора года после скоропостижной смерти отца Геннадия папа был определен настоятелем в храм «Малое Вознесение». Отец Михаил Дронов рассказывает, что отец никогда не стремился к настоятельству, «для него храм был прежде всего местом радостной встречи с Богом, местом единения всех в служении Богу. Он не хотел погружаться в суету и заботы административной деятельности».

Но преемство от отца Геннадия было своего рода знаком и подарком. И папа принял этот знак и дар с радостью. И поныне я вспоминаю 16 лет папиного настоятельства как самое счастливое время жизни, в единении и мире. Но это уже другая эпоха и другая веха, в воспоминаниях о которой я буду рада передать слово прихожанам, оставившим замечательные свидетельства в книге о папе «Не забывай!..». Этот сборник воспоминаний родных, друзей и прихожан вышел в 2023 году в издательстве Данилова монастыря. Прочитайте, чтобы помнить.

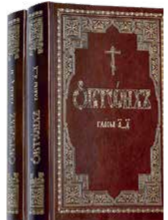


# КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ











# Для чего ты вышел из мира? Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

Первосвятитель о цели монашеской жизни

Книга Святейшего Патриарха Кирилла открывает новую серию «Монашеская библиотека». В нее войдут Положение о монастырях и монашествующих, наставления святых отцов и учителей Церкви по различным вопросам духовной жизни.

Святейший Патриарх Кирилл раскрывает суть монашеской жизни, рассказывает о приоритетах, которыми должны руководствоваться в своей жизни монашествующие, призывает их бодрствовать, осознавая историческую ответственность Церкви за судьбу народа и Отечества.

# Чтобы пост был во спасение... В помощь кающимся Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

Новая книга Патриарха Московского и всея Руси Кирилла «Чтобы пост был во спасение... В помощь кающимся» призывает читателя к внутренней духовной работе во время Великого поста.

«Время Великого поста — это время, когда нужно многое переосмыслить, о многом задуматься, многое подвергнуть беспристрастному суду и, самое главное, вынести из этого внутреннего самоанализа твердую решимость не делать то, что нас оскверняет, что надрывает нашу совесть, что мы сами ясно осознаём и опознаём в себе как грех», — говорит Патриарх Кирилл.

# Новый Завет Господа нашего Иисуса Христа (на русском языке)

Вышел в свет очередной тираж книги «Новый Завет».

Священное Писание — главная книга христиан, поэтому для официального издательства Русской Православной Церкви выпуск текстов Священного Писания — главное дело.

Новый Завет на русском языке представляет собой синодальный перевод, впервые опубликованный в 1862 году, и состоит из четырех Евангелий (от Матфея, от Марка, от Луки, от Иоанна), книги Деяний святых апостолов, семи соборных посланий апостолов, четырнадцати посланий апостола Павла, Откровения апостола Иоанна Богослова (Апокалипсиса).

В приложении помещены краткие сведения о книгах Нового Завета и их авторах.

Удобный для чтения шрифт, двухкрасочная печать, твердый переплет — эта книга необходима в каждой приходской и семинарской библиотеке, в доме каждой православной семьи.

# Октоих в двух томах (комплект)

Октоих — одна из главных книг для православного богослужения. Он содержит тексты изменяемых песнопений и молитвословий, входящих в последования вечерни, повечерия, утрени и Литургии, а также воскресной малой вечерни и полунощницы. Все песнопения по характеру напевов разделяются на восемь гласов, каждый из которых используется на протяжении одной седмицы (недели).

Книга традиционно разделена на два тома, содержащих, соответственно, молитвословия 1–4-го и 5–8-го гласов.

Октоих напечатан церковнославянским шрифтом «Триодион», в две краски, на офсетной бумаге. Книга издана в большом «клиросном» формате и выдержана в едином стиле с Триодями Постной (Триодь Постная в двух частях (комплект)) и Цветной (Триодь Цветная), Минеей общей



# КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

(Минея общая) и Минеей общей новомученикам и исповедникам Российским (Минея общая новомучеником и исповедником Российским).

Выходу в свет настоящего издания предшествовала значительная текстологическая работа с привлечением Октоихов и Ирмологиев, напечатанных с XVIII по XX век в Московской и Санкт-Петербургской синодальных типографиях, ряда старопечатных изданий, а также греческих богослужебных книг. Благодаря этому обнаружены и устранены замеченные опечатки — как незначительные типографские погрешности предыдущих публикаций, так и более серьезные ошибки набора в основном источнике, искажавшие смысл отдельных молитвословий.

## Богородичны: приложения Минеи

Отдельное издание Богородичных приложений Минеи рассчитано на клиросное использование.

Приложения с Богородичными печатаются в конце каждого тома Минеи, в них проставлены певческие разделители, однако у каждого регента свой подход к разбивке гласовых песнопений на фразы. Приходится в каждом минейном томе заново проставлять нужные разделители или удалять ненужные, что очень трудоемко.

Отдельное издание Богородичных приложений позволяет фиксировать регенту певческие разделители только один раз. Минея может быть открыта на текущей службе, а приложения лежат рядом, и для обращения к ним достаточно перевести взгляд или же просто снять с аналоя Минею, отложив на время в сторону, и потом снова вернуть ее на место после пения нужного Богородична.

По формату и оформлению книга следует привычному всем изданию служебных Миней гражданского набора: твердый переплет, качественная офсетная печать в две краски, тот же шрифт. Каждое приложение начинается с новой страницы. Для наглядности и удобства навигации в книге подзаголовки, обозначающие глас, выделены орнаментальным элементом. Также в издание в качестве отдельного раздела добавлены Крестобогородичны.

Надеемся, что книга будет хорошим и удобным подспорьем для регентов и певчих нашей Церкви.

# Служба на Успение Пресвятыя Богородицы и Похвалы

Книга аналойного формата, напечатанная крупным шрифтом, содержит службу праздника Успения и Похвалы— священное последование на святое преставление

Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы и Приснодевы Марии. После богослужебной части в книге даются уставные указания к богослужению на Успение и сведения из истории праздника. Значительную часть издания занимает нотное приложение.

# Православный молитвослов на церковнославянском языке (гражданским шрифтом)

Молитвослов среднего формата. Помимо самых необходимых молитв и последований для совершения ежедневного молитвенного правила в молитвослов включен раздел «Общее последование чтения канонов», в котором приведены начальные и заключительные молитвословия, сопровождающие келейное чтение канонов отдельно от других уставных последований.

В раздел «Тропари и кондаки праздников...» включены также и задостойники — припевы и ирмосы 9-й песни канона, которыми принято заменять чтение «Достойно есть» в дни великих праздников и в дни их попразднства.

В настоящем издании Помянник вынесен в самостоятельный раздел, в соответствии с традиционным расположением его в синодальных молитвословах и канонниках.

В молитвослове есть также акафист святителю Николаю, архиепископу Мир Ликийских, а три канона печатаются в составном варианте (под ирмос). Тем, кто желает содержательно молиться о своих усопших родственниках или друзьях, предлагается раздел «Молитвословия из панихиды, читаемые мирянином дома или на кладбище, с каноном об усопшем или усопшей».

Молитвослов напечатан в две краски на офсетной бумаге.





# Вечная память



Диакон Андрей Радкевич

26.07.1962-16.04.2024 16 апреля 2024 года на 62-м году жизни преставился ко Господу диакон Андрей Радкевич, клирик храма святого благоверного царевича Димитрия при Первой градской больнице

Диакон Андрей Олегович Радкевич родился 26 июля 1962 года в Москве. После окончания школы получил в техническом училище № 86 профессию столяра-краснодеревщика, а затем поступил в Московский институт радиотехники, электроники и автоматики (МИРЭА), который окончил после службы в погранвойсках. Однако основным ориентиром в жизни Андрея стало участие в возрождении православных святынь, в первую очередь Зачатьевского монастыря в Москве, а также храма Тихвинской иконы Божией Матери в селе Авдотьино Ступинского благочиния Московской митрополии. Со дня основания православного журнала «Нескучный сад» и сайта «Милосердие.ру» Андрей Олегович

был их штатным фотографом. Его фотоработы неоднократно получали призовые места на конкурсах, а фотография девочки-подростка из села на Русском Севере заняла первое место на II Международном журналистском конкурсе «Евразия. Социальный портрет», в котором участвовали более ста тридцати профессиональных фотожурналистов из 17 стран.

Будущего церковнослужителя притягивало миссионерское служение. Поэтому он пришел в миссионерскую группу, созданную в конце 1990-х годов общиной храма святого благоверного царевича Димитрия при Первой градской больнице. Миссионеры вместе с духовенством объехали села и деревни от Архангельской области до Сахалина, где







никогда не было храмов или от них остались руины. Их жители десятки лет не имели возможности даже принять таинство Крещения, не говоря о богослужениях, исповеди и причастии. Сделанные в поездках снимки отца Андрея конца 1990-х — начала 2000-х составляют своеобразную фотолетопись «второго» Крещения Руси.

В 2007 году окончил ПСТГУ по специальности «теология», в июле 2010 года был рукоположен во диакона, стал клириком храма святого благоверного царевича Димитрия при Первой градской больнице.

Отец Андрей старался проповедовать всюду: и на улице, и в больницах, где находились приписные к Димитриевскому приходу храмы. Так, в Знаменском храме при Первой градской больнице вместе со своими соратниками он организовал дежурство, и те больные, кто приходил в храм (попасть туда можно было не выходя на улицу), всегда могли поговорить на духовные темы помимо священника еще и с дежурным миссионером. В больнице святителя Алексия он создал православное радио.

Знавшие отца Андрея лично рассказывают, что его вера была искренней, открытой и непосредственной, как у детей. Он любил людей, был открыт и внимателен к каждому, умел увлечь собеседника. Молодым миссионерам он так объяснял важность их служения: «Когда вы идете по берегу реки и видите, что человек тонет, вы же не пройдете мимо, а постараетесь его вытащить, спасти. Кто не знает Бога, и есть те самые утопающие».

Настоятель храмов Живоначальной Троицы и Воскресения Христова при НИИ имени Склифосовского протоиерей Роман Бацман вспоминает, что в период служения в храме святителя Луки Крымского в Бакулевском кардиологическом центре отец Андрей часто приводил на вечернюю службу пациентов больницы, с кем до этого поговорил в палате. А утром они исповедовались и причащались, многие первый раз в жизни.

Делом, которому отец Андрей последние десять лет отдавал свое свободное время, была просветительская стенгазета из 8–10 полос (см. сайт «Небесный-дом.рф»), которая размещалась в больницах, воинских частях, в следственных изоляторах, в социальных учреждениях.

Ее электронная версия рассылалась примерно тысяче подписчиков по всей стране. В частности, ее читали курсанты, офицеры, преподаватели, инженерно-технический персонал на всех факультетах филиала Академии имени Петра Великого. Для них отец Андрей делал специальные подборки, касающиеся патриотической и военной тематики. А настоятели храмов размещали газету за оградой церкви, чтобы ее могли читать не только прихожане, но и прохожие. В некоторых учреждениях он первоначально сталкивался с непониманием, однако никогда не отступал и добивался того, что стенгазету разрешали разместить.

Только в одной «Матросской Тишине» было до 30 стендов, которые он обновлял ежемесячно. Перед большими православными праздниками отец Андрей организовывал беседы с осужденными, рассказывал им о православной вере, призывая желающих исповедаться и причаститься.

Вечная память! Царство Небесное да подаст Воскресший Господь верному служителю Своему диакону Андрею!

Алексей Реутский

# ЖУРНАА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



# Редакционная подписка на 2024 год

Официальное издание Русской Православной Церкви



## ЗАЯВКИ НА ПОДПИСКУ И ОПЛАТА ПРИНИМАЮТСЯ:

- •через сайт http://podpiska.jmp.ru
- по безналичному расчету заявку направлять на эл. почту sokolenko@rop.ru, тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 2236
- непосредственно в издательстве Москва, ул. Погодинская, 18/1, стр. 1, отдел экспедиции, тел. +7 (499) 246-48-79

Подписка на полгода предоставляется при заказе от 10 экземпляров. При оформлении подписки с любого месяца вы получаете годовой комплект.

При оформлении подписки от 10 экз. предусмотрены скидки.

В платежном документе необходимо указать название журнала, число экземпляров и период, за который произведена оплата.

ПОЛУЧЕНИЕ В ИЗДАТЕЛЬСТВЕ
ПОЧТОВАЯ ПЕРЕСЫЛКА ПО РОССИИ
ДЛЯ СТРАН БЛИЖНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ

ДЛЯ СТРАН ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ

— 3 060 руб.

**— 3 660** РУБ.

**— 5500** РУБ.

**— 7500** РУБ.

#### РЕКВИЗИТЫ:

Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви» Р/с 40703810092000002634 в АО ГПБ г. Москва К/с 30101810200000000823 ИНН 7704277393 КПП 770401001 БИК 044525823 Подписной индекс в каталоге Почты России ПП950