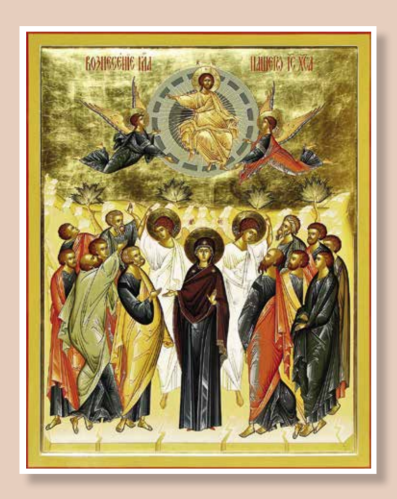
Вознеслея еси во славе, Христе Боже наш, радость сотворивый минерием обетованием Святаго Духа, извещенным им бывшим слагогогогом, ико Ты еси Сын Божий, Избавитель мира.



Во свете Вознесения Христова нам ясен наш земной путь и наше назначение — быть соучастниками славы Божией. Обратим свой взор к небу — туда, куда вознесся Христос. Святая Церковь зовет нас всегда, а особенно в этот день напоминает нам, что там, куда вошел Господь, — вечные обители праведных. Там радость постоянного лицезрения Бога! Там вечная жизнь!

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин)



## ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ СОДЕРЖАНИЕ



май [5] 2015

#### Официальная хроника

- 8 Первосвятительское слово. Великая Отечественная война явила нам Божию правду о нас самих.
- 10 Победа над смертью В Москве прошли пасхальные торжества
- 14 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 22 Наречения и хиротонии епископ Уржумский и Омутнинский (Вятская митрополия) Леонид (Толмачев), епископ Слуцкий и Солигорский Антоний (Доронин),

Бог долготерпелив и милосерд к тебе: ты это испытываешь каждый день многократно. Будь и ты долготерпелив и милосерд к братии своей, исполняя слова Апостола, который о любви *поворит прежде* всего так: любы долютерпит, милосердству-

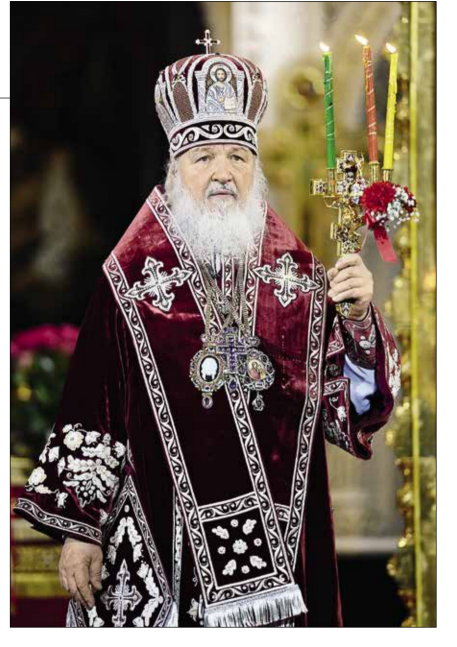
4). Ты желаешь, чтобы Господь услаждал тебя любовью Своею. услаждай и ты нежною любовью епископ Югорский и Няганский Фотий (Евтихеев)

#### Церковная жизнь

- 34 Протоиерей Петр Перекрестов Святой праведный Иоанн Кронштадтский Всероссийский пастырь, чудотворец, пророк
- 41 Дмитрий Анохин Благодарная Россия великому пастырю В июне пройдут торжества, посвященные 25-летию прославления святого праведного Иоанна Кронштадтского
- 42 Молитва сила, свет и пища для души твоей, страж твой Из поучений святого праведного Иоанна Кронштадтского
- 49 Николай Терентьев Рекордные 200 млн рублей субсидий на реставрацию православных храмов-памятников столица выделяет в этом году
- 55 Диакон Евгений Мурзин Неонацисты угрожают православной приходской общине в Берлине
- 70 Анна Овсянникова, Алексей Реутский Солнце, метель и полмиллиона

34

71 Алексей Ордынский «Сахалинский стрелок» осужден на 24 года



Мы прославляем Христа Воскресшего, прославляем Его победу над злом, победу над диаволом. То была победа в планетарном, космическом и вневременном масштабе. И когда мы говорим о том, что к этой победе сопричисляется каждый, кто верит в Христа, кто принимает Его слово, кто Его проповедует, кто пытается жить по этому слову, то мы утверждаем великую истину о том, что вместе со Хфистом мы побеждаем зло.

#### ПРЕОСВЯЩЕННЫЕ АРХИПАСТЫРИ, ДОРОГИЕ ОТЦЫ, БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

Четверть века назад, в июне 1990 года, Поместный Собор Русской Православной Церкви принял решение о прославлении святого праведного Иоанна Кронштадтского. На рубеже XX-XXI веков был причислен к лику святых пастырь, оказавший огромное влияние и на церковную, и на народную жизнь Российской империи рубежа XIX-XX веков. В жизни страны тогда и теперь можно найти много общего и важно глубже постигнуть духовный образ пастыря и образ его мыслей, о которых он подробно рассказывал в своих дневниковых записях. Его благотворительная деятельность, его пламенный призыв к покаянию и сама практика общей исповеди, но в особенности отношение к богослужению и прежде всего к совершению Божественной литургии и частому, по возможности ежедневному, причащению остаются немеркнущей путеводной звездой как для духовенства, так и для мирян нашей Церкви. Трудные вопросы душепопечения, основы общения с теми, кто переживает духовный кризис, душевный надлом или острое чувство утраты, рассмотрены в статье опытного практикующего психолога. Описывая реальные ситуации из нашей церковной жизни, он показывает, как формально правильный ответ, данный без учета состояния собеседника, может привести к беде, не разрешить проблему, а лишь усугубить ее. Сопереживание, готовность разделить скорбь с пришедшим в храм человеком — этими качествами призваны обладать все, кто трудится в храме. Не только священники. Качественным и количественным характеристикам религиозности студентов посвящено исследование социологов Свято-Тихоновского университета. Студенты московских и санкт-петербургских вузов отвечали на вопросы о посещении храма, соблюдении постов, знании молитв и чтении Евангелия. Главный вывод, к которому приходят социологи: при высокой лояльности к Православию и «желании верить» молодежь слабо приобщена к православной традиции и мало знает о своей вере. Вместе с тем исследования

показывают, что в среде современного студенчества

есть и «воцерковленное ядро», которое может повли-

ять на становление духовного климата в вузах.



10

Иларион, митрополит Волоколамский, председатель Редакционного совета «Журнала Московской Патриархии»

em (1 Kop. 13,

сердца других

и ласковостью.

#### Журнал Московской Патриархии

#### РЕДАКЦИОННЫЙ COBET

#### Иларион, митрополит Волоколамский,

председатель Отдела внешних церковных связей (председатель совета);

#### Меркурий, митрополит Ростовский и Новочеркасский.

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации;

#### Марк, архиепископ Егорьевский.

руководитель Управления Московской Патриархии по зарубежным учреждениям;

#### Пантелеимон, епископ Орехово-Зуевский,

председатель Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению;

#### архимандрит Тихон (Шевкунов).

ответственный секретарь Патриаршего совета по культуре;

#### протоиерей Всеволод Чаплин,

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества;

#### протоиерей Димитрий Смирнов,

председатель Патриаршей комиссии по вопросам семьи и защиты материнства;

#### протоиерей Владимир Силовьев,

главный редактор Издательства Московской Патриархии

#### протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии;

#### Владимир Легойда,

председатель Синодального информационного отдела;

#### Сергей Чапнин,

ответственный редактор «Журнала Московской Патриархии»



Православным священникам не нужно «подкарауливать» людей на улице, навязывать книги странного содержания, приглашать на «тайные» собрания, как это делают сектанты. Люди сами приходят в храм, сами стремятся к личному разговору, к исповеди. Они чувствуют, что Церковь именно то место, іде их поимут, утешат, успокоят.

Михаил Хасьминский

86 Татьяна Левшенко Графико-орфографическая система богослужебных книг Справочные материалы и методические рекомендации

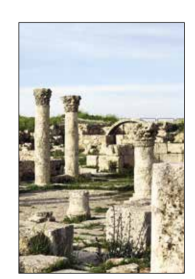
#### В помощь настоятелю

44 Михаил Хасьминский Душепопечение сегодня: практические аспекты

#### Церковь и общество

50 Юрий Зудов

Чувства верующих или свобода искусства? Практика Европейского суда по правам человека



Иорданию наряду с Израилем называют Святой землей. Здесь находятся памятные места, связанные с жизнью праведников Ветхого Завета и подвигом христианских подвижников. Главная святыня Иордании — место крещения Спасителя. Иисус Христос часто пересекал Иордан, посещая земли по обоим берегам реки. Так что эта заиорданская территория также причастна к евангельской истории.

Диакон Евгений Мурзин

56 Игорь Рязанцев, Мария Подлесная, Иван Козлов Во что верят студенты?

Религиозность и особенности религиозного поведения учащихся столичных университетов

- 62 Алексей Реутский В Сочи ждут православных паломников
- 69 Особая атмосфера тепла и любви Руководители паломнических служб делятся впечатлениями о Сочи
- 72 Диакон Евгений Мурзин По ту сторону Иордана Фоторепортаж

#### Экспертиза

78 Алексей Ордынский Доступное богослужение, или Тайны звуковой инсталляции храма

#### **Чтение**

90 Юлия Нежная

Новые книги

Аммон, еп. О житии преподобных Пахомия Великого и Феодора Освященного Свенцицкий В.П. Избранное

Алексий, преподобный старец Смоленской Зосимовой пустыни.

Жизнеописание / Сост. С.И. Четверухин

Дневник послушника Николая Беляева (преподобного оптинского старца Никона) Старшов Е.В. Православные святыни юга Турции

Христодул, архим. Голос монашества в современном мире

#### Вечная память

94 Иконописец Александр Соколов



Каждому человеку, приходящему в храм, важно понимать смысл церковной службы, содержание возгласов, молитв и песнопений. Но слова порой звучат неразборчиво, быстро *паснут, не достигая ушей* молящегося. Одно дело, если в этом виноваты слабый хор или плохая дикция священника. И совсем другое, если об акустике напрочь забыли проектировщики и строители храма еще на этапе его создания.

Официальное издание Русской Православной Церкви Журнал Московской

#### РЕДАКЦИЯ

Главный редактор:

протоиерей Владимир Силовьев

Патриархии

#### Ответственный редактор:

Сергей Чапнин s.chapnin@jmp.ru

#### Зам, ответственного редактора:

Евгений Стрельчик e.strelchik@imp.ru

Диакон Евгений Мурзин, e.murzin@jmp.ru Дмитрий Анохин, d.anokhin@jmp.ru Алексей Реутский a.reutsky@jmp.ru

#### Корректоры:

. Михаил Недзельский. Екатерина Рипс

Марина Творогова

#### Препресс и цветокоррекция:

Александра Акмаева/«Арефа»

Священник Игорь Палкин. Сергей Власов, Олег Варов

#### 119435, Москва,

ул. Погодинская, д. 20, корп. 2 тел./факс: (499) 246-01-65, общий эл. адрес: info@jmp.ru новости: news@jmp.ru подписка: podpiska@imp.ru

#### Интернет:

www.jmp.ru www.e-vestnik.ru

www.facebook.com/jmp.ru www.twitter.com/jmp\_ru www.vk.com/evestnik

#### В номере использовань

материалы пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси

ЗАО «АЛМАЗ ПРЕСС» 109548, г. Москва, ул. Шоссейная, д. 4д

#### Подписной индекс в каталоге агентства «Роспечать»:

71157

#### Подписка в редакции

Тираж 25 000 экз. Цена свободная ISSN 0132-862X

#### Журнал Московской Патриархии Издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013 г

#### Учредитель и издатель: Религиозная организация

«Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви» 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 18/1, стр. 1

78 Алексей Ордынский



8

#### ПЕРВОСВЯТИТЕЛЬСКОЕ СЛОВО

# Великая Отечественная война явила нам Божию правду о нас самих

Замечательно, что память о Победе в Великой Отечественной войне сохраняется, несмотря на то, что естественным образом время, отделяющее нас от дня Победы, становится все более

продолжительным.

Мы как Церковь в этот день совершаем памятование о Великой Победе теми средствами, которые соответствуют призванию Церкви. Мы возносим молитву о ветеранах и заупокойную молитву о тех, кто жизнь свою отдал на поле брани, в плену, в заточениях, в горьких работах, кто погиб от голода и холода, как это было в осажденном Ленинграде и в других местах.

Церковь взирает на минувшую войну не так, как смотрят на нее историки или политики. У Церкви особый взгляд, особый угол духовного зрения. Именно Церковь является хранительницей той великой правды, что все в мире проистекает от соприкосновения добра и зла. И когда добро побеждает, то последствия одни; а если зло побеждает, то последствия другие.

Мы знаем, что происходило в народе нашем после кровавых событий начала XX века. Сколько же было неправды, зла и человеческих страданий! Но Господь смыл эту неправду и это зло кровью нашей, кровью отцов наших, как то было не единожды в истории рода человеческого. И потому мы должны проникнуться особым пониманием искупительного значения Великой Отечественной войны — это и есть религиозное понимание. Конечно, у войны были и свои, человеческие причины — злая, безумная воля определенного круга людей. Но ведь и та злая воля была затем проведена

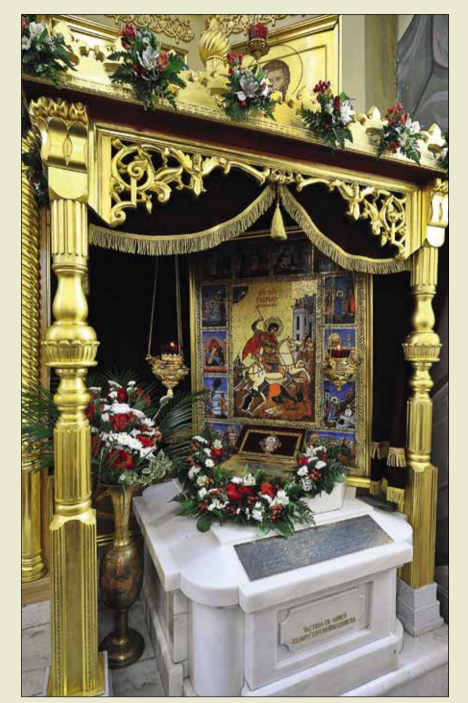
через горнило искупления. Пред Богом не исчезает ни одно слово, ни одно дело; и Бог восстанавливает справедливость не только после нашей смерти

> и не только на Страшном суде. Бог нередко восстанавливает справедливость и в течение жизни одного поколения.

Как же мы должны дорожить подвигом одного поколения! Как мы должны благоговеть перед этой кровью! Как мы должны благодарить Бога за победу, за то, что пролитие крови не обернулось поражением и новыми скорбями, которых уже никогда бы не выдержало наше Отечество! С какой благодарностью мы сегодня дол-

жны возносить к Нему свои взоры и свои молитвы за подлинное избавление страны нашей! Когда какие-то доморощенные историки говорят нам, что здесь, у нас, зло было не меньшее, чем там, они дальше носа своего не видят и за своим весьма примитивным и греховным анализом не видят Божественной перспективы. У них другой угол зрения, чем тот, о котором мы сегодня говорим. Великая Отечественная война явила нам Божию правду о нас самих. Она наказала нас за грех, но явила нам великую славу и силу нашего народа. Мы победили самого страшного врага, которого никто не мог победить, и этой победой Бог словно говорит нам: «Вы можете. Не грешите. Не склоняйте свою голову перед грехом. Живите по Моей правде, и вы все сможете».

Мы сегодня проходим через какие-то кризисы, какие-то неурядицы — всё это забывается даже не за жизнь одного поколения, а за один месяц



или один год. Но ведь всем этим обычным, каждодневным жизненным проблемам мы отдаем сегодня все свои силы и не видим стратегической Божественной перспективы, которую мы как народ должны видеть.

Значение сегодняшнего дня в том, что мы через воспоминание нашей Великой Победы способны обрести то зрение, которое является самым важным. Наша молитва сегодня о том, чтобы мы



никогда не теряли своего внутреннего духовного зрения, а те, кто потерял, — чтобы обрели его. И тогда больше не потребуется никаких всенародных искупительных жертв.

Мы имеем силу побеждать, а вместе с ней и великую ответственность не уклоняться от этой исторической обязанности быть победителями.

Из проповеди по окончании Божественной литургии в Храме Христа Спасителя 9 мая 2010 г.



## Победа над смертью

В МОСКВЕ ПРОШЛИ ПАСХАЛЬНЫЕ ТОРЖЕСТВА

В ночь с 11 на 12 апреля в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя прошли пасхальные богослужения: полунощница, крестный ход, пасхальная заутреня и Божественная литургия святителя Иоанна Златоуста. Богослужения возглавил Святейший Патриарх Кирилл в сослужении иерархов и духовенства. В храме присутствовали Президент Российской Федерации В.В. Путин, председатель правительства Российской Федерации Д.А. Медведев с супругой С.В. Медведевой, мэр Москвы С.С. Собянин.

Перед началом крестного хода Предстоятель Русской Православной Церкви обратился с приветственным словом к телезрителям. «Сила хри-

стианского послания в том, что это послание подтверждено фактом, подчеркнул Патриарх. — Идея живет только тогда, когда она доказана. Воскресение Христово доказало правоту Спасителя, всего того, чему Он нас учил и учит, и всего того, что Он сделал ради рода человеческого. Господь победил Своим воскресением зло, ибо именно зло привело Его на Голгофу и умертвило. Но если так, то это означает, что совершенная Им победа над злом не какая-то одномоментная победа, имевшая значение для короткого промежутка времени, но это победа космического и вневременного масштаба. А потому и все мы, живущие после Христа, принимая

Его слово, веря Его словам, стараясь их воплотить в жизнь, становимся вместе с Ним, рядом с Ним, мы разделяем эту победу».

К началу пасхальных богослужений делегация во главе с председателем попечительского совета Фонда святого апостола Андрея Первозванного В.И. Якуниным и епископом Дмитровским Феофилактом доставила в Храм Христа Спасителя из Храма воскресения Христова (Гроба Господня) в Иерусалиме благодатный огонь.

Под пение стихиры «Воскресение Твое, Христе Спасе» был совершен крестный ход вокруг Храма Христа Спасителя. По традиции за пасхальной заутреней Патриарх прочитал

Слово огласительное святителя Иоанна Златоуста на Святую Пасху. В конце заутрени Предстоятель Русской Церкви, В.В. Путин, Д.А. Медведев, С.В. Медведева, С.С. Собянин обменялись пасхальными поздравлениями и праздничными дарами.

Пасхальное Евангелие (ср.: Ин. 1, 1–17) читалось на 21 языке. Святейший Патриарх Кирилл начал чтение Евангелия, повествующего о воплощении Слова Божия, на греческом и латинском, далее сослужащее духовенство продолжило чтение на иврите, славянском, арабском, санскрите, русском, украинском, белорусском, молдавском, гагаузском, казахском, латышском, эстонском, английском, французском, немецком, итальянском, испанском, китайском и японском языках.

По запричастном стихе ключарь Храма Христа Спасителя протоиерей Михаил Рязанцев огласил пасхальное послание Святейшего Патриарха Кирилла архипастырям, пастырям, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви.

После заамвонной молитвы Предстоятель Русской Церкви освятил артос, а по окончании богослужения вновь поздравил его участников с Пасхой: «Всех вас, мои дорогие, поздравляю с великим мироспасительным праздником Пасхи Божией, с воскре-

сением Христовым, с силой, которая явлена была Богом в Сыне Своем Иисусе Христе через Его голгофскую смерть и воскресение. Этой силой да поможет и нам Господь управить наши жизненные пути ко спасению и жизни вечной. Христос воскресе!»

Днем 12 апреля в Зале Высшего церковного совета в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве состоялся телемост Предстоятеля





Русской Православной Церкви с экипажем Международной космической станции. Святейший Патриарх Кирилл впервые по каналу видеосвязи, предоставленному Центром управления полетами и ВГТРК, поздравил космонавтов с праздником Пасхи и Днем космонавтики, который также отмечался в этот день. Патриарх пообщался с российскими космонавтами Геннадием Падалкой, Михаилом Корниенко и Антоном Шкаплеровым, также в беседе участвовал командир экипажа Терри Вёртс. «Вы представители Земли в космосе, вы действительно представляете всё человечество и выполняете очень важную миссию, заявил Патриарх Кирилл. — С вами наши молитвы и, я думаю, молитвы многих людей, которые будут следить за вашим замечательным полетом. Бу-

дем молиться и за тех, кто остается на орбите, и за тех, кто готовится к приземлению», — отметил, в частности, Первосвятитель.

В ходе телемоста космонавты рассказали о праздновании воскресения Христова на МКС, а также о задачах экспедиции МКС-43/44.

В тот же день в Красном зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя Москвы состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с ветеранами Великой Отечественной войны

От лица собравшихся Первосвятителя приветствовал председатель совета Московского дома ветеранов войн и Вооруженных сил генерал-лейтенант авиации Вячеслав Григорьевич Михайлов. Ветераны передали Патриарху ювелирное пасхальное яйцо с натель-

ным крестиком внутри, который был найден при проведении поисковых работ в мае 2014 года в Вяземском районе (у деревень Шутово и Корнилово) поисковиками Историко-культурного поискового центра «Обелиск».

Затем состоялась беседа Святейше-

го Патриарха с ветеранами. Предстоятель Русской Православной Церкви обратил особое внимание на миссию ветеранов в современном мире. «Служение, которое сегодня несут ветераны, сопоставимо по своему значению с тем, что они сделали во время войны, а может быть, в нынешних условиях это в каком-то смысле еще более важное служение. Действительно, под влиянием дезинформации, враждебного по отношению к нашей стране истолкования того, что происходило в годы Великой Отечественной войны, у определенной части молодого поколения развивается скептицизм. Но мы не можем позволить молодым людям разрушить в себе то, что имеет жизненно важное значение для их будущего. Ведь если мы утратим понимание всего того, что произошло во время Великой Отечественной войны, то мы в значительной мере разоружим сами себя, потому что на примерах героизма сегодня формируется молодое поколение. Если же этот героизм нейтрализовать, то и формирование молодых людей будет происходить совершенно иначе. Поэтому ни в коем случае нельзя допустить, чтобы у нынешнего поколения было меньше любви к Родине, чем у поколения предыдущего», — отметил Патриарх.

В завершение встречи Предстоятель Русской Церкви передал ветеранам памятные подарки.

Вечером того же дня Святейший Патриарх Кирилл в сослужении многочисленных иерархов, наместников монастырей и духовенства Москвы совершил пасхальную великую вечерню в кафедральном соборном Храме

Христа Спасителя в Москве. Среди сослуживших также были представители Поместных Православных Церквей при Московском Патриаршем престоле. На богослужении присутствовали настоятельницы женских монастырей, благочинные церковных округов и настоятели храмов столицы, клирики Москвы и Московской области, члены приходских советов, сотрудники синодальных структур, представители столичных православных молодежных организаций, паломники и прихожане.

По окончании пасхальной вечерни от лица Священного Синода, всей полноты Русской Православной Церкви и представителей Поместных Православных Церквей Святейшего Патриарха Кирилла поздравил митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий. Затем Святейшего Патриарха приветствовали представители православной молодежи столицы.

Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к участникам богослужения с первосвятительским словом, в котором поблагодарил участников богослужения за поздравления и совместную молитву. «Мы прославляем Христа Воскресшего, прославляем Его победу — победу над злом, победу над диаволом; победу над злом, имевшую место не только в тот момент, когда Христос сталкивался с непониманием, с клеветой, а в конце жизни и с поруганием, биением и, наконец, с голгофскими страданиями. То была победа над злом в планетарном, космическом и вневременном масштабе. И когда мы говорим о том, что к этой победе сопричисляется каждый, кто верит в Христа, кто принимает Его слово, кто его проповедует, кто пытается жить по этому слову, то мы утверждаем великую истину о том, что вместе со Христом мы побеждаем зло», — сказал Патриарх. Первосвятитель подчеркнул, что любой победе





всегда предшествуют жертва и подвиг, которые являются важными составляющими христианской системы ценностей. «Пасха есть победа и торжество победы, которое сопровождалось подвигом и жертвой. И всякое служение людей, будь то друг другу, науке, народу, государству, искусству, если сопровождается подвигом и жертвой, вписывается в христианскую систему ценностей», — отметил Предстоятель Русской Церкви.

Затем Святейший Патриарх Кирилл принял традиционные пасхальные поздравления от архиереев, представителей Поместных Православных Церквей, клириков и мирян. Участники богослужения получили первосвятительское благословение и обменялись с Патриархом традиционными пасхальными подарками.

По окончании великой вечерни на восточном стилобате Храма Христа Спасителя православная молодежь Москвы поздравила Святейшего Патриарха Кирилла с праздником Светлого Христова воскресенья. «Счастлив видеть вас. Когда взираю на ваши лица, я понимаю, что у всех нас есть будущее, потому что есть молодые люди — целеустремленные, способные на подвиг, на серьезную работу над самими собой, а значит, и на преображение окружающего мира. Все мы должны ясно понимать, что только это и есть путь жизни», — сказал Патриарх, обратившись к молодежи. По окончании акции юноши и девушки выпустили в небо 1000 пасхальных воздушных шаров, возвещая всему городу радостную весть о воскресении Господа.

## Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла



27 марта, накануне субботы 5-й седмицы Великого поста — праздника Похвалы Божией Матери (Субботы акафиста), Святейший Патриарх Кирилл совершил утреню с чтением акафиста Пресвятой Богородице в Богоявленском кафедральном соборе. По традиции Предстоятель Русской Православной Церкви прибыл в Богоявленский собор с Серафимо-Дивеевским образом Божией Матери «Умиление», чтимой иконой преподобного Серафима Саровского, хранящейся в течение года в крестовом храме Владимирской иконы Божией Матери рабочей патриаршей резиденции в Чистом переулке.

29 марта, в неделю 5-ю Великого поста, день памяти



преподобной Марии Египетской, Святейший Патриарх Кирилл совершил чин великого освящения возрожденной Троицкой церкви бывшего Княже-Владимирского женского монастыря в поселке Филимонки Новомосковского административного

округа Москвы и Божественную литургию святителя Василия Великого в новоосвященном храме. По окончании Литургии Патриарха приветствовал настоятель Троицкого храма протоиерей Димитрий Кувырталов.

4 апреля, в канун недели 6-й Великого поста (Ваий), празднования Входа Господня в Иерусалим, Святейший Патриарх Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя. После чтения Евангелия Предстоятель Русской Православной Церкви совершил традиционное освящение вербных и пальмовых ветвей (Ваий). Указом Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла за усердное служе-

ние Церкви Божией ряд клириков Москвы к празднику Святой Пасхи были удостоены права ношения камилавки. По окончании богослужения в алтаре Храма Христа Спасителя Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал награжденных клириков.

5 апреля, в неделю 6-ю Великого поста, Ваий, праздник Входа Господня в Иерусалим, Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию святителя Иоанна Златоуста в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве и возглавил хиротонию архимандрита Порфирия (Преднюка) во епископа Лидского и Сморгонского (Белорусская Православная Церковь) (материалы хиротонии будут опубликованы в следующих номерах журнала). На малом входе за усердное

служение Церкви Божией и в связи с 60-летием со дня рождения протоиерей Михаил Рязанцев, ключарь Храма Христа Спасителя, был удостоен права совершения Божественной литургии с отверстыми Царскими вратами до «Отче наш». Также указом Патриарха за усердное служение Церкви Божией к празднику Святой Пасхи права ношения креста с украшениями был удостоен ряд клириков Москвы. По окончании богослужения Святейший Патриарх совершил славление празднику и обратился к верующим







с первосвятительским словом. Патриарх отметил, что Церковь не может обслуживать политические интересы. В противном случае она перестает соответствовать своему предназначению. «Вход Господень в Иерусалим помогает нам очень многое понять, в том числе и то, чем должна быть Церковь Божия для народа, продолжая великое служение Самого Господа и Спасителя. Мир Божий, который превышает всякое человеческое разумение, да соблюдет ваши сердца и помышления во Христе

Когда Церковь начинает обслуживать политические интересы, идеологические моды и пристрастия века сего, когда Церковь начинает свое учение трансформировать в угоду популярной в данный момент человеческой мысли, она сходит с того кроткого молодого осла, на котором ехал Спаситель, и пытается взобраться на коня победителя, на котором римские триумфаторы, возвращаясь после побед, гордо восседали, показывая свою человеческую силу собравшемуся народу.

Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

Иисусе. Именно на это сохранение Божественного разума в нашем разуме и в наших сердцах должно быть направлено служение Церкви и каждого человека, который искренне, по убеждениям и по вере принимает Господа и Спасителя, смиренно вошедшего в Иерусалим, принявшего крестную смерть и воскресшего в третий день по Писанию, свидетельствующему о великой силе Божией и в человеческой истории, и в жизни каждого человека», — заключил Патриарх Кирилл.



По окончании богослужения Святейший Патриарх Кирилл благословил награжденных священнослужителей в алтаре Храма Христа Спасителя.

6 апреля, в понедельник Страстной седмицы, Святейший Патриарх Кирилл совершил Литургию Преждеосвященных Даров в храме Преподобного Сергия Радонежского Высоко-Петровского ставропигиального мужского монастыря. Патриаршим указом за усердное служение Церкви Божией ряд клириков храмов Москвы к празднику Святой Пасхи был удостоен богослужебно-иерархических наград. По окончании Литургии Предстоятеля Русской

Церкви приветствовал наместник обители игумен Петр (Еремеев).

Вечером 6 апреля, в канун

вторника Страстной седмицы, праздника Благовещения Пресвятой Богородицы, Святейший Патриарх Кирилл совершил всенощное бдение в верхней церкви в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» Спасского собора Заиконоспасского ставропигиального мужского монастыря. По окончании богослужения Предстоятеля Русской Церкви приветствовал наместник монастыря архимандрит Петр (Афанасьев). Патриаршим указом к празднику Святой Пасхи

главный храм Спаса Нерукотворного Образа Заиконоспасского ставропигиального мужского монастыря города Москвы удостоен права совершения в нем Божественной литургии с отверстыми Царскими вратами по «Отче

7 апреля, во вторник Страстной седмицы, праздник Благовещения Пресвятой Богородицы, день преставления святителя Тихона, Патриарха Московского и всея России, Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию святителя Иоанна Златоуста в Благовещенском соборе Московского

По окончании Литургии Святейший Патриарх Кирилл совершил славление у иконы Благовещения Пресвятой Богородицы в местном ряду иконостаса и обратился к собравшимся с первосвятительским словом на тему евангельского чтения Великого вторника. По традиции в праздник Благовещения Патриарх вместе с учащимися православной классической гимназии «Радонеж» выпустил в небо голубей с крыльца Благовещенского собора.

8 апреля, в среду Страстной седмицы, Святейший Патриарх Кирилл совершил последнюю в этом году Литургию Преждеосвященных Даров





Вечером 8 апреля, в канун четверга Страстной седмицы, Святейший Патриарх Кирилл посетил Борисоглебский Аносин ставропигиальный женский монастырь в Истринском районе Московской области и принял участие в вечернем богослужении в Троицком соборе обители. По окончании череды богослужений Святейшего Патриарха приветствовала настоятельница монастыря игумения Мария (Солодовникова). Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к собравшимся с первосвятительским словом. Патриаршим указом к празднику Святой Пасхи храм Живоначальной Троицы Борисоглебского Аносина ставропигиального женского монастыря удостоен права совершения в нем Божественной литургии с отверстыми Царскими вратами по «Отче наш».

9 апреля, в Великий четверток, день воспоминания Тайной вечери, Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию святителя Василия Великого в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя. По окончании Литургии Предстоятель Русской Церкви совершил чин умовения ног — по образу Христа, умывшего ноги Своим ученикам за Тайной вечерей (ср.: Ин. 13, 1-17), Святейший Патриарх омыл в храме ноги 12 сидящим священнослужителям в знак смирения и служения народу Божию.

По завершении чина умовения ног Патриарх обратился к верующим с первосвятительским словом о таинстве Евхаристии: «Невозможно назвать это таинство иначе, как таинство благодарения, ведь что еще могут сказать люди пред лицом жертвы, принесенной Спасителем? Какие слова соучастия? Какие слезы сострадания? Ничто не достойно той жертвы, и сострадание не может быть той же силы, что было у тех, кто стоял рядом с голгофским крестом. И для того чтобы соучастие в жертве Спасителя не было лишь эмоциональным воспоминанием, но было духовной, мистической реальностью, Господь и совершает таинство благодарения на последней Пасхальной вечере и, благословляя хлеб и вино, дает их ученикам, говоря: Это есть Тело и Кровь Моя, которые приносятся

и изливаются за вас ради вашего спасения; сие творите в Мое воспоминание (Лк. 22, 19-20). И всякий раз, когда мы причащаемся Тела и Крови Спасителя, когда мы соучаствуем в таинстве благодарения, в таинстве святой Евхаристии и вкушаем Тело и Кровь Христову, мы становимся соучастниками Его голгофской жертвы. Всё то, что последовало за этой жертвой: спасение мира, возвышение человеческой личности, освобождение от греха, прощение грехов, даруется нам через святую Евхаристию. В ней мы получаем прощение собственных грехов, в ней и через нее искупаяются наши грехи, она дает нам надежду на спасение. Вот почему без причащения Тела и Крови





Христовой не может жить христианин. Без таинства святой Евхаристии нет Церкви, потому что это главное действие, которое Церковь совершает, и не может быть ничего превышающего это действие, ибо через него силой благодати Божией мы действительно приобщаемся Тела и Крови распятого Спасителя, становимся соучастниками Его жизни, Его страданий, Его смерти, Его воскресения, Его восшествия на небеса и страшного и славного Второго пришествия».

Вечером 9 апреля, в канун пятницы Страстной седмицы Святейший Патриарх Кирилл совершил утреню Великой пятницы с чтением 12-ти Евангелий святых страстей Господа нашего Иисуса Христа в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя.

10 апреля, в Великую пятницу — день, посвященный воспоминанию спасительных страстей Господа нашего Иисуса Христа, Святейший Патриарх Кирилл совершил вечерню с выносом плащаницы Спасителя в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя. Затем Предстоятель Русской Православной





Церкви совершил малое повечерие, на котором был прочитан канон «О распятии Господа и на плач Пресвятой Богородицы».

Вечером 10 апреля, в канун Великой субботы, Святейший Патриарх Кирилл совершил утреню с чином погребения Господа нашего Иисуса Христа в Храме Христа Спасителя.

11 апреля, в Великую субботу, Святейший Патриарх Кирилл совершил вечерню с чтением 15-ти паремий и Божественную литургию святителя



Церкви. После Литургии Святейший Патриарх Кирилл совершил традиционный объезд ряда столичных храмов: храм Живоначальной Троицы в Серебряниках, храм Святого жизнью.



апостола Иакова Заведеева в Казенной слободе, церковь Введения во храм Пресвятой Богородицы в Барашах, храм Воскресения словущего в Барашах, храм Святого благоверного князя Александра Невского в Кожухове, храм Архистратига Божия Михаила в Царицыне и храм Покрова Пресвятой Богородицы в Орехове-Борисове Южном. Посещая храмы, Патриарх освящал крашеные яйца, куличи и пасхи, общался с настоятелями, духовенством и прихожанами, знакомился с приходской



13 апреля, в понедельник Светлой седмицы, Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию в Патриаршем Успенском соборе Московского Кремля. На малом входе патриаршим указом за усердное служение Церкви Божией ряд клириков Москвы к празднику Святой Пасхи был удостоен богослужебно-иерархических наград.

По окончании Литургии Патриарх возглавил пасхальный крестный ход вокруг собора. На Соборной площади Кремля со ступеней Успенского собора Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с первосвятительским словом, в котором поздравил всех с праздником воскресения Христова. «Мы обращаем ко всему миру свидетельство о нашей вере, той самой вере, которая из камней, по слову Божиему, соделывает детей Аврааму, той вере, которая преобразует личность, той вере, которая укрепляет разум, чувства, волю, той вере, которая изменяет жизнь. Пусть же это



Патриарх. Предстоятель Русской Церкви вручил свидетельства о дополнительном образовании по программе «Управление

жизнь каждого, жизнь страны,

жизнь всего мира», — сказал

процессами формирования религиозных и нравственных ценностных ориентаций в пространствах общей культуры обучаемых в военноучебных заведениях» ряду выпускников факультета православной культуры Академии РВСН им. Петра Великого. Затем в Патриарших покоях Кремля управляющий делами Президента РФ А.С. Колпаков поздравил Святейшего Патриарха Кирилла с праздником Пасхи.

13 апреля Святейший Патриарх Кирилл посетил площадку «Стрелецкая слобода» фести-

#### ВСТРЕЧИ

8 апреля в патриаршей резиденции состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с Чрезвычайным и Полномочным Послом Польши в России Катажиной Пелчинской-Наленч. \* \* \*

9 апреля в патриаршей и синодальной резиденции в Даниловом монастыре состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с премьер-министром Греческой Республики Алексисом Ципрасом.

13 апреля в Патриарших покоях Московского Кремля состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с Президентом Государства Палестина Махмудом Аббасом.

15 апреля в патриаршей и синодальной резиденции в Даниловом монастыре состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с губернатором Костромской области Сергеем Константиновичем Ситниковым и епископом Костромским и Галичским Ферапонтом.

15 апреля состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с министром национальной обороны Греческой Республики, лидером партии «Независимые греки» Паносом Камменосом.

20 апреля состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с Чрезвычайным и Полномочным Послом Германии в России бароном Рюдигером фон Фричем-Зеерхау-

валя «Пасхальный дар» на улице Кузнецкий Мост в Москве. Вместе с мэром

15 апреля, в среду Светлой седмицы, Святейший Патриарх Кирилл совершил чин освящения закладного камня в основание храма Святого праведного воина Феодора Ушакова в столичном районе Южное Бутово. Храм заложен в память о сотрудниках органов государственной безопасности, погибших при выполнении служебного долга. В связи с этим на богослужении присутствовал директор ФСБ России генерал армии А.В. Бортников. По окончании чина освящения Патриарх обратился

к собравшимся с первосвятительским словом. Приведя в пример Федора Ушакова, адмирала, предводителя победоносных военных кампаний, и святого, Предстоятель Русской Церкви подчеркнул, что святость совместима почти с любой



человеческой деятельностью. «Есть только одно условие, заметил Патриарх, — если даже эта деятельность весьма сложная и протекает на стыке святости и греха, сам участник этой деятельности не должен впадать в грех; а если впадает, то он должен приносить

покаяние Господу и своей верой искуплять свои собственные грехи».

17 апреля, в пятницу Светлой седмицы, праздник иконы Божией Матери «Живоносный Источник», Святейший Патриарх Кирилл посетил Свято-Троицкую Сергиеву лавру, где проходят мероприятия, посвященные десятилетию попечительского совета Троице-Сергиевой лавры и Московской духовной академии. В Троицком соборе Патриарх поклонился честным мощам Преподобного Сергия Радонежского, после чего в Успенском соборе совершил Божественную литургию. На малом входе патриаршим указом за усердное служение Церкви Божией к празднику светлого Христова воскресенья ряд насельников и клириков Свято-Троицкой Сергиевой лавры и других ставропигиальных монастырей был удостоен богослужебно-иерархических наград. Диакон Дионисий Мухин, клирик Покровского храма Московской духовной академии, был рукоположен в сан священника.

По окончании Литургии Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с первосвятительским словом, в котором поздравил всех с пятницей Светлой седмицы



и праздником иконы «Живоносный Источник». Патриаршими указами Троицкий и Успенский соборы Свято-Троицкой Сергиевой лавры удостоены права совершения в них Божественной литургии с отверстыми Царскими вратами по «Отче наш», а Покровский храм при Московской духовной академии — права совершения в нем Божественной литургии с отверстыми Царскими вратами по «Отче наш» при служении преподавателей в священном сане. Ряд насельников лавры был награжден памятными крестами и иконами. Затем на площади у надкладезной часовни Святейший Патриарх Кирилл совершил водосвятный молебен, после которого состоялся пасхальный крестный ход вокруг Успенского собора.

**17 апреля** в Большом актовом зале Московской духовной академии Святейший Патриарх Кирилл, почетный председатель попечительского совета Свято-Троицкой Сергиевой лавры и Московской духовной академии, возглавил торжественное заседание, посвященное десятилетию совета. Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к участникам собрания



19 апреля, в день Антипасхи, неделю вторую по Пасхе, апостола Фомы, Святейший Патриарх Кирилл посетил московский храмовый комплекс в честь Преподобного Сергия Радонежского на Рязанском проспекте в Москве и совершил Божественную литургию в большом храме Введения во храм Пресвятой Богородицы. На малом входе за труды по созданию храмового комплекса в честь Преподобного Сергия, игумена Радонежского, и за организацию образцовой приходской жизни Святейший Патриарх Кирилл удостоил настоятеля храма Преподобного Сергия Радонежского на Рязанке протоиерея Виктора Сандара права ношения креста с украшения-

По окончании богослужения протоиерей Виктор Сандар приветствовал Святейшего Патриарха. Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с первосвятительским словом на тему евангельского чтения об уверении апостола Фомы. «Блаженны не видевшие, но уверовавшие», — сказал Господь, явившись Фоме. Это означает, что вера создает убеждение в существовании мира, который лежит вне возможности познания



Затем Святейший Патриарх Кирилл посетил воскресную школу храмового комплекса на Рязанке, побеседовал с учащимися, благословил детей и раздал им пасхальные подарки.





Москвы С.С. Собяниным Патриарх осмотрел «Аптекарскую лавку», кожевенную мастерскую, детский городок и площадку русских народных игр, ознакомился с работой мастер-классов по флористике и по скорняжному мастерству для детей. Святейший Патриарх Кирилл и С.С. Собянин обратились со сцены к участникам и гостям фестиваля. Затем Предстоятель Русской Церкви и московский градоначальник посетили место строительства деревянной часовни, которая возводится стараниями добровольцев при использовании старинных инструментов.

## Наречения и хиротонии



#### Наречение и хиротония архимандрита Леонида (Толмачева) во епископа Уржумского и Омутнинского (Вятская митрополия)

11 ноября 2014 года в крестовом храме в честь Владимирской иконы Божией Матери патриаршей резиденции в Чистом переулке Москвы Святейший Патриарх Кирилл совершил чин наречения архимандрита Леонида (Толмачева), насельника Свято-Введенского ставропигиального мужского монастыря Оптина пустынь, во епископа Уржумского и Омутнинского (Вятская митрополия). 14 декабря 2014 года за Божественной литургией в Иоанно-Предтеченском ставропигиаль-

ном монастыре Москвы Святейший Патриарх Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Леонида (Толмачева) во епископа Уржумского и Омутнинского. Предстоятелю Русской Церкви сослужили митрополиты Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий, Вятский и Слободской Марк; архиепископы Филарет (Карагодин), Сергиево-Посадский Феогност; епископы Воскресенский Савва, Яранский и Лузский Паисий, Бачский Ириней, представитель Патриарха Сербского при Московском Патриаршем престоле, Моравичский Антоний, Крушевацкий Давид, Егарский Иероним.

#### Слово архимандрита Леонида (Толмачева) при наречении во епископа **Уржумского** и Омутнинского

Ваше Святейшество, Святейший владыка и милостивый отец! Богомудрые архипастыри Христовой Церкви! В эти знаменательные для меня минуты обращаюсь

взором на прошедшие дни своей жизни, невольно приходят на мысль слова пророка Давида: От Господа стопы человеку исправляются (Пс. 36, 23). Осмысляя прошлое, не могу не исповедовать сердцем и устами исполнения надо мною дивных судеб Божиих. Крещен я был еще во младенчестве, но воцерковление мое произошло только в годы обучения в стенах светского высшего учебного заведения. Помню отчетливо, что первые

книги, прочитанные мною

в это время, были книгами о монашеских обителях: Киево-Печерской лавре и Оптиной пустыни. Еще тогда моя мысль утвердилась в том, что исполнение заповедей Господних, стремление к христианскому совершенству наилучшим образом возможно реализовать в монашестве. Получив высшее светское образование, я поступил в Перервинскую духовную семинарию, где не оставлял мысли о монашеской жизни в обители. Во время обучения Господь сподобил меня глубже изучить историю Перервинского монастыря, проникнуться духом населявших его иноков. Продолжать заниматься историей этой обители благоприятствовало и мое дальнейшее обучение на заочном секторе Московской духовной академии. Мне приходилось исследовать жизненный путь иерархов, соприкасавшихся с этим древним монастырем и повлиявших на его становление. При изучении жизнеописаний, писем, дневников и воспоминаний этих архипастырей я отчетливо видел дивное водительство Божие, которое помогало мне сообразовывать свою волю с волей Божией. По окончании семинарии Промысл Божий привел меня в Оптину пустынь, известную еще с XIX века традицией старческого духовного окормления. Повинуясь священноначалию монастыря и старшей братии, я учился послушанию во время исполнения различных обязанностей, руководствуясь из книг наставлениями преподобных оптинских Почти год назад по благосло-

вению Святейшего Патриарха

Московского и всея Руси

Кирилла меня направили на подворье Оптиной пустыни в Санкт-Петербурге. С некоторой скорбью мне пришлось расстаться с Оптинской обителью, где было проведено более десяти лет моей жизни. Но, положившись на волю Божию, я начал исполнять послушание, возложенное на меня. Налаживая приходскую жизнь подворья и занимаясь просветительской работой с прихожанами и паломниками, мне пришлось полностью погрузиться в эти труды, не ожидая перемен. Однако изволением Промысла Божия после собеседований с митрополитом Санкт-Петербургским и Ладожским Варсонофием, а затем со Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом на Священном Синоде произошло мое избрание на епископское служение. С осознанием своей немощи и великим трепетом было принято мною это избрание. Наставления преподобных

в их обители научили меня не просить никакого послушания, но и от предлагаемых не отказываться. Никогда Господь не дает креста не по силам, ибо если Он призывает к новому поприщу служения, то подаст и крепость, и силы к его совершению. В истинности этих слов многократно приходилось убеждаться за годы, которые прошли со времени моего воцерковления. Ваше Святейшество! Позвольте выразить Вам сыновнюю глубокую благодарность за то, что Вы оказали мне великую честь избрания во епископа Христовой Церкви. Буду стараться оправдать Ваше доверие, ибо осознаю, что через Ваш выбор и решение Священного Синода

оптинских старцев и жизнь

Господь проявляет Свою святую волю о моем дальнейшем служении. Хотел бы также поблагодарить ректора Перервинской духовной семинарии протоиерея Владимира Чувикина, под руководством которого мною были получены начатки духовного образования; а также с низким поклоном благодарности обратиться к наместнику Оптиной пустыни архимандриту Венедикту, учившему меня монашеской жизни не только своими мудрыми наставлениями, но и личным при-

Христовой. Всем сердцем осознаю, что епископ Церкви Христовой должен вести свою паству не только проповедью и наставлениями, но прежде всего своим личным примером, следуя впереди всех в исполнении евангельских заповедей и в послушании воле Божией, тогда и овцы по нем пойдут и познают глас его (ср.: Ин. 10, 4). Необходимой задачей епископского

является искренняя и сострадательная евангельская любовь к людям, выраженная в конкретных делах. Ваше Святейшество, милостивый отец! Боголюбивые архипастыри! Призываясь к этому великому служению и осознавая свою немощь, прошу вас вознести свои святительские молитвы, да благодать Божия, «немощная врачующая и оскудевающая восполняющая», восполнит и мое несовершенство и дарует мудрость, дабы мне достойно проходить архипастырское служение в Церкви

#### Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Леониду (Толмачеву)

Преосвященный епископ Леонил! Сегодня Царь Небесный, Утешитель, Дух истины через возложение рук архипастырских соделал тебя преемником





продолжателем их богозаповеданной миссии на земле миссии свидетельства ближним и дальним о воскресении Христа, о Его победе над смертью, о торжестве жизни. По решению Священного Синода тебе надлежит блюсти наследие Господне в образованной не так давно Уржумской епархии Вятской митрополии. Но прежде чем ты отправишься во вверенный твоим заботам удел, внемли наставлению, которое мне следует преподать тебе согласно древней традиции. Еще в молодом возрасте в твоем сердце возгорелся пламень любви к Богу и Его Святой Церкви, сподвигший тебя получить духовное образование, а впоследствии принять монашеский постриг в Оптиной пустыни. В сей прославленной обители под руководством наместника архимандрита Венедикта, а также на ее подворье в Санкт-Петербурге ты духовно укреплялся и возрастал, исполнял различные послушания и обрел многообразный ценный опыт. Теперь тебе предстоит использовать

его вкупе с данными тебе от Бога способностями для благоустроения жизни местной Церкви. Пусть всё то доброе, что ты стяжал в предшествующие годы, станет тебе прочным подспорьем в дальнейших трудах. Путь, на который ты вступил сегодня, нелегок, тернист, полон испытаний и соблазнов. Он таков для тех, кто стремится ревностно и честно совершать свое служение и, подражая примеру Господа и Спасителя, Подвигоположника нашего спасения, отвергается себя, по слову Евангелия, берет свой крест и следует за Ним (ср.: Мк. 8, 34). Христос учит, что человек, который потеряет душу свою ради Него и Евангелия, сбережет ее (ср.: Мк. 8, 35). Не забывай этих слов. Речь идет не только о бессмертной душе, речь идет о жизни, которая дороже всего для человека. Тот, кто жизнь свою ради Него и Евангелия положит, тот и сбережет ее для жизни вечной. Помни, что все твои поступки и устремления должны быть направлены на пользу Святой

Церкви. Совершая епископские труды, никогда не жалей себя и всё лучшее отдавай Богу: и свои силы, и время, и знания, и умения. Воспринимай архиерейский сан как великую ответственность за проповедь слова Божия во вверенном тебе уделе, за духовно-нравственное состояние твоего клира и вверенного тебе народа, за их возрастание в христианских добродетелях. Как ты сам сказал в слове при наречении во епископа, увещевай своих чад не только посредством наставлений, но прежде всего своим примером, следуя впереди всех в исполнении евангельских заповедей. Как доблестный военачальник, поднимаясь в атаку, говорит не «вперед!», а «за мной!», так и каждый архиерей, поднимаясь в атаку, должен сказать народу «за мной!» Он должен быть впереди, даже если это первенство оборачивается жертвой. К этому призываемся мы, архиереи, в великий день совершения над нами рукоположения. Ведь именно

так поступал преподобный

был тем, кто шел впереди. Когда мы говорим от своего опыта, когда наши слова не расходятся с нашими делами, тогда они становятся по-настоящему убедительными, воздействуют не только на разум слушающих, но достигают их сердец. И такая проповедь, подкрепленная собственным примером, является наиболее действенным средством, с помощью которого мы можем обратить ближних и дальних ко Христу, побудить их привести свою жизнь в согласие с законом Божиим. А что это означает для жизни современного человека — жить в согласии с законом Божиим? Это означает преобразовать весь мир, который сегодня проходит через множество кризисов Пусть твоя душа будет свободна от лукавства и злобы мира сего, дабы ты мог непреткновенно вести в вечность свою паству и возжигать в людях огонь веры. По слову Писания, слушайся гласа Господа. соблюдая заповеди Его и постановления Его, и Он с избытком даст тебе успех во всяком деле рук твоих (ср.: Втор. 30, 9-10). Никогда не забывай, что настоящий успех в наших начинаниях зависит от того, как мы живем, имеем ли мы непорочную совесть пред Богом, ходим ли пред Ним, верны ли мы Ему. Особенно это касается нашего служения Церкви, которое приносит обильные добрые плоды только тогда, когда мы совершаем его в чистоте сердца. Помни, что лишь

административными метода-

ми, сколь совершенны бы они

и богоносный отец наш

Сергий Радонежский, лич-

ность которого оказывает

огромное духовное влияние

на наш народ и по сей день. Он

ни были, невозможно достичь всех тех целей, исполнить стоящие сегодня пред нами задачи, которые отражены также и в соборных постановлениях, иных важных документах, принятых нашей Церковью в последние годы. За тысячелетия своего существования она смогла выстоять среди многих страшных испытаний не из-за какой-то особой человеческой мудрости или силы своих членов, а по одной единственной причине: потому, что является она не человеческим, а богочеловеческим организмом, Глава которого — Всемогущий Владыка мира Христос. В этом организме, оживотворяемом Святым Духом, и законы действуют духовные. Следуй этим законам со смиренным упованием на Промыслителя всяческих, преклоняя пред Ним колена своего сердца. Испрашивай у Щедрого Дародателя помощи в каждом своем деле, старайся полностью вверить себя Ему. Так ты будешь созидать жизнь церковную на твердом

основании, на Спасителе нашем Иисусе — камне, как сказано в Писании, краеугольном, избранном, драгоценном; и верующий в Него не постыдится (ср.: 1 Пет. 2, 6). На месте твоего служения тебе предстоит подъять немало трудов, связанных с совершенствованием всех сторон епархиальной жизни. Для того чтобы должным образом отвечать на вызовы современности, нам нужно активно развивать миссионерскую, катехизаторскую, просветительскую, благотворительную деятельность, заботиться о формировании новых православных общин, об открытии для них храмов, о должной подготовке кандидатов в клир. Особое попечение возымей об организации на приходах воскресных школ, где бы люди разных возрастов могли постигать церковное учение, с пользой проводить свое время, устанавливая друг с другом братские связи, потому что приход должен в том числе объединять людей. Он должен быть

местом воспитания солидарности нашего общества, которое бы основывалось не на человеческом мудровании, а на заповедях Христовых, на великом Божественном призыве быть едиными, как Бог един во Святой Троице. Архиерейское служение, как тебе известно, обычно окружено почетом и уважением со стороны других людей. Однако помни, что всё это мы получаем зачастую не по каким-то своим заслугам, а по любви людей к великой церковной традиции, которая стала частью нашей могучей культуры. Так народ Божий, невзирая даже на наши недостатки, чтит высокий епископский сан, ту благодать, которую сегодня и ты получил, как некогда ученики Христовы в Сионской горнице. Никогда не превозносись над своими подчиненными или другими людьми, сколь бы незначительное положение они ни занимали в обществе. По призыву апостола Павла умеряй свою строгость, зная, что и над то-

бой самим и над ними есть на небесах Господь, у Которого нет лицеприятия  $(cp.: E\phi. 6, 9).$ Но ни в коем случае не теряй способности критически оценивать окружающую действительность, в том числе и тех людей, которые рядом с тобой, потому что епископ при всем смирении призван быть блюстителем, а значит всегда хранить бодрствование и бдительность, потому что именно с этой обязанностью и связывается епископское служение в Церкви, призванное объединять народ, вести его ко Христу и преодолевать все возможные нестроения. Многий в щедротах и неизреченный в милости Спаситель наш Иисус Христос да будет тебе Наставником и Помощником на предлежащем тебе поприще. С таким напутствием прими сей жезл — видимый символ епископской власти — и благослови предстоящий народ,

вместе с нами молившийся

архиерейства. Аминь.

о даровании тебе непорочного

#### БИОГРАФИЯ



Леонид, епископ Уржумский и Омутнинский (Денис Владимирович Толмачев) родился 12 мая 1975 г. в Москве. В 1992-1997 гг. обучался в Московской сельскохозяйственной академии имени К.А. Тимирязева, в 1997-2001 гг. — в Перервинском духовном училище в Москве (17 июля 2001 г. училище преобразовано в духовную семинарию). В 2005 г.

получил диплом об окончании Перервинской духовной семинарии, сдав недостающие предметы за семинарский

В годы обучения в Перервинской духовной семинарии занимался сбором исторического и архивного материала о Николо-Перервинском монастыре, результатом которого стала книга «Николо-Перервинский монастырь. Очерки истории», вышедшая в 2005 г. С мая 2002 г. находился во Введенской Оптиной пустыни.

20 апреля 2003 г. наместником Оптиной пустыни архимандритом Венедиктом (Пеньковым) пострижен в монашество с именем Леонид в честь преподобного Леонида Пошехонского. 4 мая 2003 г. в Георгиевском соборе г. Калуги архиепископом Калужским и Боровским Климентом рукоположен в сан иеродиакона. 23 октября 2006 г.

во Введенском соборе Оптиной пустыни — в сан иеромонаха. С 2007 г. обучался на заочном секторе Московской духовной академии, которую окончил в 2012 г., защитив дипломную работу по теме «Духовная школа при Николаевском Перервинском мужском монастыре». 8 ноября 2013 г. указом Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла направлен на послушание на Успенское подворье Оптиной пустыни в Санкт-Петербурге в качестве штатного священнослужителя. С января 2014 г. — благочинный подворья. В 2007–2010 гг. — консультант отдела богослужебных книг Издательства Московской Патриархии.

Решением Священного Синода от 23 ок-

епископом Уржумским и Омутнинским.

тября 2014 г. (журнал № 95) избран

11 ноября 2014 года в крестовом храме в честь Владимирской иконы Божией Матери патриаршей резиденции в Чистом переулке Москвы Святейший Патриарх Кирилл совершил чин наречения Антония (Доронина), клирика Минской епархии, во епископа Слуцкого и Солигорского. 3 января 2015 года за Божественной литургией в Успенском соборе Московского Кремля Святейший Патриарх Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Антония (Доронина) во епископа Слуцкого и Солигорского. Предстоятелю Русской Церкви сослужили митрополиты Минский и Заславский Павел, Истринский Арсений; архиепископы Витебский и Оршанский Димитрий, Новогрудский и Слонимский Гурий; епископы Дмитровский Феофилакт, Солнечногорский Сергий, Подольский Тихон, Борисовский и Марьиногорский Вениамин, Орехово-Зуевский Пантелеимон, Воскресенский Савва.

#### Слово архимандрита Антония (Доронина) при наречении во епископа Слуцкого и Солигорского

Ваше Святейшество, Святейший владыка и милостивый отец! Досточтимые боголюбивые архипастыри! Милостью и произволением в Троице славимого Бога предстою ныне я, недостойный, пред вами, призванный избранием и определением Святейшего Патриарха и Священного Синода Матери-Церкви принять жребий... служения и апостольства (Деян. 1, 25).

В этот священный и трепетный для меня час дух мой пребывает в смятении. Чувство скудости собственных сил пронизывает мою душу,



#### Наречение и хиротония архимандрита Антония (Доронина) во епископа Слуцкого и Солигорского

осознание личной греховности и недостоинства устрашает меня, юного и неопытного, пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею (Деян. 20, 28). Лишь вера, сопряженная

с упованием на милосердие Христово, а также память о принесенных некогда Небесному Пастыреначальнику обетах послушания и отречения собственной воли призвали меня покориться

великой чести, которой никто сам собою не приемлет, но призываемый Богом  $(E_{BP}, 5, 4).$ В день Святой Пятидесятницы Бог послал Духа Святого в мир, создав Церковь,

которая существует в истории как полнота Наполняющего все во всем (Еф. 1, 23). Господь хранит эту полноту и подает от нее верным чадам, жаждущим воды, текущей в жизнь вечную (Ин. 4, 14), Свою благодать и милость. Каждый христианин несет ответственность за чистоту жизни Церкви. Об особом значении епископского служения в Церкви на рубеже I и II веков говорил священномученик Игнатий Богоносец: «Все последуйте епископу, как Иисус Христос — Отцу... Без епископа никто не делай ничего, относящегося до Церкви» (Послание к смирнянам, 8). Епископ своим примером призван утверждать единство Церкви, которое своим истоком имеет единство лиц Пресвятой Троицы. Ныне Промысл Божий призывает меня к поставлению в сию высочайшую степень иерархического служения. С глубоким трепетом воспринимаю происходящее, поскольку вижу и ясно осознаю, что невозможно для человека только своими силами совершить то, что в отеческом предании усваивается епископу. Служение единства, мира и любви, учительство и назидание в христианской жизни паствы Христовой поистине требуют того, чтобы епископ всей крепостью своей души возлюбил Господа. Епископ как преемник апостольской благодати должен являть икону Господа, чтобы священнослужитель и мирянин видели в нем отца, пастыря доброго, который долготерпит

и милосердствует, не превоз-

своего и не раздражается,

покрывает и всё переносит

сорадуется истине, всё

(cp.: 1 Kop. 13, 4-7).

носится и не гордится, не ищет

Ваше Святейшество, Вашим решением, утвержденным Священным Синодом нашей Церкви, мне определено совершать путь архипастырского служения на богохранимой Слуцкой земле. Будучи одним из древнейших городов Белой Руси, Слуцк на протяжении столетий являлся центром белорусского Православия. Здесь жил и трудился будущий святитель Димитрий Ростовский. В нелегкие годы борьбы православных с последствиями Брестской церковной унии Слуцк был местом подвига святой праведной Софии, княгини Слуцкой. Кротость и смирение праведной Софии, соединенные с глубокой верой, преданностью к родному Отечеству и любовью к народу, сделали ее поистине выразительницей лучших черт характера белорусов. Самоотверженными трудами и попечением праведной княгини Слуцк стал одной из твердынь Православия Белой Руси, а впоследствии первым кафедральным градом на пути исторического становления Минской епархии.

С благоговением принимая жребий предстоящего служения, сыновне благодарю Вас, Ваше Святейшество, за оказанное мне великое доверие. Взирая на Ваше первосвятительское служение, совершаемое в чистоте, в благоразумии, в великодушии, в благости, в Духе Святом, в нелицемерной любви, в слове истины, в силе Божией (2 Кор. 6, 6–7), я со смирением склоняю главу под благословение Ваших святительских рук, имея достойный пример архипастырского подвига. С особым чувством почтения и благодарности обращаюсь к моему духовному наставни ку митрополиту Филарету,

почетному патриаршему экзарху всея Беларуси, некогда отечески наставившему меня в вере и благочестии и проявлявшему заботу о моем становлении как хри-

стианина, монаха и священ-Молитвенно размышляя о предстоящих трудах, считаю своим долгом выразить слова сердечной благодарности Митрополиту Минскому и Заславскому Павлу, Патриаршему Экзарху всея Беларуси, за оказанное доверие и пример добродетельного служения Господу и ближнему. Ваше Святейшество! Святители Божии! Ныне, предстоя пред освященным собранием, памятуя о том, что от всякого, кому дано много, много и потребуется, и кому много вверено, с того больше взыщут (Лк. 12, 48), испрашиваю молитв, дабы через возложение ваших рук «Божественная благодать, всегда немощная врачующая и оскудевающая восполняющая», даровала мне крепость веры и духа, мудрость, разумение и страх Божий, сподобив меня быть достойным преемником дела

апостольского, совершаемого во славу Христову и на благо верных чад Святой Матери-Церкви.

#### Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Антонию (Доронину)

Преосвященный епископ Антоний! Божественная благодать, всегда немощная врачующая и оскудевающая восполняющая, посредством возложения на твою главу святого Евангелия и рук архипастырей возвела тебя в архиерея. Внемли же наставлению Патриарха, преподаваемому тебе. Отныне ты именуешься епископом, смотрителем Христовой Церкви. Служение, которое ты воспринял наитием Святаго Духа, через преемство сонма святителей идет от самих апостолов учеников и самовидцев Господа и Спасителя. И сегодня сей величественный храм соделался для тебя Сионской горницей, потому что в Церкви нет ни времени, ни пространства. Силой Святого



Духа всякий раз, совершая Божественную Евхаристию, мы подлинно соучаствуем в жизни, страдании, смерти, воскресении и на небеса восхождении Господа и Спасителя нашего. И потому сегодня этот Божий храм был подлинно Сионской горницей здесь совершилась твоя личная Пятидесятница. Приняв дар Божий, который отныне действует в тебе, не неради о нем, а возгревай его (ср.: 2 Тим. 1, 6). Слова, произносимые в молитве при хиротонии, — не пустой звук, не декларация твоих новых прав, но свидетельство о действии Божием, невидимом для очей и неосязаемом для человеческих рук, но реально являющем себя в таинствах и священнодействиях, совершаемых Церковью. Приложи все усилия, чтобы и в тебе благодать Христова не была тщетна (ср.: 1 Кор. 15, 10).

Тебя ожидают многие заботы и печали, но не страшись их, помни, что сила Божия в немощи совершается (2 Кор. 12, 9). Со всем усердием прилагай труды к трудам, чтобы донести евангельскую весть до ближних и дальних. Господь возвел тебя на высочайшую ступень священства, и ты должен достойно Ему послужить.

Божиим Промыслом и решением Священного Синода ты поставлен начальником пастырей в той земле, где ты сам подвизался в чине пресвитера. Тебе вручается попечение о близкой и хорошо знакомой тебе пастве. Она уже знает твой голос и внемлет ему, а тебе известны ее особенности, а равно и опасности, от которых тебе надлежит ограждать словесное стадо Христово. Всё это должно помочь тебе мудро править вверенной паствой.

Береги Церковь Божию от нестроений, охраняй народ наш от губящих душу соблазнов, стремись во всем быть подобным Подвигоположнику нашего спасения, готовым положить жизнь свою за овец (ср.: Ин. 10, 11). Промыслом Вседержителя тебе довелось исполнять ответственное послушание: быть управляющим делами Белорусского Экзархата. Это позволило тебе обрести ценный административный опыт. Употреби его и воспринятые ныне дары Духа Святаго экзархат Митрополит Павел многое сделали для организации церковной жизни на территории вверенного тебе удела, но многое еще тебе предстоит совершить. Бог призвал тебя к высшему иерархическому служению в непростое время, в период открытой пропаганды гедонизма, который часто в сознании людей связывается с высоким уровнем жизни. Это словно некая жар-птица, которую люди пытаются схватить, напрягают все свои силы, а она выскальзывает



во благо людей к сохранению и упрочнению единства нашей Церкви, на которую сегодня многие ополчаются ясно понимая, что, пока Церковь пребывает в единстве, ее трудно сокрушить, а потому и стараются под разными предлогами, используя разные, в том числе лживые, аргументы, влить яд в души людей, подвигнуть их действовать против единства Церкви. Преосвященный владыка Филарет, под омофором которого проходило твое духовное возрастание, и возглавляющий ныне

из рук. И даже поймав ее, никогда не будешь обладать ею. Но для того, чтобы ею обладать, многое попирается, от чего только не отказываются и сколько всего готовы забыть. Базисные ценности, те самые, которые проистекают от Бога, ценности Его заповедей вытесняются из жизни. Иногда эти ценности поставляются в зависимость от благополучия: «Если хотите жить благополучно и счастливо, забудьте эти ценности, раскрепостите себя, слушайте новых учителей. И тогда вас введут в орбиту благополучпонимание свободы, порождающее вседозволенность. Это особенно пагубно сказывается на юном поколении. Ныне разбросано множество информационно-психологических сетей, дабы уловить в них юные души. Поэтому вопрос духовного и нравственного здоровья молодежи приобретает особую актуальность. Ты уже обладаешь педагогическим образованием и соответствующими навыками. Направляй же сердца юношества к истинному Детоводителю, Который есть путь и истина и жизнь (ср.: Ин. 14, 6). Старайся использовать любую возможность для обращения к молодежи и для общения с ней. Развивая миссионерское и волонтерское движение в епархии, привлекай молодых людей к участию в общественно полезных инициативах, учи их критически воспринимать информацию, поступающую извне, объясняя им губительные последствия сластолюбивой жизни. Обращаясь к ним, никогда не говори свысока. Общаясь с людьми, особенно с молодыми, мы должны избегать всякого менторского тона, мы должны душой, мыслью, сердцем понимать, что происходит в их умах и сердцах. И тогда если оградим подрастающее поколение от растления грехом, убережем его от негативных воздействий лукавого мира, то возрастим нравственно здоровое общество, общество счастливых людей, имеющее устойчивый иммунитет ко многим социальным болезням современности. Старайся поддерживать и развивать диалог с представителями светской власти.

ных стран — там вы будете

Людям навязывается ложное

наслаждаться жизнью»

Помощниками в окормлении стада Божия да будут тебе пресвитеры и диаконы. Долг епископа — зорко следить за тем, чтобы клирики Церкви совершали дело Божие со страхом и трепетом, чтобы они несли истинное учение, чтобы в их среде не прорастали плевелы заблуждений. Позаботься о пополнении клира епархии достойными пастырями, дабы они несли евангельское слово людям, научая их поклоняться Отцу в духе и истине (Ин. 4, 23). Сегодня особенно актуальны слова Христа: Жатвы много, а делателей мало, моли же Господина жатвы, чтобы выслал делателей на жатву Свою (Мф. 9, 37-38). Но помни

и другие слова: руки скоро ни на кого не возлагай (ср.: 1 Тим. 5, 22). Проверяй людей на верность Христу и Церкви. Как ты сам сказал в своем слове при наречении, весьма высока ответственность служителей Божиих и велики требования, предъявляемые Богом к епископам, ибо кому дано много, много и потребуется, и кому много вверено, с того больше взыщут (Лк. 12, 48). Отдавай же всего себя без остатка и ты почувствуешь, как укрепляет тебя Господь, ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Христа, тот обретет ее (ср.: Мф. 16, 25), и всякое истощание себя во имя Христово есть

величайшее обогащение и духовными, и физическими Восполнение сил ты обретешь в молитве. Апостол Павел, наставляя своего ученика Тимофея, одного из первых епископов, учит: Прежде всего прошу совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за всех человеков (1 Тим. 2, 1). Сохрани это наставление в своем сердце. Первоочередная обязанность епископа творить молитву за людей, а значит — пребывать в постоянном богообщении. Возносить благодарения за всех человеков — значит жить Литургией. Предстояние у евхаристического престола, приобщение Божественных

Таин Тела и Крови Христовых питает душу, настраивает ее на верный лад, дарует силы к духовному возрастанию. Молитва и богослужение должны быть для тебя сердцевиной всей твоей деятельности и тем источником, из которого ты почерпаешь вдохновение. Как символ архипастырской власти прими сей жезл. Да будет он тебе опорой в твоем странствии к небесному граду, а также пастырским посохом для собирания овец стада Христова. Теперь же от полноты даров Святаго Духа преподай благословение народу Божиему, молитвенно участвовавшему в твоей хиротонии. Аминь.

#### **ВИОГРАФИЯ**



Антоний, епископ Слуцкий и Солигорский (Денис Валентинович Доронин) родился 18 декабря 1980 г. в г. Баку (Азербайджанская Республика). В 1986 г. с семьей переехал в Белоруссию. В 1998–2003 гг. обучался в Минской духовной семинарии, по окончании зачислен на первый курс Минской духовной академии. С октября 2005 г. по июль 2006 г. проходил обучение в Высшем институте православного богословия при Православном центре Вселенского Патриархата в Шамбези (Женева, Швейцария). В сентябре 2008 г. в Минской духовной академии защитил кандидатскую диссертацию на тему «Белорусские требники XVII–XVIII вв.: история и литургическое богословие». С февраля 2007 г. по апрель 2010 г. исполнял послушание иподиакона

Патриаршего Экзарха всея Беларуси Митрополита Минского и Слуцкого Филарета.

1 ноября 2007 г. принят в Минское епархиальное управление на должность референта по общим вопросам. 14 августа 2009 г. в Успенском соборе Жировичского мужского монастыря Митрополитом Минским Филаретом пострижен в мантию с наречением имени Антоний в честь преподобного Антония Римлянина, новгородского чудотворца. 28 августа 2009 г. в Успенском соборе

Жировичского монастыря Митрополитом Минским Филаретом рукоположен во иеродиакона, назначен клириком Свято-Духова кафедрального собора г. Минска с поручением несения послушания личного секретаря Патриаршего Экзарха всея Беларуси. 6 апреля 2010 г. в Успенском соборе Жировичского монастыря Митрополитом Минским Филаретом рукоположен во иеромонаха. 14 декабря 2010 г. возведен в сан игумена. С октября 2010 г. по июнь 2011 г. проходил обучение в Общецерковной аспирантуре и докторантуре по программе повышения квалификации

«Основы церковного управления».

святого апостола и евангелиста

соборе г. Минска.

С августа 2011 г. — духовник православ-

ного молодежного братства в честь

Иоанна Богослова при Свято-Духовом

В 2012 г. окончил факультет переподготовки специалистов образования Института повышения квалификации и переподготовки Белорусского государственного педагогического университета по специальности переподготовки «практическая психология» с присвоением квалификации педагога-психолога. В соответствии с решением Синода Белорусского Экзархата от 26 февраля 2014 года (журнал №4) назначен управляющим делами Белорусского Экзархата. В связи с реорганизацией административной структуры Белорусского Экзархата решением Синода БПЦ от 26 июня 2014 г. (журнал № 26) назначен управляющим делами Минской экзархии. Решением Священного Синода от 23 октября 2014 г. (журнал № 93) избран

епископом Слуцким и Солигорским.

В декабре 2011 г. назначен преподавате-

лем предмета «Общецерковная исто-

рия» в Минской духовной семинарии,

в октябре 2012 г. — преподавателем

в Минской духовной академии.

предмета «Литургическое богословие»

7 января 2012 г. возведен в сан архиман-

на должность ответственного секретаря Управления делами Белорусского

Экзархата. 5 ноября 2012 г. назначен

помощником ректора Минских духов-

центру Белорусской Православной

Церкви в г. Минске.

ных школ по Духовно-образовательному

дрита. 20 марта 2012 г. назначен

18 января в крестовом храме в честь Владимирской иконы Божией Матери патриаршей резиденции в Чистом переулке Москвы Святейший Патриарх Кирилл совершил чин наречения архимандрита Фотия (Евтихеева), клирика Иркутской епархии, во епископа Югорского и Няганского (Ханты-Мансийская митрополия). 15 февраля за Божественной литургией в соборе Сретения Владимирской иконы Божией Матери Сретенского ставропигиального мужского монастыря Москвы Святейший Патриарх Кирилл совершил хиротонию архимандрита Фотия (Евтихеева), клирика Иркутской епархии, во епископа Югорского и Няганского. Предстоятелю Русской Церкви сослужили митрополиты Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий, Пермский и Кунгурский Мефодий, Тульский и Ефремовский Алексий, Томский и Асиновский Ростислав, Ханты-Мансийский и Сургутский Павел; епископ Солнечногорский Сергий.

#### Слово архимандрита Фотия (Евтихеева) при наречении во епископа Югорского и Няганского

Ваше Святейшество! Святейший владыка и милостивый отец! Богомудрые архипастыри!

В великом трепете и с непередаваемым словами волнением предстою ныне перед вами! Будущее архиерейское служение воспринимаю не как очередную служебную степень и уж совсем не могу считать его наградой, но вижу в моем избрании высокое доверие священноначалия Церкви и призыв Пастыреначальника Христа направить



## Фотия (Евтихеева) во епископа Югорского и Няганского

и Филофея, митрополита

делателей на жатву Свою  $(M\phi. 9, 38)$ 

Югорская земля, где мне надлежит нести послушание на ниве Христовой, не является для меня безызвестной. В течение 16 лет мне пришлось трудиться в Тобольско-Тюменской епархии и не раз бывать в городах и весях Ханты-Мансийского автономного округа с миссионерскими целями. Этот суровый и в то же время живописный край освящен молитвами миссионеров Сибири: святи теля Иоанна, митрополита Тобольского и всея Сибири,

Сибирского и Тобольского. Жертвенный подвиг их архипастырского служения является для меня назидательным примером жизни во Христе. Обозревая свою жизнь, вижу в ней непрестанное присутствие Промысла Божия. Я родился в многодетной православной семье. Живую веру нам привили родители, по молитвам которых четверо из девяти детей получили богословское образование,

приняли монашество и стали

священнослужителями.

С детства мне довелось нести иподиаконское послушание у иркутских архипастырей ныне покойного митрополита Серапиона (Фадеева), митрополита Пермского и Кунгурского Мефодия, бывшего митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского Владимира (Котлярова). С благоговением храню в памяти образ архиепископа Иркутского и Читинского Вениамина (Новицкого). Лучшим временем своей жизни считаю годы учебы в Московских духовных школах. Искренне благодарен

моему духовному и образовательному совершенствованию, - преподавателям и наставникам Московской духовной академии. Последующее служение на Тобольской земле, где я нес послушание преподавателя и инспектора Тобольской духовной семинарии, обогатило меня опытом ведения административной, миссионерской, преподавательской и воспитательной работы, а также хозяйственной деятельности. Сердечно благодарю митрополита Тобольского и Тюменского Димитрия, под руководством которого я приобрел бесценный опыт в различных направлениях церковной жизни. С возвращением в 2008 году в Иркутскую епархию я неизменно чувствовал духовное водительство святителя Иннокентия Иркутского, нетленные мощи которого покоятся в кафедральном соборе города. Ваше Святейшество, Святейший владыка и милостивый отец! Сыновне выражаю свою благодарность Вам и Священному Синоду за доверие и честь, которые оказаны мне избранием на епископское служение! Это высочайшее доверие я постараюсь оправдать неустанными трудами на благо Церкви Христовой, на устроение новой епархии, на увеличение Христовой паствы! Осознавая свою человеческую немощь, с трепетом помышляя о великой ответственности перед Тем, Кому предстоит дать отчет за предстоящее служение, с упованием и надеждой обращаюсь к вам, святители Божии, испрашивая ваших молитв! Благоговейно склоняю главу

перед великим таинством

архиерейской хиротонии,

всем тем, кто способствовал

восполняющим и исцеляющим человеческие немощи, таинством, которое смиренно прошу преподать мне, недостойному, всецело уповающему на Божию милость и Его постоянное содействие.

#### Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Фотию (Евтихееву)

Преосвященный епископ

Фотий! Милостью Великого Архиерея, благодатью Святого Духа и волеизъявлением Священного Синода ты возведен на высшую ступень иерархического служения — служения жертвенного и многотрудного, сопряженного с особой ответственностью перед Богом, Церковью и перед православным народом. Послание восточных патриархов гласит: «Без епископа ни Церковь Церковью, ни христианин христианином не только быть, но и называться не может. Ибо епископ, как преемник апостольский... есть обильный источник всех таинств Вселенской Церкви, которыми приобретается спасение. Епископ столько же необходим для Церкви, сколько дыхание для человека и солнце для мира» (Послание восточных патриархов). Такова исключительная значимость епископского служения, а равно и высочайшая мера ответственности носителя этого сана Как же возможно подобострастному и удобопреклонному ко греху человеку подъять на себя сей труд и совершить столь великое служение? Отвечая на этот вопрос, мы должны со смирением

признать, что не по нашим

заслугам, а по неизреченному милосердию и человеколюбию Божию дерзаем приступать к престолу и священнодействовать. Он Сам — Великий Архиерей

и Пастыреначальник, прино-

сяй и приносимый, и прием-

ляй и раздаваемый (Последование Литургии святого Иоанна Златоуста) — снисходит к немощи человеческого естества и восполняет его силой Своей Божественной любви и благодати. Только так, в соработничестве с Господом, в согласии с Его благой волей ты будешь способен и литургисать, и надлежащим образом исполнять иные свои высокие обязанности. Однако в регулярном совершении всякого дела таится опасность привыкания и даже некоторого небрежения. Особо хотел бы подчеркнуть: в Церкви подобное отношение к возложенному послушанию недопустимо. Сейчас я повторю страшные и грозные слова, некогда прозвучавшие из уст пророка Иеремии. Пусть они для тебя станут предостережением на всю последующую жизнь: Проклят, кто делает Господне дело с небрежением (Иер. 48, 10). А посему всегда служи со страхом Божиим и благоговением, молись горячо и искренне, трудись с усердием, внимай себе и всему стаду, в котором Дух Святой поставил тебя блюстителем пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею (Деян. 20, 28). Если же преуспеешь в делах и сможешь обрести различные знания и навыки, столь необходимые тебе для успешного управления епархией, то и тогда не забывай слов апостола Павла, который пишет: Знание надмевает, а любовь назидает (1 Кор.

8, 1). Именно любовь призвана стать движущей и созидающей силой во всех твоих делах и начинаниях. Именно она должна являть себя в твоей повседневной жизни и деятельности, в твоем общении как с ближними, так и с дальними. Но и знаниями не пренебрегай, потому что без знаний епископ очень часто становится зависим от других людей, начинает думать чужими мыслями, опираться на другую силу и на иной опыт, что подрывает не только его авторитет в глазах верующих людей, но и его способность право править слово Господней истины (ср.: 2 Тим.

Доброжелательность и внимание к приходящим в храм не просто правило хорошего тона. Это весьма существенная составляющая православной миссии. Твое отношение к пастве должно быть не формальным, а искренним и сердечным, в духе любви и истины. Не строгость и раздражительность по отношению к тем, кто еще не обрел дар веры, не обличение и принуждение ко спасению, а свидетельство о полноте жизни во Христе — вот что должно стать содержанием твоего миссионерского послания к внешним. Только так ты сможешь привлечь людей в храм и сохранить их в лоне Церкви, а значит, содействовать их спасению. Ты призываешься к епископскому служению в непростое время, когда в жизни общества происходят как положительные, так и отрицательные и опасные изменения. Многие наши современники обращаются к вере отцов, воцерковляются и обретают путь спасения. И какой радостью наполняется сердце пастыря, когда он видит этих новых людей с горящими глазами,

с чистым сердцем приступающих к Святой Чаше! С другой стороны, есть силы, которые навязывают нашему народу искаженное понимание нравственности, стремятся размыть границы между добром и злом, рекламируют потребительское отношение к жизни, всевозможными информационными шумами пытаются лишить человека способности слышать вечный зов Божий. В таком мировосприятии нет места основополагающим христианским ценностям, нет места Христу, нет места Богу. Всё это признаки безбожного мироустроения, безбожной, а значит, дегуманизированной цивилизации. И как важно, чтобы в этих далеко не самых благоприятных условиях голос архиерея был особенно внятен и убедителен, а его нравственный авторитет — высок и непререкаем

Будь тверд и непоколебим в вере и опытно познаешь, что с Божией помощью, поистине, всё преодолимо. Господь Сам пойдет пред тобою, Сам будет с тобою, не отступит от тебя и не оставит тебя, не бойся и не ужасайся (Втор. 31, 8) в этом библейском обетовании ключ к правильному устроению твоего внутреннего мира, к созиданию уравновешенности и сохранению спокойствия во всех обстоятельствах.

Любая новообразованная епархия — это не только еще одна территориально-административная единица, но в том числе и новое поле для христианской миссии, что требует высокой степени ответственности церковных тружеников в организации сего важнейшего служения. Постоянное внимание надлежит тебе уделять работе с детьми, молодежью, волон-

терами. Именно волонтерство может и должно стать для наших молодых современников духовной и нравственной школой жизни. Невозможно молодых людей привлечь в храм Божий, открыть перед ними красоту Православия, если они сами не станут активными участниками церковной жизни. Многое еще хотел бы я сказать тебе сегодня. Впрочем, не буду устрашать тебя описанием грядущих трудов и испытаний, ибо будущее во власти Вседержителя. Одно ты должен знать: легкой и беспечной архиерейской жизни быть не может, а если такая жизнь вдруг наступит, помни, это будет означать, что ты сбился с пути. С неизбежными трудностями и испытаниями предстоит

тебе встретиться на стезе

архипастырского служения,

и мало кто сможет понять всю

меру твоей скорби. Но ты будь

бдителен во всем, переноси скорби, совершай дело благовестника, исполняй служение *твое* (2 Тим. 4, 5). Это твой путь, и иди по нему с трепетом, с верой, с надеждой, с любовью, с терпением и мужеством, не уклоняясь ни вправо, ни влево и не боясь никаких козней вражьих. Теперь же прими сей архипастырский жезл, и да будет он в руках твоих жезлом правды Божией, жезлом любви и милосердия. Опираясь на него, иди путем Христовым и веди за собой паству, всегда преуспевай в деле Господнем, зная, что труд твой не тщетен пред Господом (ср.: 1 Kop. 15, 58). В довершение чина хиротонии преподай благословение всем предстоящим и молящимся в храме, и да запечатлеется на скрижалях сердца твоего памятование обо всем свершившемся и сказанном ныне. Аминь.

#### БИОГРАФИЯ



Епископ Югорский и Няганский Фотий (Иван Владимирович Евтихеев) родился 31 мая 1962 г. в с. Кировск Кировского р-на Алма-Атинской области. В октябре 1980 г. призван в ряды Советской армии. В 1984-1988 гг. обучался в Московской духовной семинарии. В 1992 г. окончил Московскую духовную академию с ученой степенью кандидата богословия.

21 августа 1990 г. в Троицком соборе Троице-Сергиевой лавры пострижен в монашество с именем Фотий в честь мученика Фотия. 28 августа 1990 г.

в Покровском храме Московских духовных школ ректором МДА архиепископом Дмитровским Александром (Тимофеевым) рукоположен в сан иеродиакона, 9 сентября — в сан иеромонаха. По окончании МДА оставлен при академии профессорским стипендиатом, нес послушание благочинного академического храма Троиие-Сергиевой лавры и преподавал литургику. В 1993 г. направлен в Тобольскую духовную семинарию, где преподавал литургику, гомилетику и практическое руководство для пастырей. 7 декабря 1993 г. назначен инспектором семи-

20 апреля 1994 г. возведен в сан игумена. В 1997-2002 гг. нес послушание благочинного Тобольского округа Тобольско-Тюменской епархии. В 2002 г. освобожден от обязанностей инспектора Тобольской духовной семинарии и назначен председателем епархиальной комиссии по канонизации. В период пребывания в Тобольско-Тюменской епархии окормлял приход во имя Свт. Николая Чудотворца с. Горнослин-

В 2008 г. согласно поданному прошению освобожден от преподавательской работы в Тобольской духовной семинарии, переехал в г. Иркутск. В 2009 г. принят в Иркутскую епархию, назначен ключарем Крестовоздвиженской церкви г. Иркутска и по совместительству настоятелем прихода св. вмч. Пантелеимона г. Иркутска. 5 апреля 2011 г. возведен в сан архимандрита. 13 ноября 2011 г. назначен благочинным Второго Иркутского округа. В 2013 г. освобожден от обязанностей ключаря Крестовоздвиженского храма г. Иркутска и назначен на постоянное служение настоятелем храма св. вмч. Пантелеимона г. Иркутска с целью проведения реставрационных работ и организации православного духовно-просветительского центра. В 2014 г. окончил филологическое отделение Нижневартовского государственного университета (заочно), присвоена квалификация «учитель русского языка и литературы». Решением Священного Синода от 25 декабря 2014 г. (журнал № 120) избран епископом Югорским и Няганским.



## ПРАВОСЛАВНЫЙ СВЯТО-ТИХОНОВСКИЙ ГУМАНИТАРНЫЙ УНИВЕРСИТЕТ

«Свято-Тихоновский университет открывает возможности получения богословского образования не только будущим пастырям, но и мирянам, которые призваны трудиться как в церковной сфере, так и в иных сферах общественной жизни - в науке, в школе, в социальных учреждениях, в СМИ».

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл



## Высшее образование. Высокие цели.

Диплом государственного образца. Бюджетные места. Отсрочка от службы в армии. Стажировки за границей. Общежитие.



#### ■ Факультеты:

Богословский, Миссионерский, Церковного пения, Церковных художеств, Исторический, Филологический, Педагогический, Социальных наук, Информатики и прикладной математики

#### ■ При университете действуют:

- Православный Свято-Тихоновский Богословский Институт (студенты Богословского факультета имеют возможность получить пастырскую подготовку и дополнительный диплом)
- Хоровое училище (среднее профессиональное образование)
- Курсы подготовки певчих (2 года)
- Подготовительные курсы

#### ■ Формы обучения:

- очная, очно-заочная (вечерняя), заочная
- дистанционная (Интернет-образование)

Адрес: 115184 Москва, ул. Новокузнецкая, д. 23, корп. 5А. Приемная комиссия: 8(495)953-92-53; 8(495)951-67-84; 8-800-100-77-18 (звонок бесплатный) priemkom@pstgu.ru; pstgu.ru

Протоиерей Петр Перекрестов

Святой праведный Иоанн Кронштадтский:

ВСЕРОССИЙСКИЙ ПАСТЫРЬ, ЧУДОТВОРЕЦ, ПРОРОК

В июне 1990 года на Поместном Соборе Русской Православной Церкви Московского Патриархата было принято постановление о прославлении великого угодника Божия, всероссийского пастыря святого Иоанна Кронштадтского. В нынешнем году отмечается 25-летие этого прославления. Русская Зарубежная Церковь канонизировала святого Иоанна Кронштадтского 1 ноября 1964 года.

В проповеди, посвященной Иоанну Кронштадтскому и опубликованной в 1911 году, епископ Алексий Таврический написал:

«Сочинители революции задумали прежде всего убить в народе русском веру в Бога и авторитет Святой Церкви... Они не только хотят веру выкрасть у народа, но хотят искалечить и нравственность народную... Книжные магазины, лавочки, прилавки, киоски загружены порнографическими изданиями, соблазнительными романами, гравюрами, открытками... Газеты наполняются гнусными объявлениями, скандальными процессами, а иногда и прямой и открытой проповедью разврата... На помощь литературе и искусству в деле пропаганды публичного разврата стали выступать даже целые общества под разными названиями, вроде "вечеров красоты", "лиги свободной любви", и т.д. Гибнут дети и грудные младенцы, по чужой вине отравлены в начале весны своей жизни... Расторгаются браки, разрушается семейное счастье, гибнут силы, ум, энергия, здоровье, утрачиваются чистые радости жизни и все — через разврат...»

Та Россия — перед катастрофой во многом напоминает современное общество. На фоне тогдашних процессов, того отступления Господь послал России совершенно уникального пастыря — Иоанна Кронштадтского.

Отец Иоанн ясно и отчетливо сознавал тяжелое положение Церкви и страны. Никто с такой прозорливостью не предвидел грядущих бед. По словам святого новомученика Иоанна Восторгова, кронштадтский пастырь «зажег священный огонь в тысячах душ; он спас от отчаяния тысячи опустошенных сердец; он возвратил в Церковь тысячи гибнувших чад...»

#### Утро пастыря

Город Кронштадт ранним утром еще погружен в глубокий сон, его улицы пусты. Около трех часов утра отец Иоанн просыпается. Спит он всегда в подряснике, держа себя наготове. Священник начинает день с молитвы. По воспоминаниям ключаря Андреевского собора, с четырех часов утра отец Иоанн в любую погоду прогуливается по двору и саду, тайно произнося молитвы. Немного погодя он направляется в собор. У ворот дома пастыря уже ждет многочисленная толпа. Все бросаются ему навстречу, чуть не сбивая его с ног, прося благословения. Священник с кроткой улыбкой идет дальше, а толпа за ним всё растет. Вдоль решетки соборного сада

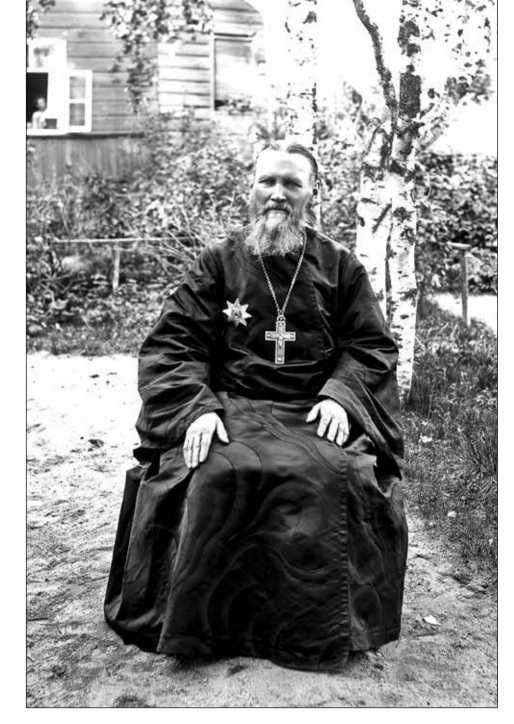
чинными рядами выстроилась «армия отца Иоанна»: оборванцы всех возрастов, человек семьсот. Кронштадт портовый город, место административной ссылки преступников из столицы, там много заблудших и нуждающихся. Отец Иоанн разбивает просителей на десятки и каждой группе вручает сумму денег, чтобы люди могли разделить их между собой.

В шесть утра начинается звон к утрене. Священник в сопровождении людей, приехавших с разных концов России, входит в храм. Начинается утреня. Пастырь сам исполняет чтение и пение стихир и канона, не пропуская ни одного слова. «На этом чтении, говорил отец Иоанн, — я воспитывался в церковной жизни». «Через это чтение душа мало-помалу привыкает к церковной жизни... мало-помалу проникается настроением тех людей, которых ублажает Святая Церковь».

К храму, к молитве, к богослужению отец Иоанн привык с ранних лет. Он родился в 1829 году. Его отец был псаломщиком сельского храма в Архангельской области и, отправляясь читать в храм, часто брал сына с собой. Да и изба, в которой рос будущий







пастырь, походила на храм: в ней были большие образа, всегда горела лампада и часто звучали молитвословия.

Во время утрени читались письма и телеграммы с просьбами помолиться о больном или страждущем. Этих посланий было так много, что кронштадтская почта вынуждена была открыть дополнительное отделение для корреспонденции отца Иоанна. Кронштадтский пастырь читает письма, одни откладывает, по прочтении других горячо молится перед престолом. Утреня обычно заканчивалась около половины восьмого.

С самого начала своего пастырского пути отец Иоанн положил себе ежедневно служить Литургию. Сан он принял в 1855 году. Во время учебы в академии желал быть миссионером в Северной Америке или Сибири, но Господь иначе устроил его судьбу: по окончании курса будущий всероссийский пастырь женился на дочери протоиерея Андреевского собора в Кронштадте Елизавете Константиновне и был определен служить в этом храме. Когда отец Иоанн вошел в собор впервые, он сразу всё узнал — когда-то давно он видел се-

бя во сне священником, служащим именно в этом храме.

«Я угасаю, умираю духовно, когда

не служу несколько дней в храме...» говорил он. В одном из свидетельств того времени упоминается о сослужении 12 священников, при котором на престоле стояло 12 огромных чаш и дискосов. В начале Литургии отец Иоанн подолгу задерживался за молитвой у жертвенника по многочисленным запискам, но к чтению Евангелия всегда возвращался на свое место и с полным вниманием слушал, вникая в каждое слово. По перенесении Святых Даров на престол он начинал готовиться к радостному свиданию с Господом и больше помышлял о присутствующих в храме, об их участии в общей молитве и общей радости. При совершении Евхаристического канона отец Иоанн совершенно преображался. Теперь мысль о людях как бы отлетала от него — он начинал славословить Господа, благодарить Его за бесконечное милосердие, за беспредельную любовь, за спасение рода человеческого, за крестные страдания, за дарование Своего Тела и Крови. Затем пастырь углублялся в молитву за верных. Бывали дни, когда он в эти минуты превращался в какую-то неподвижную тень, точно замирал, стоя на ногах, но после возгласа сразу приходил в себя, открывая глаза, из которых катились крупные слезы. Батюшка всегда приобщался очень долго и со слезами. По принятии Даров он становился радостным, счастливым. Пока Чаша еще стояла на престоле, отец Иоанн над нею наклонялся, обнимал ее руками и радостно молился, переживая особые минуты своей жизни.

#### Общая исповедь

В России большинство мирян к тому времени привыкло приобщаться раз в год, и призыв отца Иоанна ис-

поведоваться и причащаться святых Христовых Таин как можно чаще прозвучал с особой силой. Поначалу он всех желающих исповедовал поодиночке, но через несколько лет его служения, когда за каждой его Литургией собирались сотни, а иногда и тысячи причастников, это стало невозможным. Пастырю пришлось прибегнуть к общей исповеди, хотя вне богослужения он продолжал исповедовать людей индивидуально.

Есть множество описаний, как святой проводил такую общую исповедь. Обычно это происходило после утрени. Стоя перед толпой, отец Иоанн предлагал собравшимся покаяться и читал положенные перед исповедью молитвы. Голос его становился всё звучнее и звучнее. На его глазах блистали слезы. Окончив молитвы, пастырь начинал разъяснять их сущность: «Для чего сошел Сын Божий на землю? Для того сошел Он на землю, чтобы спасти нас!..» — и вдохновенно призывал всех к покаянию. По мере того как он говорил, росло волнение собравшихся, слышались сдерживаемые всхлипывания, наконец кто-нибудь, не выдержав, начинал громко рыдать. Мало-помалу все молящиеся плакали навзрыд, многие устно исповедовали грехи. В церкви слышался стон. Непривычному к подобным картинам человеку могло стать не по себе. Отец Иоанн совершал крестное знамение и со слезами благодарил Бога за дарованное предстоящим людям покаяние. «Покаялись ли вы сердечно?.. А если кто из вас имеет особые прегрешения, то не приступай к столь страшному таинству, а приди и покайся нам отдельно...» Затем отец Иоанн читал разрешительную молитву. Когда наступало время причастия, некоторых к Чаше он не допускал. Очевидец вспоминает, как священник строго говорил кому-то: «Ты вчера причащалась, се-



годня не допущу, так как ленишься, мало работаешь».

Великим постом отец Иоанн никогда далеко не уезжал, чтобы индивидуально исповедовать приезжих. Он начинал с часа-двух дня и обычно делал это до двух часов ночи, после чего иногда сразу начинал утреню. Во время исповеди он не имел обыкновения садиться, а всё время стоял, облокотившись на аналой, поставленный у Царских врат одного из приделов собора. Выслушав исповедь, он обращался к Спасителю перед его иконой, прочитывал вслух некоторые

покаянные молитвы, а иногда удалялся в алтарь и со слезами молился на коленях у престола. В течение дня он почти не ел (если не считать два-три соленых гриба и стакана миндального молока), около 11 вечера выходил на двор для прогулки на свежем воздухе, а затем возвращался в собор. Темная ночь, кругом полнейший мрак, только кое-где горят лампады, в разных углах богомольцы, тихо, и только изредка слышатся возгласы отца Иоанна, который молится о кающемся. Такую картину представлял собой постом ночной Андреевский собор.



#### В окружении толпы

Ежедневная Литургия заканчивалась не раньше полудня. При выходе из храма пастыря снова ждало множество народа, и он, благословляя людей, направлялся навестить больных и нуждающихся в Кронштадте и Санкт-Петербурге. В начале своего служения отец Иоанн сам шел к народу, а после нескольких лет служения страждующие стремились к нему сами. В каждом приходящем он видел образ Божий: «Нужно любить всякого человека в грехе его и в позоре его — не нужно смешивать человека, этот образ Божий, со злом, которое в нем». Главным признаком присутствия где-либо отца Иоанна была толпа нищих, которые постоянно за ним следовали. Он был одинаково ласков, прост и обходителен как с бедняками, так и с богатыми. Однако, чем больше человек был привязан к земным интересам, тем меньше находил он отклик у пастыря. Кто-то из очевидцев вспоминал, как два пожилых человека стояли одна-

жды перед священником. Один, миллионер, совал в его руку пачку денег, рассыпаясь при этом в любезностях. Другой, оборванный нищий, молчал, понурив седую голову. И настолько эти двое были разными — пожалуй, только у отца Иоанна они и могли сойтись. Миллионера явно шокировало это соседство, он ждал, что сейчас его попросят в алтарь, предложат отслужить молебен. Ведь он и архиерея принимает у себя дома, а тут сделал честь скромному священнику, сам приехал к нему, а тут изволь стоять рядом с каким-то нищим оборванцем... Заметив, что батюшка достает из кармана просфору, миллионер приготовился уже благочестиво перекреститься, но батюшка протянул ее нищему, положил руку ему на плечо и сказал: «На-ка, милый, просфору».

#### И взрослые, и дети

Люди отцу Иоанну доверяли и через него жертвовали на бедных и на церковные нужды. Через его ру-

ки проходило не менее миллиона рублей в год — сумма по тем временам огромная. Не всегда он принимал все пожертвования — бывало, что отказывался. Известен случай, когда от одной богатой дамы он не принял 30 тыс. рублей.

На семнадцатом году священства отец Иоанн, видя, что одними подаяниями кронштадтской бедноте не помочь, приступил к организации Дома трудолюбия. Учреждение этого дома заняло десять лет. Это было не одно здание, а целый городок, в котором, например, в 1902 году работало одновременно более 7000 человек. В Доме трудолюбия была бесплатная начальная школа для детей неимущих, мастерская для обучения ремеслам, класс рисования для бедных, мастерские женского труда, сапожная мастерская, детская библиотека, зоологическая коллекция и занятия гимнастикой. Для взрослых существовала также воскресная школа, кружок чтения, бесплатная читальня и библиотека. Кроме того, был приют, амбулатория, а также загородная дача для детей. Создавая Дом трудолюбия, пастырь желал не просто оказать материальную временную помощь нуждающимся, но и поддержать их нравственно. В одном воззвании к жителям Кронштадта он писал: «А если бы кто, будучи здоров, не захотел работать (в Доме трудолюбия), то из города долой: Кронштадт не рассадник тунеядства». Но с устройством Дома трудолюбия личная благотворительность отца Иоанна не уменьшилась, а возросла.

Несмотря на свою занятость, святой больше 35 лет посвятил воспитанию детей — он преподавал в городском училище и в гимназии. Учеников он стремился воспитать прежде всего христианами — науки для него были на втором месте. Особое значение на уроках Закона Божия отец Иоанн придавал чтению житий святых. В адресе, поднесенном ему по случаю 25-летия его преподавательской деятельности, были такие слова: «Не сухую схоластику ты детям преподавал, не мертвую формулу ты им излагал, не заученных только на память уроков ты требовал от них; на светлых, восприимчивых душах ты сеял семена вечного и животворящего Глагола Божия».

У самого отца Иоанна и его жены с двух лет была на воспитании племянница Руфа, дочка рано овдовевшей сестры матушки Елизаветы. Собственных детей у отца Иоанна и матушки Елизаветы не было. После венчания он жил со своей женой как с сестрой. Отец Иоанн сказал ей: «Счастливых семей, Лиза, и без нас много. А мы с тобой давай посвятим себя на служение Богу». Поначалу Елизавете Константиновне такое решение было не по сердцу, и она даже обращалась с жалобой в Священный Синод, но со временем не только примирилась с желанием супруга, но и стала во всем с ним единодушна. Называла она его братом Иоанном. В скромной приходской квартире отца Иоанна и матушки Елизаветы жили две ее сестры и три брата до тех пор, пока они не устроились в жизни.

#### Невидимая брань

И такая странная брачная жизнь, и желание ежедневно совершать Литургию, и дружба с бедными и униженными, и его «неотмирность» многих смущала. Многие его не понимали, даже в церковной среде. Он мог остановиться на улице, поднять руки и молитвенно обратиться к Господу; мог по пути из собора прийти домой без сапог. Внутренняя жизнь отца Иоанна была монашеской. Он жил среди людей, но постоянно был в Боге. Часто говорил о невидимой брани и призывал имя Иисусово. Даже такой известный подвижник и авторитет в духовных вопросах, как Феофан Затворник, был обеспокоен тем, что отец Иоанн пытается в миру достичь того, что с трудом стяжается в монашеских обителях.

Иоанн Кронштадтский понимал, что каждый христианин должен быть не от мира сего и может выделяться среди других, восприниматься этим миром как «странный». «У истинного христианина всё должно быть иным в жизни: иные помыслы — святые; иные желания, вожделения — небесные, нетленные, иные радости — святые, небесные, радости об истине, а не о неправде; иные сладости — духовные, иная красота духовная, иное богатство — духовное, нетленное... иные слова — небесные, иные друзья — по духу, а не по плоти, к смерти».

Если даже церковная среда тех времен мало понимала отца Иоанна, что можно сказать о светской? На страницах газет о нем появлялись ужасные, кощунственные статьи. Были и позорные пьесы, и поношения от людей, им облагодетельствованных. Его принципиальностъ, популярность и прямота раздражали. Епископ Таврический Михаил (Грибановский) отмечал, что отец Иоанн — «человек, который говорит Богу и людям только то, что говорит ему его сердце: столько он проявляет в голосе своем чувства, столько оказывает людям участия и ласки, сколько ощутит их в своем сердце, и никогда в устах своих не прибавит сверх того, что имеет внутри своей души. Это есть высшая степень духовной правды, которая приближает к Богу».

Обличения пороков того времени Иоанном Кронштадтским заглушали крики «прогрессивной прессы», называвшей его ретроградом, реакционером, черносотенцем. Епископ Серафим Кишиневский вспоминал, что пастырь переносил оскорбления с удивительным смирением: «За

30 лет я не слышал от него ни слова упрека врагам, ни слова обиды на кого бы то ни было, как при первом преследовании, еще в молодых годах, так и теперь, в жестокие годины его предсмертных испытаний. На всё это он смотрел истинным взором, считая всегда виновным состарившееся древнее эло на земле». Как это созвучно с тем, что происходило с другим святым Иоанном — святителем Шанхайским и Сан-Францисским! Вспоминается случай, когда протоиерей Серафим Слободской задал владыке Иоанну Шанхайскому вопрос о раздоре в епархии: «Кто виноват в Сан-Францисской смуте?» И святитель ответил одним словом: «Дьявол».

#### Духовная умудренность

Отец Иоанн постоянно пребывал в молитве — гуляя в саду, стоя на палубе, сидя в поезде. Как-то игумения Леушинского монастыря Таисия попросила его: «Батюшка, научите меня молиться». Тот ей ответил: «Самое простое дело — молиться, а вместе с тем и самое мудрое. Дитя малое умеет по-своему молить, просить своего отца или мать о том, чего ему хочется. Мы — дети Отца Небесного; неужели детям ухищряться просить отца? Как чувствуешь, так и говори Ему свои нужды, так и открывай свое сердце... Читай хотя и немного молитв, но с сознанием и с теплотой в сердце. А главное, в течение целого дня имей память о Боге, то есть тайную, внутреннюю молитву».

Блаженный митрополит Антоний (Храповицкий) отмечает, что духовная умудренность отца Иоанна тем удивительнее, что у него не было духовного руководителя, старца по-видимому, на протяжении всей его жизни. Он учился лишь у Церкви. Имеются свидетельства, что у отца Иоанна был духовник — настоятель Антиохийского подворья в Москве архимандрит Игнатий, араб по происхождению. Церковный писатель Иван Концевич считал, что святой имел преемство от старцев. Когда он учился в академии и только начинал служить, настоятелем Сергиевой пустыни близ Санкт-Петербурга был Игнатий (Брянчанинов), который был учеником оптинского старца Льва. После назначения Игнатия епископом в Ставрополь его преемником в Сергиевой пустыни стал его верный и любимый ученик архимандрит Игнатий (Малышев) Известно, что отец Иоанн был близок к Сергиевой пустыни и читал отходную отцу Игнатию, когда последний лежал на смертном одре.

#### Богословское наследие

Протопресвитер Михаил Помазанский упоминает, что отец Иоанн был не кабинетным тружеником, а в первую очередь деятелем. Но тем не менее его умственная жизнь была весьма интенсивной. Кроме постоянного чтения Священного Писания и богослужебных книг священник насыщал себя чтением святоотеческой литературы. Первый том его сочинений указывает на внимательное чтение отцов Церкви. Основная мысль творений отца Иоанна — необходимость истинной горячей веры и жизни по вере, непрестанной борьбы со страстями, преданности Православной Церкви как единой спасающей. Богословие отца Иоанна исходит из его аскетического опыта. Он учил только тому, что было им лично пережито и подтверждено его опытом. Святой писал: «Плох тот богослов, тот пастырь, тот проповедник, который, трактуя о божественном мире, ни разу не воспарил собственным духом к этому миру, не чувствовал на собственном существе соприкосновения благодатной силы христианства...»

Будучи сам образцом кротости, смирения и любви, пастырь с негодованием относился к безбожникам и материалистам, к либеральным течениям, подрывающим веру. Он был суровым и резким обличителем всякого отступничества от веры и истины. Особенно красочно отец Иоанн изобразил страшное нравственное разложение русского общества в своем слове на Благовещение 1906 года: «Вера слову истины, Слову Божию исчезла и заменена верой в разум человеческий; печать, именующая себя гордо шестой великой державой в мире подлунном, в большинстве изолгалась — для нее не стало ничего святого и досточтимого, кроме своего лукавого пера, нередко пропитанного ядом клеветы и насмешки; браки поруганы; семейная жизнь разлагается; твердой политики не стало, всякий политиканствует, нравов христианских нет, всюду безнравственность; настал, в прямую противоположность Евангелию, культ природы, культ страстей плотских, полное неудержимое распутство с пьянством, расхищение и воровство казенных и частных банков и почтовых учреждений и посылок, и враги России готовят разложение государства. Правды нигде не стало, и отечество на краю гибели...»

А вот другая его мысль, которая звучит сегодня не менее актуально: «Удивительная болезнь явилась нынче, — это страсть к развлечениям. Никогда не было такой потребности к развлечениям, как ныне. Это прямой указатель того, что людям нечем стало жить, что они разучились жить серьезной жизнью, трудом на пользу нуждающихся и внутренней духовной жизнью, и начали скучать! И меняют глубину и содержание духовной жизни на развлечения! Какое безумие!.. Народ знает честный, здоровый труд, он знает праздник, — день отдыха и молитвы. А ему вместо отдыха предлагают развлечение, часто нескромное, вредное!»

Разумеется, отец Иоанн, будучи прозорливым, не мог не понимать, какие бедствия предстоят России. Приснопамятный архиепископ Аверкий (Таушев) подчеркивал, что Иоанн Кронштадтский был не только всероссийским пастырем и чудотворцем, но и пророком. Он призывал людей вернуться в Церковь, призывал к покаянию. В 1907 году святой писал: «Царство русское колеблется, шатается, близко к падению. Если в России так пойдут дела и безбожники и анархисты-безумцы не будут подвергнуты праведной каре закона, и если Россия не очистится от множества плевел, то она опустеет, как древние царства и города... Бедное отечество, когда ты будешь благоденствовать? Только тогда, когда будешь держаться всем сердцем Бога, Церкви, любви к Царю и Отечеству и чистоты нравов...»

род отразились на здоровье пастыря. В последние годы жизни его непрерывно мучили болезни, которые он переносил кротко и терпеливо. 10 декабря (23 декабря по новому стилю) 1908 года Иоанн Кронштадтский в последний раз совершил Божественную литургию и через десять дней отошел ко Господу. Перед кончиной он попросил, чтобы о его погребении позаботился епископ Кирилл Гдовский (Смирнов — будущий митрополит Казанский, будущий святой мученик). Святитель Кирилл возглавил и заупокойную Литургию в день отпевания отца Иоанна. На похороны пришло огромное количество людей.

Переживания за Родину и свой на-

По слову святителя Иоанна (Максимовича), святой праведный Иоанн Кронштадтский был воплощением милосердия, грозным обличителем грехов человеческих, великим чудотворцем и прозорливцем, а под конец земного жития — пророком, предвидевшим грядущие бедствия.

## Благодарная Россия великому пастырю



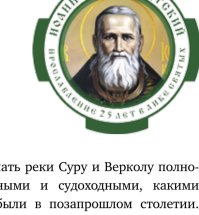


Городским законом день памяти святого праведного Иоанна Кронштадтского 14 июня включен в официальный перечень памятных дат Санкт-Петербурга. Торжества здесь начнутся еще за четыре дня до наступления самого праздника: 10 июня после соборного молебна в Иоанновском ставропигиальном монастыре на Карповке состоится большой вечер в Народном доме. На следующий день участники переместятся в Кронштадт — на остров, где прошли 53 года священнического служения отца Иоанна. После соборного молебна в Никольском морском соборе горожане и гости пройдут крестным ходом к Владимирскому собору.

Вечером того же дня с Ладожского вокзала отправится литерный поезд до Карпогор — ближайшей к Суре железнодорожной станции. По замыслу организаторов, эта поездка станет настоящим крестным ходом на колесах. По пути следования в специальном вагоне-храме планируется непрерывно служить молебны в честь святого праведного Иоанна Кронштадтского и читать ему акафисты, а на спланированных остановках путешественники будут встречаться с местными жителями и раздавать им иконки.

Кульминации торжества достигнут в выходные дни 13 и 14 июня. Сначала состоится крестный ход к Сурскому Иоанновскому женскому монастырю, где субботним вечером пройдет праздничное всенощное бдение. А следующим утром участники будут встречать Святейшего Патриарха Кирилла, который и возглавит Божественную литургию.

«Посвященные подобному юбилею международные торжества дают редкую возможность собраться и непосредственно пообщаться между собой представителям "иоанновской семьи". Наверное, они не смогут



сделать реки Суру и Верколу полноводными и судоходными, какими те были в позапрошлом столетии. Но приложат все усилия, чтобы стала полноводной река человеческая, несущая всероссийскому пастырю любовь и деятельную благодарность России на взрастившую его малую родину, — считает старший священник Иоанновского ставропигиального женского монастыря, председатель совета благотворительного фонда "Великий пастырь Иоанн Кронштадтский" протоиерей Николай Беляев. — И, быть может, именно с 25-летнего юбилея канонизации святого Иоанна начнется духовное возрастание Суры и ее превращение в подлинную жемчужину — сначала Поморья, а затем и всей России. И к 200-летию со дня рождения великого угодника Божия, которое придется на 2029 год, его книги и иконы появятся в каждом российском доме».

Практически всю тяжесть по подготовке несет местная религиозная организация — приход петербургского Иоанновского ставропигиального женского монастыря (при участии самой обители и благотворительного фонда «Великий пастырь Иоанн Кронштадтский»). Поэтому поддержка меценатов здесь окажется как нельзя

Дмитрий Анохин



25 лет прославления в лике святых св. пр. Иолина Кронштадтского «БЛАГОДАРНАЯ РОССИЯ - ВСЛИКОМУ ПАСТЫРЮ»

## Молитва — сила, свет и пища для души твоей, страж твой

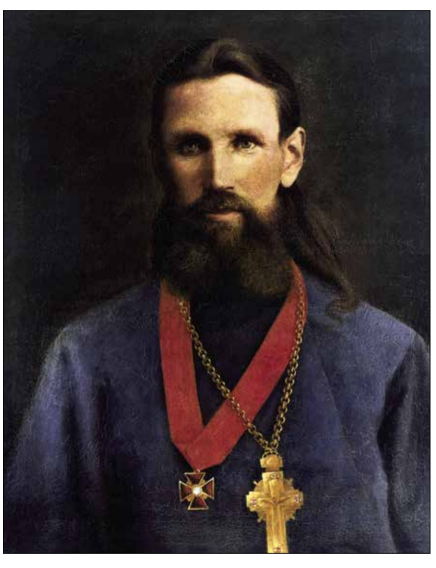
#### ИЗ ПОУЧЕНИЙ СВЯТОГО ПРАВЕДНОГО ИОАННА КРОНШТАДТСКОГО

Бог долготерпелив и милосерд к тебе: ты это испытываешь каждый день многократно. Будь и ты долготерпелив и милосерд к братии своей, исполняя слова апостола, который о любви говорит прежде всего так: любы долготерпит, милосердствует (1 Кор. 13, 4). Ты желаешь, чтобы Господь услаждал тебя любовью Своею, услаждай и ты сердца других нежною любовью и ласковостью обращения.

Что есть ложная благодарность Богу? Ложная благодарность, когда, получая от Бога щедрые, незаслуженные дары духовные и вещественные, языком благодарят за оные Бога и употребляют только в свою пользу, не разделяя их с ближними; получают и скрывают их в своих сокровищницах, сундуках, книгохранилищах, лишая чрез то многих братий своих духовного просвещения, назидания, утешения или пищи, пития, одежды, жилища, врачевства в болезни или передвижения с места на место для добывания средств к продовольствию. Такая благодарность есть ложная и богопротивная. Это значит: языком благодарить, а делом являть крайнюю неблагодарность и злонравие. А как много таких благодарных, или, вернее, неблагодарных!

Говорят: Бог милосерд; Он помилует нас. Конечно, у Бога бесконечно много милости. Но если Бог бесконечно милостив к нам и щедр, то зачем мы произвольно Его оскорбляем своими беззакониями? Чем больше мы облагодетельствованы от Него, тем больше должны любить Его, быть благодарны Ему и послушны Его святым заповедям или повелениям. Где же эта любовь, эта благодарность, это послушание?

Я угасаю, умираю духовно, когда не служу несколько дней в храме, и возгораюсь, оживаю душою и сердцем, когда служу, понуждая себя к молитве не формальной, а действительной, духовной, искренней, пламенной. Люблю я молиться в храме Божием, в святом алтаре, у престола и жертвенника, ибо чудно изменяюсь я в святом храме благодатию Божией; в молитве покаяния и умиления спадают с души моей узы страстей и мне становится так легко; как бы умираю для мира и мир для меня, со всеми своими благами; я оживаю в Боге и для Бога, для единого Бога, и весь



Им проникаюсь и бываю един дух с Ним; я делаюсь как дитя, утешенное на коленях матери; сердце мое тогда полно пренебесного, сладкого мира; душа просвещается светом небесным, все светло видишь, на все смотришь правильно, ко всем чувствуешь содружество и любовь, даже к самим врагам, и охотно их извиняешь и прощаешь!

Для чего Господь попустил быть нищим? Для твоего блага, чтобы ты мог очистить и загладить грехи свои, ибо милостыня очищает всякий грех (Тов. 12, 9), чтобы стяжать тебе молитвенников за себя в лице их, чтобы милостивым к тебе сделать Господа твоего, ибо милостивии помиловани будут (ср.: Мф. 5, 7).

В молитве главное, о чем нужно прежде всего позаботиться, — это живая, ясновидящая вера в Господа: представь Его живо перед собой и в себе самом, — и тогда, если хочешь, проси о Христе Иисусе в Духе Святом, и будет тебе. Проси просто, ничтоже сумняся, — и тогда Бог твой будет все для тебя, во мгновение совершающий великие и чудные дела, подобно тому, как крестное знамение совершает великие силы.

Помни, что Господь в каждом христианине. Когда приходит к тебе ближний, имей к нему всегда великое уважение, ибо в нем Господь, Который чрез него часто выражает волю Свою. Бог есть действуяй в нас, и еже хотети и еже деяти о благоволении (по благой воле Божией) (ср.: Флп. 2, 13). Не жалей для брата ничего, как для Господа, тем более что ты не знаешь, в ком Господь приходит посетить тебя; ко всем будь нелицеприятен, для всех добр, искренен, радушен. Помни, что и чрез неверных Господь иногда говорит, или располагает их сердца к нам, как это случилось в Египте с темничным стражем, коего сердце Господь расположил к Иосифу (ср.: Быт. 39, 21).

Иногда в продолжительной молитве только несколько минут бывают угодны Богу, и составляют истинную молитву и истинное служение Богу. Главное в молитве — близость сердца к Богу, которая ощущается сладостью Божьего присутствия в душе.

Каждому из нас желательно, чтобы, по отшествии нашем из этой жизни, наши ближние нас не забывали и молились о нас. Чтобы это исполнилось, надо и нам любить усопших ближних наших. «В нюже меру мерите — возмерится вам», — говорит Слово Божие. Поэтому того, кто поминает усопших, — помянут и Бог и люди после его отшествия из мира сего...

Каяться — значит в сердце чувствовать ложь, безумие, виновность грехов своих, — значит сознавать, что оскорбили ими своего Творца, Господа, Отца и Благодетеля, бесконечно святого и бесконечно гнушающегося грехом, значит всею душою желать исправления и заглаждения их.

Молитва нужна не для Бога, а для тебя, ленивый молитвенник или не молящийся вовсе; она — сила, свет, пища и питие для души твоей, охрана твоя, страж твой, безопасность твоя. В тебе сидит, глубоко закутавшись во всякий

вид греха, глупый, капризный, своенравный и злой больной твой ребенок и вместе старый, ветхий человек, унаследованный от первого родоначальника, поддавшегося лести диавола, отца лжи, всякого зла. Вот для него-то крайне нужна молитва постоянная, как врачевство, как свет и пища, как руководство; как согрешающему, ему нужно и непрестанное покаяние.

Не убий. Убивают между прочим и врачи от неведения своего болезни больного, прописывая ему вредные лекарства. Убивают и те, которые не хотят лечиться или лечить больного, коему необходима помощь врача. Убивают те, которые раздражают больного, для которого раздражение гибельно, например подверженного чахотке, и тем ускоряют его смерть. Убивают те, которые не подают в скором времени, по скупости или по другой недоброй причине, врачебного пособия больному и хлеба голодному.

Самолюбие и гордость наша обнаруживаются особенно в нетерпении и раздражительности, когда кто-нибудь из нас не терпит малейшей неприятности, причиненной нам другими намеренно или даже ненамеренно, или препятствия, законно или незаконно, намеренно или ненамеренно противопоставляемого нам людьми или окружающими нас предметами.

Посмотрите на нашу молодежь университетскую и вообще всех высших учебных заведений! Она почти наголо неверующая. Пока молодежь такова, не может быть полного благоденствия в России... От неверия нашего и все наши бедствия... Кто не верен Богу, тот не верен... Отечеству. Россия прочна только верой в Бога, без веры ей не устоять.

Когда ссоришься из-за чего-нибудь, размысли, что дороже для тебя: то ли, из-за чего ты ссоришься, или — мир душевный, который ты теряешь в ссоре и ты, и то лицо, с которым ссоришься? Но в ссорах недреманный помощник диавол: где ссора, вражда, там непременно и он, потому что это его стихия, его область, а он зол и хитер: часто из-за ничтожного предмета возбуждает ссору. Имей это в виду однажды и навсегда.

Если будешь иметь христианскую любовь к ближним, то будет любить тебя все небо; если будешь иметь единение духа с ближними, то будешь иметь единение с Богом и со всеми небожителями; будешь милостив к ближним, а к тебе будет милостив Бог, равно и все ангелы и святые; будешь молиться за других, а за тебя все небо будет ходатайствовать. Свят Господь Бог наш, и ты будь таков же.

Душевный кризис, когда человек буквально теряет под ногами почву, рано или поздно переживает почти каждый. Смерть близких, насилие, депрессия, расставание или тяжелая болезнь заставляют задуматься о смысле жизни. В поисках совета и утешения человек часто приходит в Церковь. Но всегда ли в храме ему готовы объяснить на понятном даже для невоцерковленного «захожанина» языке, как жить дальше? К подобной помощи, которая, по сути, является душепопечением, призывает членов Церкви и Святейший Патриарх Кирилл: «Настоящему христианину естественно утешать страждущих, помогать обездоленным, делиться своими знаниями о вере с теми, кто этими знаниями еще не обладает». Но как при этом не совершить ошибки, не оттолкнуть грубым словом, некомпетентным советом страждущую душу? Об этом размышляет руководитель Центра кризисной психологии при храме Воскресения Христова на бывшем Семеновском кладбище, член правления Ассоциации онкопсихологов России Михаил Хасьминский.



#### Простые истории

Татьяна пришла в храм в состоянии наркотической ломки и попросила священника выслушать ее, а затем исповедовать. Тот отказался, предложив прийти на исповедь в другой день и в более адекватном состоянии. Девушка была очень расстроена и ушла. Больше ее в этом храме не видели.

Другой пример. Максим принял наркотик, но опьянение сопровождалось выраженным страхом смерти, и он решился на исповедь. Священник его принял. По словам молодого человека, эта исповедь была самой искренней за всю его жизнь (все примеры взяты из личного общения автора с подопечными, имена изменены).

Храм часто сравнивают с больницей, куда, конечно, принято приходить, как на прием к врачу, в опрятном виде. Но, если человека сбил автомобиль или он неожиданно потерял сознание, в каком виде его привезет в больницу «скорая помощь»? Иногда ситуации действительно не требуют отлагательств. Согласитесь, что, отказав в исповеди, священник мог просто побеседовать с Татьяной вне храма, пригласить исповедаться в другой день.

#### Человек, которому я доверяю

Именно в таком значении — частная беседа о проблеме и ее решение в соответствии со Священным Писанием и учением Церкви — автор рассматривает термин «душепопечение». Хотя, как известно, введенный в употребление святым Григорием Двоесловом он часто рассматривается как синоним духовничества и в широком смысле включает в себя даже богослу-

Душепопечение — это деятельная сторона заповеди «любите друг друга» (ср.: Ин. 13, 34), несение душевных тягот ближнего (в евангельском понимании этого слова), сострадательная любовь, забота о каждом пасомом. Душепопечение, конечно, помощь и участие в преодолении кризисов именно то, на что надеется человек, обращаясь к священнику за советом, мучаясь внутренними сомнениями и переживаниями.

К сожалению, помочь людям, приходящим за утешением именно в моменты кризисных ситуаций, в храме могут не всегда. Хотя, бесспорно, сегодня Церковь уделяет значительное внимание социальному служению, в немалой степени это и забота о страдающих различными зависимостями, о теряющих нормальный человеческий облик. Церковь пытается обратиться к каждому, создавая по возможности все условия, чтобы спасти эти заблудшие души.

Кризисные переживания часто влекут за собой серьезные последствия. Например, после потери близкого человека или расставания, вызванного разводом, около 50% людей переживают тяжелую депрессию. Причем есть случаи, когда это приводит к инвалидности, суициду, тяжелым психосоматическим заболеваниям.

Православным священникам не нужно «подкарауливать» людей на улице, навязывать книги странного содержания, приглашать на «тайные» собрания, как это делают сектанты. Люди сами приходят в храм, сами стремятся к личному разговору, к исповеди. Они чувствуют, что храм именно то место, где их поймут, утешат, успокоят, подскажут правильное решение. Неудивительно, что человек надеется, что его ожидания сбудутся. Как часто можно услышать от подопечных центра: «Для меня главное, что это откровенный разговор с человеком, которому я полностью доверяю, священником, который в духовном отношении будет выше обычного прихожанина».

Во многих случаях люди действительно получают ожидаемую помощь, однако автору в силу своей профессии приходится сталкиваться с прямо противоположными ситуациями и их последствиями. В большинстве случаев речь идет о переживаниях тех, кто еще мало знаком с жизнью Церкви, еще не готов к требованиям, которые предъявляются к уже воцерков-

Таким людям, находящимся в кризисе, в первую очередь нужны не готовые ответы-штампы, не сложные психологические теории, не заученные цитаты из богословских трудов, а простые, ясные ответы на интересующие вопросы. Какие же характерные ошибки допускает священнослужитель при общении с людьми, попавшими в кризисные ситуации?

## Непреднамеренные

В первую очередь это формальный подход. Например, у матери, дочь которой, молодая альпинистка, погибла в горах Киргизии, в храме попросили справку для отпевания, подтверждающую, что эта смерть не была суицидом. Учитывая, что по законам Киргизии следствие может вестись несколько месяцев, быстро предоставить такую справку было невозможно. А ведь отпевание принесло бы существенную помощь духовно-эмоциональному состоянию матери и не привело бы к разочарованию в Церкви.

Сюда же относится и ситуация, когда в храме что-либо категорично (и правильно) запрещают или жестко устанавливают, но при этом не умеют тактично объяснить причину, почему это надо исполнять.

Пример. Муж Анны был мусульманином. Когда он умер, она очень переживала потерю. И хотя женщина не была до его смерти воцерковлена, ее душа почувствовала, где можно облег-



чить душевную боль: «Ноги привели меня к Церкви, так захотелось, так давно там не была. В храме никого, прохлада и тишина. Постояла, помолилась своими словами, поплакала. Решила с батюшкой поговорить. Прождала его полтора часа. Он пришел за пять минут до службы. Окатил меня холодом, как только узнал, что муж мусульманин. Сказал, что молиться за него нельзя. И ушел. А я пошла, ничего не видя от слез».

Скорее всего, священник сказал Анне, что за мужа нельзя подавать на проскомидию записки, но она неправильно его поняла. Так человек ушел из храма, потому что у священника не нашлось времени и желания с ним поговорить хотя бы во внебогослужебное время.

Обиды вызывают и случаи, когда не объясняют, почему во время Херувимской нельзя ничего покупать в лавке, разговаривать, а нужно молиться.

Автору часто приходится общаться на сайте с людьми, которым в состоянии душевного кризиса вместо слов утешения (это относится и к сотрудникам храма) предлагают вычитывать молитвы, заказывать поминания. При этом не учитывается опыт церковной жизни пришедшего: он не готов к этому, не понимает, зачем это нужно, а объяснить это некому.

Или другой характерный случай, когда, встречая в храме потенциального прихожанина, обратившегося за помощью, священник сразу начинает разговор, используя сложные богословские и аскетические понятия — «Страшный суд», «Божия кара», «покаяние» и др. Однако не всегда можно так говорить о Боге напрямую, «в лоб» с человеком маловоцерковленным или совсем невоцерковленным. Это часто вызывает обратную реакцию отторжение или агрессию. Таким простые метафоры и понятные примеры (а не богословские цитаты). Ведь в этом случае склонный к мыслям о самоубийстве вряд ли поверит в пагубность последнего шага как великого греха. Ссылка на святоотеческий опыт вряд ли покажется ему авторитетной: он просто не поймет ее смысл, потому что пока это для него слишком сложно. В итоге человек уйдет из храма разочарованным. Неизвестно, придет ли он в храм снова, однако стоит задуматься, чем для вас является помощь страждущему исполнением ли «дежурной» миссии или же желанием действительно разделить его скорбь? Отсутствие знаний о конкретной

кризисной ситуации, советы с опорой исключительно на личный субъективный опыт, но без учета психологических особенностей другого человека способны привести к трагедии.

Пример. Владимир обратился к священнику, когда не смог разрешить конфликт в своей многодетной семье, в котором принимала участие и теща. Священник посоветовал перестать слушать во всем жену, так сказать, «сломать» ее и командовать: «Нечего бабу слушать. Я своих держу в ежовых рукавицах». В итоге семья распалась. Понятно, что в данном случае необходимо внимательно отнестись к проблеме, понять ее многоплановость и рассмотреть позиции каждой из конфликтующих сторон.

К сожалению, можно встретить и необоснованно директивный и категоричный подход.

Пример. На исповеди в одном из монастырей Галина исповедала свою давнюю страсть. Реакция иеромонаха повергла ее в шок. На повышенных тонах он начал требовать, чтобы она прямо сейчас дала обет перед Богом больше так не делать. Галине не оста-



валось ничего другого, как произнести обет. Но впоследствии она не смогла его сдержать, опять пала, разочаровалась в себе, боялась еще раз пойти исповедаться (Бог не простит, раз нарушила), что привело к тяжелым эмоциональным переживаниям, а в итоге — к попытке суицида.

К тяжелым последствиям способны привести непродуманные обвинения и осуждения в адрес людей с нарушениями психики.

Пример. Ирина страдала обсессивно-компульсивным расстройством (невроз навязчивых состояний). Придя в храм, поделилась с дежурным катехизатором, что у нее есть навязчивые мысли, выраженные иногда хулой на святыни. Ее состояние обусловливалось психической болезнью. Но вместо того чтобы успокоить и объяснить, что такая хула, с которой человек сам не согласен, не является грехом, дежурный катехизатор стал строго внушать Ирине, что это хула на Духа, которая не простится «ни в этом веке, не в будущем», после чего выпроводил ее из храма. Следствием такого «вразумления» девушка впала в отчаяние и надолго охладела к церковной жизни. После медикаментозного лечения и занятий с православным психологом психическое здоровье Ирины удалось восстановить.

Еще один пример неумелого общения — это обесценивание проблемы, глубоко переживаемой человеком.

Пример. Муж оставил Светлану с тремя детьми. Она никогда прежде не ходила в церковь и порог храма

#### Ресурсы душепопечения

Наиболее полную информацию по кризисным ситуациям и рекомендации по их решению можно получить на сайтах «Пережить.ру», общая посещаемость которых составляет 65 тысяч уникальных посетителей в день. Цель сайтов практическая помощь страждущим людям. Советы дают опытные священники, врачи, православные психологи и другие компетентные специалисты. Ресурсы публикуют структурированную, профессионально выверенную информацию, которая способна эффективно помочь в кризисных ситуациях не только самим страдающим, но и тем, кто им помогает. Статьи и материалы базируются на православной антропологии и написаны понятным современному невоцерковленному читателю языком.

При многих сайтах созданы форумы, на которых люди могут получить помощь в режиме онлайн. Судя по откликам участников, многим из них удалось не просто решить свою проблему, но и обрести православную веру, изменить

свою жизнь к лучшему. Кроме того, по материалам сайтов Издательство Белорусского Экзархата выпускает серии книг, которые получили необходимые грифы Издательского совета и тоже могут быть использованы для работы со страждущими.

#### Тематические сайты

для переживающих горе и утрату — memoriam.ru; для суицидентов и людей в депрессии (унынии), отчаянии — pobedish.ru;

для переживающих расставание и развод, любовную зависимость — **perejit.ru**;

для переживающих тяжелую и/или хроническую болезнь, а также паллиативных (умирающих) больных —

для страдающих от различных видов насилия — vetkaivi.ru; для вступающих в брак (семейные отношения) — realove.ru; для жертв вынужденной миграции, военных конфликтов, бывших военнослужащих — grozniedni.ru.

Михаил Хасьминский проводит семинар со священниками Новосибирской епархии по благословению митрополита Новосибирского и Бердского Тихона

переступила практически в отчаянии. Свечница очень строго и без сострадания сказала примерно следующее: «Плачешь, что муж бросил? Тяжко этим грешишь перед Богом! Бога этим обижаешь! Радуйся, что еще дети здоровы, да сама жива. Не смей роптать!» После этого разговора у Ирины помимо переживаемой трагедии появилось и чувство вины. Она постаралась сдерживать проявление своих чувств и в итоге оказалась на больничной койке.

С формальной стороны свечница во многом права. Но стоило ли это говорить столь безапелляционно женщине, у которой рухнула, как ей тогда казалось, вся ее жизнь?

#### Чувство вины

Иногда непродуманный ответ священнослужителя может сформировать у страдающего тяжелейшее патологическое чувство вины. Это, безусловно, возможно по неопытности или невнимательности, но отнюдь не умаляет последствий.

Примеры. Мама девушки умерла от неумеренного употребления алкоголя. Дочка пришла в храм и в общении со свечницей услышала: «Значит, ты ее не любила, если она была алкоголиком».

У женщины погиб сын. В разговоре церковнослужитель сказал: «А ты когда исповедовалась и причащалась

последний раз? Никогда? Ну что же ты хотела? Поэтому он и погиб».

В обоих случаях страдания близких людей были и так велики, а после непродуманных слов усилились многократно за счет навязанного чувства вины. Стоит всегда помнить, что столь тяжелое состояние может привести даже к самоубийству. В итоге складывается парадоксальная ситуация: обращаясь за помощью с душевной раной, человек может получить дополнительный удар, после которого ему становится еще хуже. Если вместо того, чтобы разъяснить человеку, что он может отвечать только за то, на что он мог сам реально повлиять (а не предусмотреть или предвидеть), начать внушать, что он сам во всем и всегда виноват, то несчастный впадет в тяжелейшую депрессию. Например, не всегда обоснованное, но простое объяснение: «Ты грешила, вот мама и заболела» — во многих случаях вместо покаянного чувства скорее вызывает «бунт» против Бога.

Сюда же можно отнести случаи, когда церковнослужитель, толком не разобравшись, объясняет причину тяжелой болезни обратившегося к нему «платой за грех» или болезнь ребенка «платой за родительские грехи», причиняя дополнительные страдания самому болеющему и его родственникам. И такового толкователя совсем

#### СПРАВКА ОБ АВТОРЕ



Хасьминский Михаил Игоревич — руководитель Центра кризисной психологии, созданного в 2008 г. по благословению

Святейшего Патриарха Алексия II при патриаршем подворье в храме Воскресения Христова на бывшем Семеновском кладбище, главный эксперт сайтов православной психологической помощи «Пережить.ру», член Ассоциации онкопсихологов России, главный редактор журнала «Русская православная психология», соавтор более 20 книг и автор более 100 публикаций. Практикующий психолог в области кризисной психологии, помощи при расставаниях, утратах близкого, пережитого насилия, суицида и др. Михаил Хасьминский проводит обучающие семинары, на которых рассказывает о наиболее часто встречающихся ошибках в пастырском душепопечении и делится опытом с людьми, оказавшимися в кризисных ситуациях.

не смущает, что есть родители, которые никогда не ходили в храм, жили без оглядки на заповеди Христа, но при этом имеют здоровых детей.

Конечно, довольно сложно отличить чувство вины, ложно внушенное себе под воздействием различных психологических, а иногда и психических расстройств, от осмысленного, естественного чувства вины, приводящего к покаянию за реальный грех. Именно поэтому душепопечение таких людей должно быть всегда очень осторожным, тактичным и внимательным.

Фото Алексея Реутского и протоиерея Дмитрия Полушина

Продолжение в следующем номере.

## Рекордные 200 млн рублей субсидий на реставрацию православных храмовпамятников столица выделяет в этом году

Такое решение приняла подведомственная московскому департаменту культурного наследия (ДКН) комиссия по вопросам распределения и предоставления субсидии из городского бюджета религиозным организациям. По сравнению с прошлым годом московская казна потратит на реставрацию храмов-памятников на треть больше.

Напомним: стартующий сезон — четвертый по счету, когда действуют новые правила финансирования этих работ из городского бюджета. Подробно о них «Журнал Московской Патриархии» писал в материале «Капитальный подход» (см. № 11 за 2012 год). В тот год совокупный объем субсидий достиг 96 млн рублей. В прошлом году на 132,8 миллиона удалось отреставрировать девять православных храмов. В этот раз из 15 заявок одобрены 13 (на 14 объектов), все они за исключением одного — православные храмы и монастыри.

На основании решения комиссии религиозные организации получают предоплату в размере 70% от выделенных средств. После подписания акта выполненных работ заявителям перечисляются остальные деньги. «Надо понимать, что это лишь частичная помощь в решении локальных вопросов. Большую часть привлекают сами приходы и монастыри, а также благотворители, — подчеркивает глава Финансово-хозяйственного управления Русской Православной Церкви архиепископ Егорьевский Марк. — И это важный показатель. Человек хочет молиться в красивом храме, который душу человека призывает к красоте и ведет к красоте».



Знаменская церковь Новоспасского мужского монастыря ждет реставраторов

сможем за счет субсидий закончить работы на целом ряде памятников истории и культуры», — считает эксглава ДКН, руководитель московского департамента культуры Александр Кибовский. Подобных сдаточных объектов в нынешней программе — семь. В их числе: Северо-Западная башня Данилова монастыря, а также храмы Иоанна Предтечи под Бором, Покровские — в Ерине (поселок Рязановское) и в усадьбе Покровское-Глебово, Знаменский в Новоспасском монастыре, Иоанна Предтечи (Климента) на Варварке, надвратная церковь Зачатьевского монастыря. Кроме того, одобрены также предварительные заявки по Богадельне княгини Н.А. Черкасской с Троицким храмом (Ленинградский пр-т.), Трапезной палате с Покровской церковью Новоспасского монастыря, больничному корпусу с Елисаветинским храмом Ивановского монастыря, северо-западным кельям Рождественского монастыря, Владимирской цер-

кви по Новогорской ул., церкви Флора

и Лавра (Дубининская ул.).

«Очень приятно, что в этом году мы

Самая крупная бюджетная сумма — 43,3 млн рублей — досталась храму-памятнику на Варварке. Однако в целом активнее всего в программе участвует Новоспасский монастырь: бюджетные средства на реставрацию двух его объектов культурного наследия составляют 45 миллионов.

«Это принципиально важный этап в воссоздании архитектурного облика обители, — говорит пресс-секретарь монастыря Юлия Стихарева. — Первый наш храм — именно Знаменский (еще деревянный) — возвел первый царь из рода Романовых Михаил Федорович. Каменная же церковь построена на рубеже XVIII-XIX веков на средства Николая Шереметева. Это памятник молитвенного предстояния русского народа, в советскую эпоху одно время там располагался лагерь-распределитель для репрессированных. Сейчас он занят Высшими богословскими курсами и, к сожалению, находится в таком состоянии, что у нас нет возможности продемонстрировать многие из его архитектурных достоинств».

Николай Терентьев

## Чувства верующих или свобода искусства?

#### ПРАКТИКА ЕВРОПЕЙСКОГО СУДА ПО ПРАВАМ ЧЕЛОВЕКА

Свобода совести и свобода слова в равной степени гарантированы Европейской конвенцией о защите прав человека и основных свобод. Вопрос соотношения религиозных чувств и свободы творчества является чрезвычайно чувствительным и требует соблюдения принципов взаимного уважения и отказа от демонстративно провокационного поведения с обеих сторон. Каким же образом решаются мировоззренческие конфликты в рамках существующего правового поля в Европе?

Последнее десятилетие ознаменовалось чередой громких событий, которые дали повод для серьезной дискуссии об отношении к религии в европейском обществе и о будущем межкультурного диалога и границах плюрализма. Так, можно вспомнить убийство в 2004 году по религиозным мотивам голландского режиссера Тео Ван Гога, автора документального фильма о жизни мусульманских женщин. Не менее известным стал и так называемый карикатурный скандал 2005-2006 годов в Дании, вызвавший существенные политические разногласия внутри западных стран и распространившийся на многие исламские государства. Наконец, шокирующий террористический акт в редакции французского еженедельника «Шарли Эбдо» в январе 2015 года также наглядно продемонстрировал, насколько велики различия в отношении к религиозным символам между радикально настроенными сторонниками ислама и приверженцами секулярного мировоззрения.

Даже если не вдаваться в непосредственную оценку тех или иных событий, можно тем не менее сделать вывод: вопрос соотношения религиозных чувств и свободы выражения мнения, понимаемой в том числе как свобода творчества, стал сегодня серьезной общественной проблемой. Этот вопрос порождает множество других: о границах законного протеста против потенциально оскорбительной для религиозных людей информации, о необходимости этических правил для журналистов и лиц творческой профессии, о возможности публичного выражения мнений в отношении религии, о соотношении прав верующих и атеистов, а также о степени ответственности государства за сохранение межрелигиозного мира.

#### Особое значение

Усиление влияния религии на европейское общество стало объективной реальностью в начале XXI века. Если социологам середины прошлого столетия, воспитанным на идее постепенного вымирания религии в обществе прогресса, было свойственно преуменьшать значение религиозных процессов в европейских странах, то сегодня они наблюдают рост интереса к этой сфере. Во многом такая тенденция связана с кризисом традиционного европейского жизненного уклада,

вызванного резким потоком мигрантов. Известно, что собственная религиозная принадлежность приобретает особое значение для человека, помещенного в чуждую культурную среду. Соответственно, обостряются и конфликты на религиозной почве. Для современной европейской цивилизации, которая является продуктом эпохи Просвещения, главным является уже не противостояние различных религий как таковых, а конфликт между секулярным (светским) и религиозным сознанием.

Вопросы защиты чувств верующих в той или иной форме поднимаются религиозными лидерами на площадках международных организаций. Так, рост на глобальном уровне примеров религиозной нетерпимости и насилия (включая исламофобию, антисемитизм и христианофобию), проявляющихся, в частности, в формировании негативных стереотипов, констатируется в Итоговом документе Конференции ООН по обзору Дурбанского процесса<sup>1</sup>. В частности, в тексте говорится о недопустимости проявления агрессии по отношению к носителям религиозных взглядов, которая оправдывается принципами



свободы совести и свободы выражения мнения (ст. 12).

Призыв уважительно относиться к религиозным убеждениям каждого человека прозвучал на площадке Совета по правам человека ООН («Борьба против диффамации религий», резолюция 7/19 от 17.03.2008 года). Совет выразил сожаление в связи со случаями глумления над религиозной символикой. Он также обратил внимание на то, что недопустимо сознательно формировать отрицательные стереотипы в отношении религий, их приверженцев и почитаемых лиц средствами массовой информации, политическими партиями и различными группами. В тексте резолюции государствам рекомендуется запретить распространение расистских и ксенофобских идей и материалов, направленных против любой религии и ее последователей и представляющих собой подстрекательство к расовой и религиозной ненависти, вражде и насилию.

#### На российской почве

После скандальной акции Pussy Riot в Храме Христа Спасителя Россия также попыталась запретить публичное

оскорбление священных символов. Так, 29 июня 2013 года был подписан Федеральный закон № 136-ФЗ «О внесении изменений в ст. 148 Уголовного кодекса Российской Федерации и отдельные законодательные акты Российской Федерации в целях противодействия оскорблению религиозных убеждений и чувств граждан». Согласно новой редакции статьи, публичные действия, совершенные в целях оскорбления религиозных чувств верующих, наказываются штрафом в размере до 300 тыс. рублей, либо принудительными работами на срок до одного года, либо лишением свободы на тот же срок.

Новый российский закон вызвал широкий общественный резонанс: прозвучали обвинения в посягательстве на свободу слова, свободу творчества и права неверующих. Было неоднократно заявлено о противоречии такого подхода основополагающим европейским стандартам в сфере свободы совести. В этой связи стоит более подробно разобраться в природе этих стандартов, а также в основных критериях, сформированных в законодательной и правоприменительной практике европейских стран.

Соблюдение принципов свободы совести и свободы слова в равной степени гарантировано принятой Советом Европы в 1950 году Европейской конвенцией о защите прав человека и основных свобод (далее — ЕКПЧ), участником которой является и Россия. Так, ст. 9 ЕКПЧ защищает свободу мысли, совести и религии. В то же время в ней перечислены случаи, в которых государство может частично ограничить эту свободу. О свободе выражения мнения и возможных причинах ее ограничения, в свою очередь, говорится в ст. 10. Споры между государствами, а также жалобы частных лиц на нарушение конвенции рассматриваются Европейским судом по правам человека (далее — ЕСПЧ или Страсбургский суд). Именно в практике ЕСПЧ сложилось то понимание соотношения свободы творчества и защиты религиозных чувств, которым должны руководствоваться страны, подписавшие Европейскую конвенцию, в том числе и Российская Федерация.

#### Прерогатива государства

Существует стереотип о пристрастности ЕСПЧ в вопросах рели-

#### СПРАВКА

Европейский суд по правам человека (ЕСПЧ создан в 1959 г., находится в г. Страсбурге, Франция) — международный судебный орган, рассматривающий межгосударственные споры и жалобы физических и юридических лиц на нарушения Европейской конвенции о защите прав человека и основных свобод (ЕКПЧ, 1950 г.), допущенные государствами членами Совета Европы. Россия ратифицировала ЕКПЧ в 1998 г., признав, таким образом, юрисдикцию Страсбургского суда в вопросах толкования и применения положений конвенции. С этого времени один из судей ЕСПЧ является представителем России.

Европейский суд — не высшая инстанция для российской судебной системы, он не может отменить вынесенное российскими судами решение. ЕСПЧ рассматривает только конкретные жалобы. Но он вправе констатировать нарушение и присудить финансовую компенсацию. Постановления суда обязательны для стран-ответчиков, их неисполнение может привести к исключению из Совета Европы. Нередко суд предписывает стране принять «меры общего характера», чтобы исключить дальнейшие нарушения. Под влиянием ЕСПЧ было внесено немалое количество изменений в рос сийское законодательство, в частности в уголовно-исполнительной и судебной сферах.

гии, в частности о принципиальной дискриминации судом традиционных христианских Церквей или поддержке исключительно новых религиозных движений. Но он не имеет под собой достаточных оснований. Так, в известном деле о распятиях в государственных школах Италии  $(Лаутси и другие против Италии)^2$ ЕСПЧ не согласился с мнением, будто размещение в школьных классах хри-

стианских символов противоречит принципу нейтральности государства и нарушает права нехристиан<sup>3</sup>.

ЕСПЧ в своих постановлениях скрупулезно анализирует все обстоятельства конкретного дела, а также зачастую предлагает общие принципы, которыми необходимо руководствоваться во всех аналогичных случаях в дальнейшем (то есть складывается прецедентная практика). Рассматривая дело, суд отвечает на несколько стандартных вопросов. Например: вмешивалось ли государство в гарантированные конвенцией права, основывалось ли оно при этом на законодательстве, преследовало ли законную цель, а также было ли такое вмешательство «необходимым в демократическом обществе» и со-

Прояснить позицию ЕСПЧ в отношении защиты чувств верующих можно на основе ключевых дел, в которых заявителями оспаривались меры, предпринятые государством в качестве наказания за публичное оскорбление верующих.

При анализе практики ЕСПЧ прежде всего стоит обратить внимание на предусмотренные конвенцией ограничения свободы выражения мнения, которая не носит абсолютного характера. Государство вправе устанавливать такие ограничения в интересах национальной безопасности, для обеспечения общественного порядка, в целях предотвращения беспорядков или преступлений, а также для охраны здоровья и нравственности.

С точки зрения Страсбургского суда, основная ответственность за эффективное обеспечение прав и свобод лежит на национальных властях. Поэтому ЕСПЧ предоставляет государству некоторую свободу усмотрения в рамках установленных границ. Пределы этой свободы в сфере религии и морали в большой степени зависят от конкретных обстоятельств и национального контекста. Здесь, по мнению суда, нужно принимать во внимание, что общепринятой европейской практики, которая могла бы обеспечить защиту прав верующих в случае нападок на их религиозные убеждения, не существует. То, что может каким-либо образом оскорбить этих людей, существенно зависит от места и времени, особенно с учетом растущего религиозного многообразия в мире.

Суд отмечает, что властям конкретной страны гораздо проще определить требования, необходимые для защиты свободы вероисповедания, глубинных религиозных чувств и убеждений от оскорбительных высказываний, чем международному судье, поскольку они напрямую и непрерывно наблюдают за общественной жизнью своих стран<sup>4</sup>. Иными словами, Европейский суд осознает ограниченность своей компетенции в вопросах, связанных с религией. Такая позиция ЕСПЧ очень важна, учитывая историческую, культурную и политическую специфику различных стран — членов Совета Европы.

#### Дух терпимости

С одной стороны, суд справедливо отмечает, что верующие должны проявлять терпимость по отношению к инакомыслящим, мириться с неприятием их собственных религиозных убеждений другими лицами, а также с распространением воззрений, которые прямо или косвенно противоречат их вере. Однако, с другой стороны, чрезвычайно важна форма, в которой выражается неприятие религии или полемика с ее доктринами. Крайние формы противодействия религиозным убеждениям могут рассматриваться как нарушение свободы вероисповедания, гарантированной ст. 9.

Так, например, было установлено судом в деле Институт Отто Премингера против Австрии<sup>5</sup>. Тогда австрийские власти на основании обращения католической епархии Инсбрука запретили к демонстрации и затем конфисковали кинофильм «Любовный собор». В ленте содержались насмешки над христианским вероучением. Соответствующая статья «об оскорблении религиозных верований» была в Уголовном кодексе Австрии. При этом прокатчик фильма, подавший жалобу на действия властей в ЕСПЧ, отрицал факт оскорбления и подчеркивал, что каждый человек был вправе сделать собственный выбор и не смотреть фильм.

Страсбургский суд согласился с позицией представителей Австрии, что вмешательство государства преследовало правомерную цель, так как провокационное изображение объектов религиозного культа оскорбили религиозные чувства верующих. И, следовательно, дух терпимости, который является отличительной чертой демократического общества, был злонамеренно нарушен.

Что же касается свободы выражения мнения, на которую ссылались заявители, то в постановлении суда говорится, что существует и сопряженная с этой свободой ответственность — она подразумевает необходимость избегать выражений, которые «беспричинно оскорбительны для других, являются ущемлением их прав и не привносят в публичные обсуждения ничего, что способствовало бы общественному прогрессу». Поэтому естественно, что в некоторых обществах могут быть предусмотрены санкции или меры по предотвращению неподобающих нападок на священные для верующих имена и предметы.

В итоге Страсбургский суд признал, что провокационное изображение объектов религиозного почитания оскорбило религиозные чувства верующих, уважение которых гарантировано Европейской конвенцией. Вмешательство же государства, основанное на положениях австрийского Уголовного кодекса, защитило верующих от публичного выражения другими лицами своего мнения в провокационной манере.

Таким образом, государство имеет право принять меры для ограничения отдельных форм общественного поведения, если они несовместимы с уважением к свободе мысли, совести и религии других лиц — включая передачу информации и конкретных идей6.

#### Постановления ЕСПЧ по некоторым делам

#### Дело «Уингроу против Соединенного Королевства» (1996 г.)

Британский кинорежиссер Найджел Уингроу в 1989 г. снял фильм с эротическим подтекстом под названием «Видения экстаза» — о духовном опыте католической святой Терезы Авильской (XVI в.). Режиссеру было отказано в получении прокатного сертификата на основании норм британского уголовного права о богохульстве, под которым понимались «уничижительные, бранные, грубые или нелепые материалы, касающиеся Бога, Иисуса Христа или Библии». ЕСПЧ счел, что цель вмешательства властей состояла в том. чтобы оградить религиозную тему от недолжной трактовки что соответствует защите «прав других лиц». Следовательно, запрет не нарушал права на свободу выражения мнения, гарантированного ст. 10 Европейской конвенции.

#### «Лаутси и другие против Италии» (2011 г.)

В 2009 г. ЕСПЧ вынес постановление, в котором возмущение родителей размещением распятий в учебных классах государственных школ Италии (противоречие принципу светскости) было признанно законным. После подачи правительством Италии апелляции дело было пересмотрено высшей инстанцией ЕСПЧ — Большой Палатой. Повторное слушание состоялось с участием в качестве «третьей стороны» членов Европейского парламента и ряда неправительственных организаций. Большая Палата не нашла признаков дискриминации нехристиан в факте наличия в школах «пассивных религиозных символов», который подчеркивает историко-культурную значимость христианства и не является формой принуждения к исповеданию религии.

#### «Мерфи (Murphy) против Ирландии» (2003 г.)

В 1995 г. одной из протестантских общин Ирландии отказали в трансляции рекламного телевизионного ролика на основании закона, запрещающего трансляцию рекламы, подготовленной в религиозных целях. Судебные инстанции признали законность запрета.

Европейский суд счел, что государство вправе принимать ограничительные меры в сфере вещания, так как аудиовизуальные СМИ оказывают мощное воздействие на человека. ЕСПЧ счел убедительными аргументы правительства, которое утверждало, что ослабление ограничений в этой сфере внесет разногласия в ирландское общество с его особой чувствительностью в вопросах религии и пойдет вразрез с принципом идеологического нейтралитета в вешании.

В русле такого подхода находятся постановления ЕСПЧ по делам Уингроу против Соединенного Королевства<sup>7</sup> и Мерфи против Ирландии<sup>8</sup>. В контексте защиты религиозных убеждений важно, что на всех накладывается обязанность по мере возможности избегать того, что может оказаться необоснованно оскорбительным и даже оскверняющим чьи-либо религиозные ценности Европейский суд допускает применение определенных защитных мер со стороны государства для того, чтобы у отдельных людей не сложилось ощущения, что их религиозные представления стали объектом необоснованных и оскорбительных нападок.

#### Вмешиваться, но аккуратно

В то же время следует отметить, что в ряде постановлений по этому вопросу ЕСПЧ не удалось достигнуть единогласия. Так, не все члены суда в деле Институт Отто Премингера против Австрии согласились с окончательным решением вопроса о соотношении прав, гарантированных ст. 9 и 10 Европейской конвенции В постановлении приводится совместное особое мнение трех судей: свобода слова является одной из фундаментальных опор демократического общества, она применяется не только по отношению к «безобидной» информации или идеям, но также и в отношении тех, которые шокируют, обижают или вызывают обеспокоенность у государства или части населения. Если эта свобода используется лишь в соответствии с общепринятым мнением, в ее гарантии нет смысла. Поэтому государство должно очень аккуратно вмешиваться в дела, связанные в осуществлением права на свободу слова. Пределы усмотрения в этой области не могут быть широкими<sup>9</sup>.

Даже если потребность в запретах и будет очевидна, то соответствующие меры должны быть «соразмерны преследуемой правомерной цели». Согласно устоявшейся практике, суд рекомендует стремиться к другому, менее репрессивному решению проблемы<sup>10</sup>.

Аналогичным образом в деле Уингроу против Соединенного Королевства двое из судей, согласившись в целом с общим постановлением, сочли необходимым более точно обозначить свою позицию, и двое других выразили особые мнения. В основном они касались несоразмерности вмешательства государства в конкретном деле. В частности, необходимость уголовного закона, предусматривающего ответственность за богохульство, была названа «весьма спорной»<sup>11</sup>.

#### Выводы

В настоящее время в России еще не сформирована практика применения законодательства о защите чувств верующих. Тем не менее представляется возможным сделать некоторые выводы на основании сформулированных Страсбургским судом положений, чтобы в дальнейшем избежать подачи соответствующих жалоб в ЕСПЧ против Российской Федерации.

Вопрос соотношения религиозных чувств и свободы творчества является чрезвычайно чувствительным и требует соблюдения принципов взаимного уважения и отказа от демонстративно провокационного поведения с обеих сторон. Любые конфликты такого рода имеют большой общественный резонанс и способствуют нарастанию напряженности в обществе.

Государство должно предупреждать такого рода противостояния и соблюдать баланс интересов, но делать это разумно и при необходимости быть готовым к поиску компромисса между представителями различных взглядов.

#### СПРАВКА ОБ АВТОРЕ



Юрий Валерьевич Зудов — кандидат исторических наук, кандидат богословия, доцент Православного Свято-Тихоновского

гуманитарного университета. Родился в 1977 г. Окончил ПСТГУ по специальности «религиоведение» и МГИМО (У) МИД России по специальности «юриспруденция». Сфера научных интересов современное западное богословие, Новейшая история западного христианства, церковно-государственные отношения, межхристианский диалог. Член международной научной сети Global Network of Research Centers for Theology, Religious and Christian Studies.

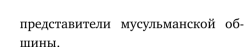
И, конечно, важно стремиться к разрешению мировоззренческих конфликтов в рамках существующего правового поля только путем уважительного диалога. Ведь ради содействия миру и обеспечения единства общества в рамках такого диалога можно при необходимости уточнить и российскую законодательную базу.

- 1 Итоговый документ Конференции ООН по обзору Дурбанского процесса (Женева, 24.04.2009 г.) [Электронный ресурс] — Режим доступа: http://www.mid.ru/bdomp/ns-dqpch nsf/416a07318ecf41dd432569ea00361456/ 432569ee00522d3cc325759f006097e1/\$FILE/durban review\_outcome\_document%20(rus).pdf. <sup>2</sup> Lautsi and others v. Italy. N 30814/06. Judgment
- 18 03 2011
- 3 Ibid. § 62-77
- <sup>4</sup> Wingrove v. the United Kingdom. N 17419/90. Judgment 25.11.1996. § 58.
- <sup>5</sup> Otto-Preminger-Institut v. Austria. N 13470/87. Judgment 20.09.1994.
- <sup>6</sup> Эта позиция суда сформулирована в том числе в Kokkinakis v. Greece
- Wingrove v. the United Kingdom. § 52. <sup>8</sup> Murphy v. Ireland. N 44179/98. Judgment 10.07.2003.
- Совместное особое мнение судей Палм, Пекканена и Макарчика, § 3 в Otto-Preminger-Institut v. Austria. <sup>10</sup> Там же. § 7.
- 1 Особое мнение судьи де Мейера. § 4 в Wingrove v. the United Kingdom

## Неонацисты угрожают православной приходской общине в Берлине

Нападению со стороны ультраправых экстремистов подверглась община православного прихода св. равноапостольного князя Владимира в районе Марцан-Хеллерсдорф в восточной части Берлина. Накануне Пасхи неизвестные привели в действие взрывчатку, подброшенную в почтовый ящик храма. Кроме того, члены организации, именующей себя «Легион Кенигсберг», в течение двух месяцев разбрасывали на территории храма листовки с оскроблениями и угрозами поджечь здание церкви. «Русские ведьмы, мы больше не намерены терпеть вас в Марцан-Хеллерсдорфе. Убирайтесь вон или пощады не будет», — говорится в них.

Полиция в настоящий момент не располагает сведениями, кто конкретно скрывается за названием «Легион Кенигсберг». Ясно только, что речь идет об одной из неонацистских группировок. «Сейчас полиция полностью контролирует ситуацию. Происшествие получило широкий резонанс, им заинтересовались в Бундестаге. В частности, вице-президент Бундестага Петра Пау направила обращение полицай-президенту Берлина по поводу расследования этого дела», — говорит настоятель Владимирского храма протоиерей Петр Пахолков. По словам отца Петра, это первая атака неонацистов на русский православный приход. До этого их жертвами становились в основном



Сама госпожа Пау в эксклюзивном комментарии «Журналу Московской Патриархии» отмечает: «Эта экстремистская выходка внушает серьезное беспокойство. На прошлой неделе не только храм Князя Владимира, но и немецко-русская школа в Марцане стали жертвами агрессии со стороны радикальных группировок. Без сомнения, это дело рук неонацистов, которые на протяжении последних месяцев сеют панику среди иностранцев, проживающих в районе Марцан-Хелленсдорф, в том числе тех, которые оказались в Берлине в статусе беженцев, и угрожают им физическим насилием. И я очень надеюсь, что берлинская полиция всерьез воспримет этот инцидент. Лично меня случившееся крайне обеспокоило, поскольку едва ли не впервые за последние десятилетия активность неонацистов проявилась в открытом насилии». По словам Петры Пау, в последнее время на ее личный адрес также неоднократно поступали угрозы от правых экстре-

Инцидент вызвал возмущение у местных жителей, которые заинтересованы в поддержании добрососедских отношений с иммигрантами. Они надеются, что подобные случаи не повторятся, но по совету полиции сохраняют бдительность. Не расслабляются и члены приходской общины.



Победы», — говорит отец Петр. В МИД России потребовали от властей ФРГ тщательно расследовать нападения на русский храм в честь святого князя Владимира и школу. «Посольство России в Берлине незамедлительно направило в МИД ФРГ ноту с требованием к германской стороне провести тщательное расследование произошедшего и принять все меры для исключения подобного в будущем», — говорится в распространенном в Москве комментарии уполномоченного МИД РФ по правам человека Константина Долгова.

Временный деревянный храм в честь святого равноапостольного князя Владимира в районе Марцан-Хеллерсдорф был построен и освящен в 2014 году. Его площадь — 225 м<sup>2</sup>, вместимость — около 250 человек. В будущем на территории, где сегодня расположена церковь, планируется строительство духовно-просветительского центра, который будет включать в себя каменный храм на 400-500 человек, воскресную школу, библиотеку, приют для паломников, хоспис, детский сад и др.

Диакон Евгений Мурзин

## Во что верят студенты?

#### РЕЛИГИОЗНОСТЬ И ОСОБЕННОСТИ РЕЛИГИОЗНОГО ПОВЕДЕНИЯ УЧАЩИХСЯ СТОЛИЧНЫХ УНИВЕРСИТЕТОВ

Сотрудники факультета социальных наук ПСТГУ провели полномасштабное социологическое исследование в главных университетах Москвы и Санкт-Петербурга. Его цель — изучение механизмов формирования духовно-нравственной культуры в студенческой среде. Предметом исследования стали вопросы ценностных ориентаций студентов, уровень религиозности и особенности религиозного поведения реципиентов. В качестве еще одного источника информации ученые использовали данные нижегородских социологов, проводивших похожее исследование в прошлом году.

#### Кто есть кто?

В результате опроса выяснилось, что к исповедующим православную веру отнесли себя почти 48% учащихся. Мусульман, иудеев и представителей других нехристианских конфессий оказалось всего 5%, католиков и протестантов и того меньше — 3,7%. Атеистами себя назвали 18% студентов, а тех, у кого своя вера, — 14%. Таким образом, вопрос о религиозном выборе студентов выявил почти треть учащихся вне конфессионального поля. Это крайне важная группа, требующая, как нам кажется, особого внимания со стороны православного духовенства и катехизаторов. Примечательно, что, согласно данным опроса нижегородской молодежи в 2014 году, свою принадлежность к Православию обозначили 70,1% опрошенных. При этом стоит учитывать, что опрашивались не только студенты, но и другие группы молодежи. По данным того же опроса, к атеистам отнесли себя 9,3% респондентов. Причем как осознанная мировоззренческая позиция атеизм характерен, согласно утверждениям авторов исследования, для более взрослых людей (после 25 лет), атеизм среди студентов до 25 лет объясняется нигилистическими установками,



свойственными их возрасту. Возможно, такое объяснение лучше раскрывает и наши данные, и тот факт, что именно среди студенчества заметен процент атеистов и агностиков (32%). Не стоит забывать и то, что опрашивались студенты столичных вузов, причем самых крупных и престижных, что, видимо, накладывает свой отпечаток. В регионах, как правило, люди и проще, и более традиционны. Примечательно, что в нижегородском исследовании так же, как и в нашем проекте, процент тех, кто отнес себя к другим нехристианским (мусульмане, буддисты, кришнаиты, неоязычники и т.д.) религиям, суммарно составил не более 5%, что может свидетельствовать об устойчивой, но относительно небольшой в обществе группе тех, кто не разделяет христианского вероучения (рис. 1).

Итак, мы наблюдаем, что основная часть учащихся светских вузов причисляет себя к Православию. Это свидетельствует о том, что именно эта конфессия остается и сегодня основной в российских городах постсоветского пространства (на это же указывают социологи нижегородского исследования). Примечательно, что не верующих в Бога — не столь значительное число, как можно было бы предположить для постатеистического общества: 18%. При этом 70% учащихся можно назвать верующими (правда, не всегда в христианского Бога) людьми.

Исследование 2014 года нижегородских социологов подтверждает наши выводы: доля неверующей молодежи составляет 21,2%, уверенно верующими себя назвали 39,1%, а к группе «сомневающиеся верующие» отнесли себя 34,9% (что в общей сложности составляет 74%). Как видно, данные близки к полученным нами результатам. Это свидетельствует о приблизительно одинаковом распределении ответов как среди учащихся столичных университетов, так и среди региональной молодежи.

#### Две столицы

При сравнении ответов студентов МГУ и СПбГУ можно заметить,

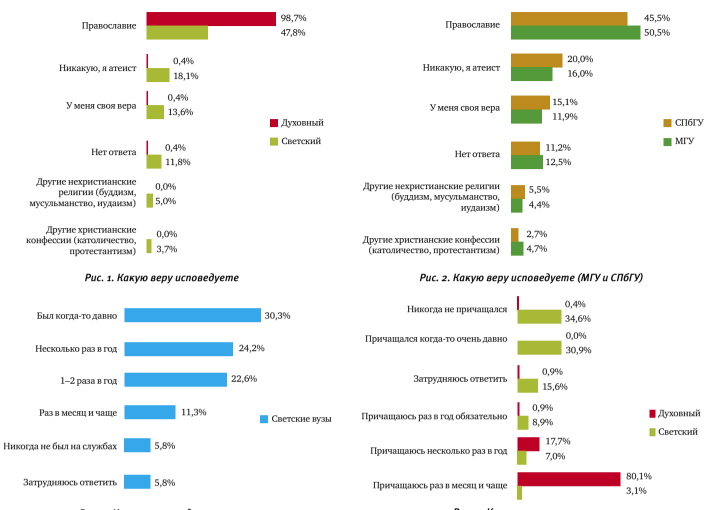


Рис. 3. Как часто заходите в храм

Рис. 4. Как часто причащаетесь

в процентах (рис. 2). Это указывает на особенности религиозности учащихся Московского и Петербургского университетов. Например, среди учащихся МГУ несколько больше тех, кто называют себя православными, а среди студентов СПбГУ тех, кто причисляют себя к атеистам, к тем, у кого своя вера. И хотя эта разница в процентах на первый взгляд кажется не столь заметной, тем не менее уже сейчас можно говорить об имеющихся расхождениях. При дальнейшем рассмотрении религиозного поведения учащихся эти различия становятся всё более заметными, что, как нам кажется, связано в первую очередь с известными особенностями двух столичных городов (и, соответственно, их главных университетов), один

что есть небольшие расхождения

из которых всегда был европейски ориентированным и менее традиционным.

Как же верит студенческая молодежь столичных университетов? Каковы особенности ее религиозного поведения? Мы проанализировали ответы на вопросы, которые задавались тем, кто причислил себя к исповедующим Православие.

Первое, что выяснялось, — это частота посещения светскими студентами богослужений и православного храма (рис. 3).

Среди назвавших себя православными треть студентов была на богослужении в храме когда-то давно, еще 24% учащихся бывают в храме несколько раз в год. Обращает на себя внимание тот факт, что тех, кто делает это несколько чаще, чем несколько раз в год, еще 23%. Таким образом, около половины всех учащихся светских вузов в течение года так или иначе заходят в православные храмы, но делают это от случая к случаю, чаще всего не принимая участия в богослужениях и таинствах. Тех, кто вообще никогда не был на службах в православном храме, — 6%. Посещающих православные богослужения относительно регулярно меньше тех, кто бывает в храме совсем редко и нерегулярно, — 11%. Тем не менее их несколько больше, чем совсем не посещающих храм. Примерно эти же самые 11% составляют «ядро», «костяк» православного церковного студенческого сообщества. Примечательно, что нижегородские социологи насчитали 8,8% регулярно посещающих религиозные службы (хотя бы раз

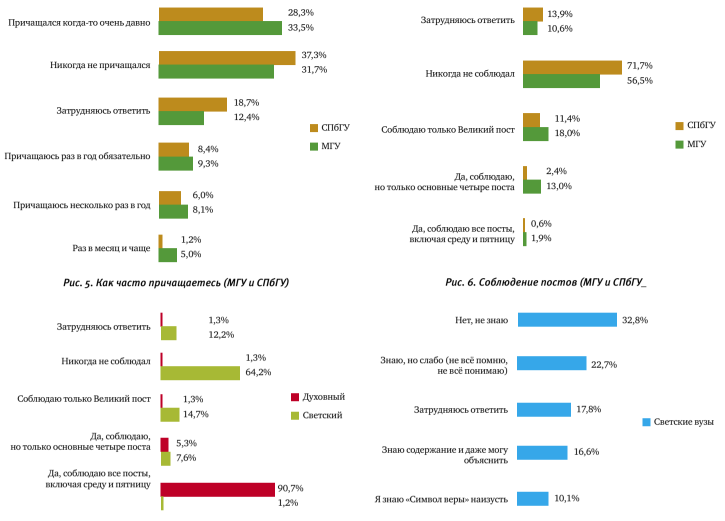


Рис. 7. Соблюдение постов

Рис. 8. Знание «Символа веры»

в месяц), что близко к 11%, полученным ПСТГУ. Это говорит о том, что мы имеем дело с весьма устойчивой и приблизительно равной группой.

Описываемая картина и процентные соотношения характерны (особо не различаются) как для Московского, так и для Петербургского университета. Это указывает на то, что в смысле посещения богослужений религиозное поведение православных учащихся примерно одинаково. При этом нижегородские коллеги фиксируют, что хотя современная молодежь и называет себя верующей, но не всегда участвует в религиозных службах и таинствах. Это объясняется, по мнению коллег, постсекулярными мировоззренческими тенденциями, при которых религиозная идентичность связана не столь-

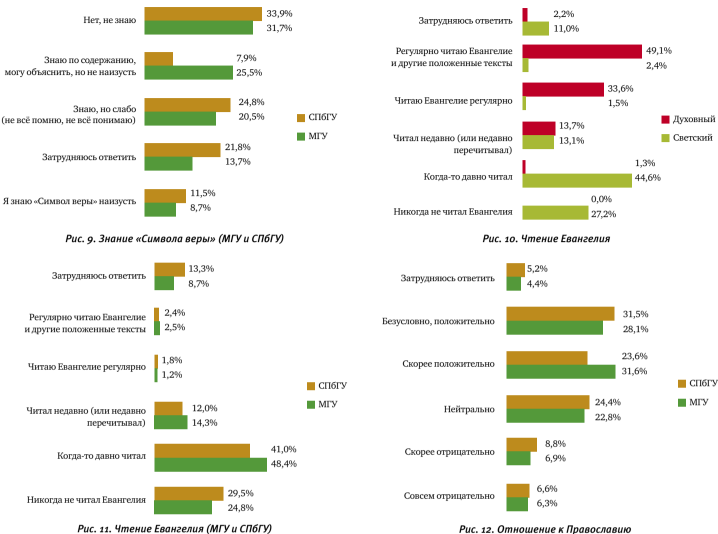
ко с социальной реализацией, сколько с личностно-персональными переживаниями, свойственными прежде всего протестантизму.

#### Причастие и посты

Еще одними показателями, выявляющими особенности религиозного поведения студентов столичных университетов, стали частота их участия в Таинстве Евхаристии и соблюдение ими церковных постов. Здесь мы наблюдаем существенные дополнения к картине воцерковленности студенческой молодежи. Обнаруживаются и «проблемные области» (рис. 4).

Подавляющее большинство студентов опрошенных светских вузов (почти 66%) либо никогда не причащалось, либо причащалось когда-то очень давно, что говорит об отсутствии такой практики в религиозном поведении учащейся молодежи столичных университетов. Высокий процент студентов (почти 16%), затруднившихся ответить, свидетельствует о том, что респондентам было сложно отвечать на этот вопрос. Это можно объяснить и тем, что некоторые опрошенные не поняли, о чем шла речь, само понятие «причастие» им не знакомо.

Причащающихся несколько раз в год оказалось 7%. Тех, кто причащается регулярно, раз в месяц и чаще, — 3%. В сумме оба показателя составляют 10%. Это число тех, кого мы чуть ранее назвали ядром православного церковного студенческого сообщества. Еще 9% составлют те, кто обяза-



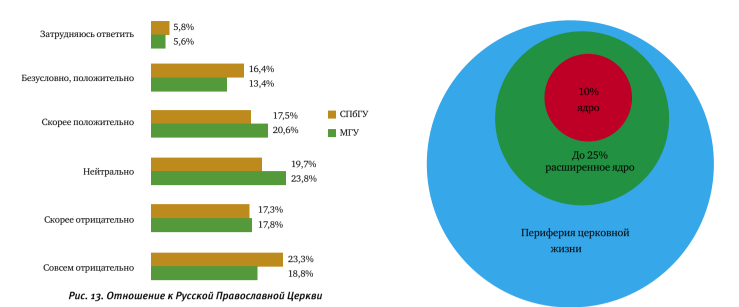
тельно участвуют в Евхаристии хотя бы раз в год. Предположительно это та группа студентов, которая причащается раз в год на большой праздник, как правило на Пасху или Рождество Христово. Таким образом, суммарно мы получаем группу студентов, 19% тех, кто в той или иной степени приступает к таинству. Причем регулярное причащение, на наш взгляд, является показателем воцерковленности студентов лишь отчасти, так как вместе с тем может быть свидетельством того, какой евхаристической традиции придерживается тот или иной студент. Здесь это стоит учитывать. Как известно, в общей сложности можно назвать три традиции: 1) раз в год — практика обязательного причащения, принятая в Российской империи; 2) несколько раз в год — практика, характерная во времена Российской империи для наиболее благочестивых христиан; 3) раз в месяц и чаще — возвращение к практике частого причащения, принятой в древней Церкви.

Несмотря на это, число причащающихся студентов столичных университетов не велико, особенно в сравнении со студентами духовного вуза, для которых причастие является главным таинством их религиозной жизни. Основная же часть студентов светских вузов, называющих себя православными, — это не включенная в евхаристическую жизнь Церкви молодежь. Отметим, что об этом же говорят данные нижегородского исследования, в котором сообщается, что «для многих верующих молодых людей

посещение религиозных служб и соблюдение обрядов не является важной стороной их религиозной жизни».

Вместе с тем надо признать, что сам факт наличия 19% причащающихся свидетельствует о существовании в столичных университетах такой группы верующей молодежи, которая приобщена к главному таинству Православной Церкви.

Сравнивая данные Московского и Петербургского университетов (рис. 5), мы обнаруживаем существенные различия, указывающие, что учащиеся МГУ к Таинству причастия на фоне всеобщего исключения данной практики из повседневного религиозного опыта студентов прибегают заметно чаще, чем студенты СПбГУ.



Соблюдение постов как еще один вид религиозной практики также мало популярен среди студентов Московского и Петербургского университетов (рис. 1), о чем свидетельствует весьма высокий процент тех, кто никогда в своей жизни не постился (64%) Соблюдающих пост — 24%, из них — 1,2% (а это всего 1–2 человека из всей выборки) тех, кто не нарушает среду и пятницу. Еще 7,6% — тех, кто соблюдает основные четыре поста, и почти 15% — Великий пост. Таким образом, можно сказать, что практика соблюдения постов не входит в еженедельный норматив религиозного поведения православного студента столичных университетов, но для отдельной группы учащихся (24%) важно поститься один или четыре раза в год.

Обратим внимание, что среди никогда не соблюдавших пост также больше учащихся Петербургского университета (71,7%), что указывает на особенности религиозного поведения назвавшихся православными студентов СПбГУ. Для них пост и причастие не являются основополагающими религиозными практиками.

#### «Символ веры»

Анализ религиозного поведения светских студентов через знание

«Символа веры» (рис. 8) показывает, что наизусть этот текст знают 10% учащихся (те же 10%, которых мы отнесли к ядру верующей студенческой молодежи). Еще 17% студентов знают «Символ веры» по содержанию и могут объяснить, чему он посвящен. Таким образом, чуть более четверти (26,7%) опрошенных в той или иной степени демонстрируют знакомство с «Символом веры». Эта четверть (19–25%) — число тех студентов, которые, очевидно, образуют в исследовании отдельную группу верующих студентов. Они, может быть, не столь ревностны в исполнении церковных предписаний, чем входящие в «ядро», но также входят в церковную ограду. Условно мы обозначали эту группу как расширенное ядро. Таким образом, всё отчетливее проявляется существование в столичных вузах как минимум трех групп православных верующих студентов: 1) ядро (это 10–11%); 2) расширенное ядро (19– 25%); 3) те, кого мы отнесли к так называемой периферии церковной

Почти 33% не знают «Символа веры», что указывает на отсутствие каких-либо серьезных познаний относительно той веры, которую они исповедуют, то есть Православия.

И наконец, еще 23% студентов практически не знают «Символа веры». Они признаются, что не всё помнят, не всё понимают. В результате можно утверждать, что половина всех учащихся (53%) столичных университетов слабо знакома с основами православного вероучения, представленными в «Символе веры». На наш взгляд, это важная информация для преподавателей и священников, читающих курсы по духовно-нравственному воспитанию в вузах. На нее стоит обратить особое внимание.

Есть различия в данных Московского и Петербургского университетов (рис. 9). Интересно, что в университете Северной столицы почти в три раза меньше таких учащихся, которые знают и даже могут объяснить «Символ веры», но прочесть наизусть уже не могут (в отличие от учащихся МГУ). Кроме того, существенно больше среди студентов СПбГУ оказалось и тех, кто затруднился ответить на этот вопрос. Таким образом, можно предположить, что для опрошенных СПбГУ «Символ веры», не на слуху и не входит в повседневное прочтение.

#### Евангелие

Еще одним показателем религиозного поведения стало чтение Евангелия и других священных текстов. Эти данные мы представляем в сравнении с духовными вузами (рис. 10) и обнаруживаем, что никогда не читала Евангелие почти треть светских студентов (27%), тогда как почти 45% хотя бы раз в жизни знакомились с этим текстом. Напрашивается вывод: несмотря на то что регулярное чтение Евангелия является каждодневной практикой лишь для 4% студентов светских вузов, значительная часть православных учащихся все-таки интересовалась этим текстом, когда-то он был прочитан. В итоге Евангелие не является совсем незнакомой книгой для почти 62% учащейся молодежи столичных вузов. Еще 17% из них — те, кто перечитывал текст Евангелия совсем недавно или перечитывают его регулярно.

Сравнительный анализ двух университетов (рис. 11) опять показал различия и несколько большие проценты никогда не читавших Евангелия среди студентов Санкт-Петербургского университета. Обращает внимание и тот факт, что студентов Московского университета, читавших Евангелие когда-то давно, так же больше, нежели в Петербургском университете. Всё это указывает на то, что учащиеся университета Северной столицы в меньшей степени склонны обращаться к Священному Писанию, чем студенты МГУ.

#### Оценки лояльности

В исследовании помимо изучения религиозного поведения студенческой молодежи для нас было важным зафиксировать отношение учащихся светских вузов к Православию как к основной и культурообразующей религии страны и к Русской Православной Церкви как социальному институту. Таким образом, мы надеялись получить оценки лояльности по отношению к двум разным субъектам, первый из которых представлен конфессионально, второй — институционально.

Наибольшую лояльность учащиеся светских вузов высказывали по отношению к Православию в целом (рис. 12). По мере персонифицирования субъекта степень лояльности заметно снижается (далее см. графики в приложении). Безусловно, положительно к Православию относятся 31,5% учащихся Московского университета и 28% Петербургского университета. К Русской Православной Церкви в высшей степени положительно относятся уже 16% учащихся МГУ и 13% опрошенных СПбГУ (рис. 13). Выражая свое отношение к Православию, учащиеся столичных университетов были в меньшей степени склонны давать нейтральные, мало содержательные оценки, они были более точными и ясными. Глядя на графики, мы также обнаруживаем, что при переходе к оценке отношения от одного субъекта к другому проценты отрицательных ответов существенно увеличиваются. Для сравнения: к Православию в целом совсем или скорее отрицательно относятся 13% учащихся Московского университета и 15% Петербургского, к Русской Православной Церкви свое отрицательное отношение выразили уже почти 37% опрошенных МГУ и почти 41% студентов СПбГУ (в три раза выше, чем при оценке Православия).

Очевидно, что степень лояльности среди учащихся столичных университетов особенно велика по отношению к Православию. Есть лояльность и по отношению к Церкви, но она заметно ниже. На это обстоятельство, как нам кажется, стоит обратить особое внимание, так как подобная ситуация часто бывает следствием манипуляций в СМИ. На эти результаты существенным образом могло повлиять общественное мнение, которое складывалось по отношению к Церкви в период

так называемых информационных атак, которые совпали по времени с проведением опросов в 2012 году.

#### Выводы

Главный вывод исследования: учащаяся молодежь при всей своей лояльности к Православию, при желании верить слабо приобщена к православной традиции, мало знает о своей вере, почти не живет церковной жизнью. Это говорит не только об отсутствии религиозных практик в их семейном воспитании, но и о том, что ни в школе, ни тем более в вузе эта традиция не поддерживается. Называя себя православными, большинство студентов по своим представлениям остается далеким от Церкви. Этот важнейший исследовательский вывод позволяет утверждать, что религиозное воспитание и просвещение учащейся молодежи необходимо вести не только в школах, но и в вузах, так как очевидно, что это пробел в системе базовых представлений о культурной и религиозной традиции той страны, в которой им предстоит жить и трудиться.

Вместе с тем не стоит забывать, что уже сегодня в столичных университетах есть по крайней мере две группы православных верующих студентов, в повседневную жизнь которых в той или иной степени входят причастие, пост, знание «Символа веры» и т.д. Эти группы (ядро и расширенное ядро) являются тем основанием, той закваской, которая при деятельном участии пастырей может существенно повлиять на духовный климат столичных университетов.

Игорь Рязанцев, профессор, декан факультета социальных наук ПСТГУ, Мария Подлесная, замдиректора Информационно-аналитического центра факультета социальных наук ПСТГУ, Иван Козлов, замдекана факультета социальных наук ПСТГУ

## В Сочи ждут православных паломников

Сочи у многих ассоциируется с курортом, туризмом и спортом. Безусловно, это белоснежные вершины Кавказа, зеленые склоны, лазурное море и совсем еще новый комплекс олимпийских объектов. Но у города есть и духовная жизнь, есть свои святыни, своя церковная история, которая связана с первыми апостолами — Андреем Первозванным и Симоном Кананитом, освятившими в I веке своей проповедью эту землю. Узнать об этом подробнее предлагает сочинский паломнический центр «Преображение», недавно созданный по благословению митрополита Екатеринодарского и Кубанского Исидора.

#### Башмачки святителя Спиридона

Наш автобус мчится по великолепным транспортным развязкам, построенным к Олимпиаде. Со мной — еще 25 руководителей паломнических служб России, приехавших познакомиться с программой, которую предлагает СПЦ «Преображение». «Сочи уникален тем, что здесь паломничество можно совместить с оздоровлением. Мы так и построили программу: пять дней — поездки к святыням и пять — отдых на море. Каждую группу окормляет православный священник», — говорит духовник центра протоиерей Александр Мензелинцев. Священнику — 34 года, он полон энергии и творческих сил. Отец Александр активно развивает не только приходскую жизнь, он на протяжении уже четырех лет организует паломнические

поездки для прихожан к святыням России и дальнего зарубежья. Так, по благословению митрополита Екатеринодарского и Кубанского Исидора из поездки на остров Корфу к мощам святителя Спиридона отец Александр привез башмачки Тримифунтского святителя, которые теперь находятся один — в Преображенском храме Хосты, а другой — в Краснодаре, в храме Великомученика Георгия Победо-

«Впервые оказавшись у мощей святителя Спиридона, я почувствовал такую радость и благодать, что мне захотелось привезти с Корфу святыню и для своего храма, например башмачки святого. Рассказал об этом владыке, и с его архипастырского благословения мои мечты

словению я уже летел на Корфу, где каждый год митрополит Керкиры меняет стоптанные башмачки на ногах святителя. Это чудо весь православный мир понимает как прямое указание на то, сколько трудится святитель Спиридон, ходя по миру и помогая людям, просящим его помощи. Готов засвидетельствовать: когда митрополит Керкирский Нектарий снял башмачки с ног святого Спиридона, я сам увидел, что подошвы их были изношены и на них были даже комоч-

Священник планирует сделать Корфу одним из постоянных маршрутов СПЦ «Преображение». Ведь географическое положение Сочи таково, что через Босфор, а затем Дарданеллы можно легко попасть в Эгейское





Комплекс гостиничных зданий «Красная поляна»



Храм Св. князя Владимира в Сочи



цию, Святую землю, святыни Италии и православного Египта — колыбели монашества.

#### Паломничество это путь к Богу

Для протоиерея Александра Мензелинцева идея организации паломничества стала органичным продолжением миссионерского служения, которое он начал, будучи настоятелем храма Вознесения Господня в поселке Горноправдинске (Ханты-Мансийский район, 380 км от Сургута). Ему пришлось восстанавливать храм XVIII века и организовывать воскресную школу для шеститысячного поселка. И, кроме того, проповедовать, служить, крестить в удаленных от Горноправдинска поселках, добраться до которых зимой можно только по зимнику (дорога, проложенная в непроходимых местах по снегу. — Aвт.), а летом по реке Иртыш. «Я заметил, что у людей была большая духовная жажда, поэтому в каждом поселке мы организовали молитвенные дома», — говорит отец Александр. Он провел на Севере десять лет. Говорит, что и дальше бы там служил, но заболела одна из трех дочерей, врачи посоветовали сменить климат. Так и оказался в Хосте.

«Для меня самая главная цель паломничества не только посещение святых мест, хотя через это человек соприкасается со святынями, а всетаки возможность более глубокой молитвенной жизни, — размышляет священник. — У меня в поездках были случаи, когда далекий от Церкви человек, прикасаясь к святыням, менялся: другими становились его мировоззрение, образ мыслей и отношение к жизни. На мой взгляд, с нами происходит нечто подобное тому, что произошло с Закхеем. Он из любопытства, желая узнать, кто же такой Иисус из Назарета, и не имея возможности из-за своего маленького роста Его увидеть, взбирается на дерево. Но Христос не просто позволил ему увидеть Себя, но посещает его. И после этого Закхей меняется кардинально. Так и мы, не имеющие порой возможности (по разным причинам) познать Христа в трудах молитвы и воздержания, изменяемся за труд, подобный Закхееву. Господь входит в душу человека, обновляет и преображает ее. Поэтому мы и назвали наш центр "Преображение"».

Потребность в подобной миссии уже давно созрела в Сочи. Дело в том, что епархиальная паломническая служба находится в Краснодаре, расстояние до него от Сочи — 300 км. В Большом Сочи, протянувшемся на 150 км вдоль моря от Адлера до Лазаревского, живет более 500 тыс. человек, город в год посещает более миллиона гостей. Этим обусловлен высокий интерес к паломническим поездкам со стороны не только прихожан 54 храмов города. Конечно, можно и в турагентство обратиться или самому съездить, но паломничество со священником создает особую атмосферу. Это и совместная молитва, и возможность услышать грамотный ответ на волнующий вопрос, подойти к таинствам исповеди и причастия, что особенно важно для каждого православного христианина. «Конечно, мы можем не только отправлять в па-



Протоиерей Александр Мензелинцев

ломничество по святым местам России и зарубежья, но и организовать качественный прием в нашем городе, ведь в Сочи много православных святынь», — добавляет отец Александр.

Автобус проезжает мимо строящегося храма святого праведного Феодора Ушакова, где после завершения строительных работ и будет располагаться СПЦ «Преображение». Свечкой вытянувшись ввысь, с цоколем, отделанным плиткой под песчаник, он словно вырастает из крепостной стены и венчается крестом, похожим на якорь. Рядом планируется построить паломническую гостиницу на 50 мест.

На территории храма установлен памятник святому праведному воину адмиралу Феодору Ушакову. Несмотря на то что храм не отделан изнутри, он уже привлекает внимание моряков, которые приезжают сюда из Геленджика целыми группами.

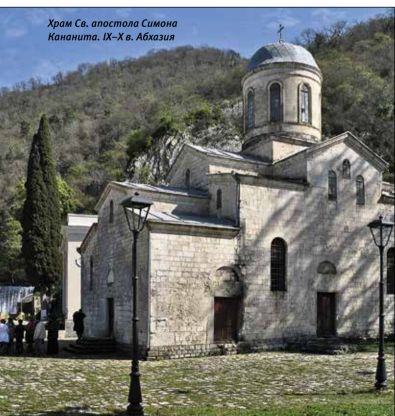
#### Гиды

«Самый ранний храм на территории Сочи был построен в VI веке», прерывает нашу беседу голос экскурсовода. — Прямоугольное здание, вытянутое с запада на восток, стояло на территории совхоза "Южные культуры" в Адлере вплоть до 1954 года. Но когда решили построить водопровод, вдруг выяснилось, что оно мешает, и его снесли».

Лицо каждого паломнического центра — это его гиды. И в этом смысле СПЦ «Преображение» очень повезло. Татьяна Шевцова, историк по образованию, экскурсовод высшей категории. Такое ощущение, что она не заранее подготовленный текст пересказывает, а буквально делится своими впечатлениями, словно все описываемые ею события с многовековой историей происходили на ее глазах. 23 года она водит самые популярные экскурсии для гостей и жителей Сочи и постоянно работает в архивах, глубже изучая историю региона.









А Наталья Шевченко — научный сотрудник лаборатории мировых цивилизаций Международного и прикладного сетевого центра фундаментальных и прикладных исследований Сочи. Как горный турист исходила все горы в округе. Она может быть также гидом по горным экскурсиям, что наверняка привлечет молодежь. Наталья увлекательно рассказывает о христианской истории Кавказа и современной православной жизни Абхазии.

От нее группа узнает, что большинство средневековых сочинских храмов было построено во времена Абхазского царства и располагалось в нынешних Хосте, Лесном, Каштанах, на горе Ахун, под горой Ефрем. К сожалению, сегодня можно увидеть только их руины, в частности вблизи поселков Лоо и Ахштырь (это останки храмов соответственно X-XIV и XI-XIII веков). Но сохранившиеся древние византийские храмы есть в Абхазии. И их посещение также в программе СПЦ «Преображение».

Абхазия — это праздник бесконечного тепла, солнца и фруктов. Это гостеприимство местных жителей, которое начинается с улыбки пограничника: «Добро пожаловать в Абхазию». Это древние храмы и крепости под открытым небом. Один из них — храм священномученика Ипатия в Гаграх, строительство которого ученые относят к IV веку. Те, кто молился в таких храмах, куда, к счастью, нечасто загля-

Православный паломнический центр в городе Сочи дает возможность всем желающим, как православным верующим, так и делающим лишь первые шаги на пути к истине, открыть для себя духовные ценности современного города. Увидеть своими глазами то, что Сочи — это не только море, горы и уникальная природа, но и огромные культурные и духовные традиции, основа которых — Православие. Ведь паломничество обогащает духовно, укрепляет веру и позволяет своими глазами увидеть и побывать в местах, столь близких православному сердцу.

Исидор, митрополит Екатеринодарский и Кубанский

дывают вездесущие любители древностей, вспомнят, какое необычное чувство охватывает душу, едва переступаешь порог. Время поворачивается вспять, и невидимая сила переносит на 16 веков назад.

#### Святыни сочинских храмов

Из двадцати одного дореволюционного сочинского храма до наших дней дошли всего четыре. Возле старейшего из них, Свято-Преображенского храма, останавливается наш

Уже четыре года его настоятель протоиерей Александр Мензелинцев. Храм построен в 1911 году (см.: ЖМП. 2015. № 4), на его территории разбит апельсиново-мандариновый сад, плоды которого отец Александр раздает своим прихожанам. Священник с особой любовью отзывается о трудах протоиерея Ильи Быстрова, нынешнего епархиального секретаря митрополита Екатеринодарского и Кубанского Исидора, который много сделал для благоукрашения храма и окружающей территории. Отцу же Александру выпало поменять в храме иконостас и достроить воскресную школу. Ее 50 воспитанников кроме церковных предметов знакомятся здесь с прикладным искусством шитьем, рукоделием, пескографией, хореографией, бисероплетением, есть театральная студия, шахматный клуб и др. «Одно дело, когда дети сызмальства знают о Боге, а другое — когда мы подводим их к вере через прикладное искусство. Смотришь, ребенок раз-два пришел в школу, месяц ходит, а потом и мама пришла на исповедь, а за ней и папа», — делится опытом отец Александр.

Каждый сочинский храм уникален. Так, храм Великомученика Пантелеимона — один из новых, внешне выглядит как киевский храм Апостола Андрея Первозванного, построенный по проекту архитектора Бартоломео

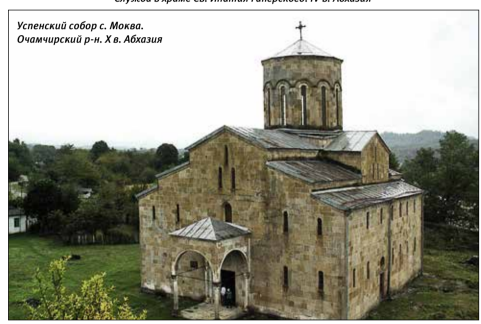
#### Стоимость паломнического тура «Сочи XXI-го века»

| Проживание (отель)                                                                                                            | Продолжительность | Стоимость     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------|
| «Sea galaxy»,<br>Стандарт (двухместный): Wi-fi, сплит-система, душ, балкон, сейф. Завтрак.                                    | 9 дней / 8 ночей  | 31 000 рублей |
| «Арт-отель», I категория, двухместный, двухкомнатный, ванная, туалет, балкон, телевизор, сплит-система, холодильник. Завтрак. | 9 дней / 8 ночей  | 24 000 рублей |
| «Арт-отель», IV категория Юг, двухместный (удобства в коридоре). Завтрак.                                                     | 9 дней / 8 ночей  | 14 500 рублей |

Контактный телефон СПЦ «Преображение» 8 (928) 447-3474; 8 (918) 307-7810



Служба в храме Св. Ипатия Гангрского. IV в. Абхазия



Растрелли в 1754 году. На Сочинской земле его построил архитектор Федор Афуксениди. В этом храме шепот в алтаре отчетливо слышен на верхнем клиросе, что позволяет священнику, не отходя от престола, тихо давать необходимые указания хору во время богослужения, при этом молящиеся в храме его не услышат. Как это получилось, не знает даже сам Федор Иванович: никакие специальные расчеты он не делал и голосники в стену не закладывал. В этом храме также хранится частица нетленных мощей

священномученика Киприана, которую настоятель протоиерей Николай Хлынин по благословению митрополита Исидора получил из Ватикана после долгой переписки.

В храме Нерукотворного Образа Христа Спасителя, построенном к сочинской Олимпиаде, рядом с которым возведен комплекс для престарелых одиноких священников, под алтарем на цокольном этаже находится рака с мощами неизвестного святого, найденными при раскопках древней базилики VIII-IX веков во время археологических исследований Имеретинской низменности в непосредственной близости от места строительства храма. Мощи находились под алтарем базилики и предположительно датируются Х веком. Определить, кто этот человек, пока не удалось, вопрос исследуется учеными. Но если рассказывать о каждом сочинском храме — получится целая книга, но лучше «прочитать» ее, приехав сюда.

Программа, подготовленная СПЦ «Преображение», очень разнообразна. Паломников ждет мужской монастырь — Крестовоздвиженская пустынь, расположенная в живописных сочинских горах, где пребывает чудотворный образ Божией Матери «Троеручица». Они посетят древние Каманы, где в третий раз была обретена честная голова Иоанна Крестителя и был погребен святитель Иоанн Златоуст (там же находится саркофаг, в котором тело святителя покоилось 30 лет до перенесения в Константинополь). Они смогут приложиться к могиле мученика Василиска Каманского и искупаться в его целебном источ-

«Мы не случайно назвали наш тур "Сочи XXI века", — добавляет директор СПЦ "Преображение" Андрей Гончаров. — Гостей ждут экскурсии по Олимпийскому парку (Имеретинская низменность), по горному кластеру XXII Зимних олимпийских игр "Красная Поляна". Они посетят древнюю абхазскую крепость, расположенную на вершине Иверской горы (Анакопии). И если говорить о нашей концепции — это разнонаправленность: отдых, совмещенный с паломничеством. Ведь многие люди нуждаются и в физическом оздоровлении. Приезжайте, мы вас ждем уже в мае!»

> Алексей Реутский. Фото Александра Чернова, Игоря Белима, Алексея Реутского

## Особая атмосфера тепла и любви

#### РУКОВОДИТЕЛИ ПАЛОМНИЧЕСКИХ СЛУЖБ **ДЕЛЯТСЯ ВПЕЧАТЛЕНИЯМИ О СОЧИ**



#### Людмила Бателова,

ПС «Радонеж-Тольятти»

Я всегда считала, что Сочи — самый дорогой город, а сейчас мое мнение изменилось. То, что предлагает СПЦ «Преображение», вполне бюджетный вариант. А главное, есть кому довериться. Теперь

я буду спокойна за тех, кого отправляю в Сочи. У отца Алек сандра столько энергии, видно, что он буквально горит этой работой. Скажу по опыту, для организации паломнической службы должно быть особенное состояние души, это требует вложения всех твоих сил. И тогда результатом становятся такая же душевность, радушие, какой-то особенный климат, благодаря которому участники поездки сплачиваются, находят единомышленников, новых друзей из разных уголков страны. И им не хочется расставаться.



#### Наталья Беседина, Центр паломничества и туризма «Родник», г. Рязань

Я была приятно поражена службой в хостинском Преображенском храме, у них чудесный хор, священник произнес прекрасную проповедь. Я никогда

не была в Каманах, не поднималась в крепость на Иверскую гору. Эти места меня восхитили своей красотой. И в этой поездке мне на память пришли слова ирландского поэта Томаса Мура: «Человек может объездить весь мир в поисках того, что ему нужно, и найти это, вернувшись домой». Серьезный плюс, что из Рязани до Сочи есть прямой поезд, который идет 20 часов. Пожилые люди — наши самые частые клиенты, они неохотно летают на самолетах. Я очень довольна организацией: меня, например, встретили на машине, хоть я и была одна, рада, что учитывается рацион питания в пост. Часть моей работы — паломнические поездки с учениками воскресных школ. Для них эти подъемы и спуски, лазанье по горам — настоящий,



как они говорят, экстрим. Обязательно привезу сюда детей на осенние и весенние каникулы.



#### Маргарита Фахрутдинова,

ПЦ Кубанской митрополии

Я рада, что в Сочи будет свой паломнический центр, так как вся туристическая индустрия Краснодарского края до последнего времени была связана исключительно с отдыхом или туризмом. Очень важно, что здесь паломничество можно

совместить с отдыхом на море. Мы в митрополии не всегда можем удовлетворить спрос на поездки по святым местам, не всегда набираем группу на международную поездку, а теперь есть возможность объединиться. Паломничество людей душевно сближает, поэтому его и предпочитают туризму. Чем больше отдыхающих СПЦ «Преображение» охватит паломническими поездками, тем больше людей придет ко Христу.



#### Лариса Логвиненко,

ПС «Радонеж-Юг»

Меня очень тронула архаичность Абхазии, это кусочек древней Византии совсем рядом с нами, где народ принял христианство еще до крещения Руси. Это ниточка, связывающая нас со Святой землей.

Кроме того, мне очень понравились благолепие сочинских храмов. Мы с сочинскими батюшками соседи. В нашу паломническую службу в Ставрополе часто обращаются люди всей семьей, которые хотели бы совместить отдых на море с поездками по святым местам. В этом смысле СПЦ «Преображение» для нас просто находка. Еще очень важно, что экскурсия по сочинским храмам совмещена с экскурсией по городу, в котором много достопримечательностей, с великолепными олимпийскими объектами, в частности с семикилометровой набережной с беговой дорожкой.

#### Солнце, метель и полмиллиона

В Светлую субботу на главной аллее ВДНХ прошел ежегодный праздник «Белый цветок», по традиции организованный Синодальным отделом по благотворительности, православной службой помощи «Милосердие» и столичными властями. Фестиваль меценатства и ярмарка милосердия, которые до революции патронировались царской семьей, после возрождения состоялись в пятый раз. Несмотря на ветреную холодную погоду, участие в них приняли несколько тысяч москвичей. Собранных 543 537 руб-

силуэты. Столяры тем временем мастерили сувениры прямо на улице, на глазах у публики. Рядом раскрыла двери «Почта милосердия»: настоящими гусиными перьями можно было подписать открытки и отправить родным и близким. Центром же праздника была цветочная клумба: в обмен на внесенные пожертвования из нее можно было доставать живые белые цветы, а на их место вставлять красные сер-

Для самых маленьких организовали совершенно необычный арт-



лей хватит, чтобы оплатить более 3000 часов ухода за тяжелобольными подопечными службы «Милосердие».

В течение двух дней гости праздника покупали сувениры и поделки на благотворительной ярмарке, пробовали угощения, слушали музыку в исполнении студентов и стипендиатов Благотворительного фонда Владимира Спивакова и других артистов. В белых прозрачных шатрах от непогоды укрывались участники мастер-классов. Особой популярностью пользовалось бисероплетение. Здесь же уличные художники рисовали на гостей шаржи и вырезали изящные урок — по правильной чистке зубов! «Детям непонятно, что значит круговые, вертикальные движения. Им доступнее слова "солнышко", "травка", "небо". Поэтому мы с ними сначала отрабатываем эти движения красками на бумаге, — поясняет значение урока врач-стоматолог Светлана Шевченко. — К сожалению, профилактика детских зубных заболеваний — большая проблема. Поэтому мы и проводим бесплатно такие уроки. А их родители могут сделать пожертвование на добрые дела».

На ВДНХ можно было встретить самых разных людей: одни пришли поддержать организаторов, другие традиционно проводят тут свой досуг. Например, Дарья переводит на ирландский язык произведения русской литературы по религиозной тематике. Последняя ее книга — рассказ Николая Лескова «Христос в гостях у мужика». «Мне очень нравится, когда православные люди свидетельствуют о Христе, выходя за церковную ограду, на примере конкретного дела, говорит она. — А здесь я сегодня потому, что мне близок этот праздник. Мы очень почитаем царскую семью, мой сын назван в честь императора Николая II. "Белый цветок" был большим событием для царской семьи, и теперь это тоже значительное событие».

Супруги Сергей и Анна живут рядом с ВДНХ. Узнали о празднике, заглянув утром в Интернет. «Мы никогда не слышали прежде про "Белый цветок". Считаем, такие праздники необходимы. Они духовно сплачивают народ, потому что рассказывают о наших истоках и традициях», — говорит Сергей. «Милосердие делает человека добрее, радостнее. Не случайно здесь такая душевная, теплая обстановка. Мы не жалеем, что пришли сюда. Заодно и приобрели на пожертвования своим детям раскрашенные футболки», — добавляет Анна.

«За два дня, что длился "Белый цветок", множество людей впервые узнало о наших сестрах милосердия и о нелегком деле ухода за одинокими больными, которому мы посвятили праздник, — говорит руководитель благотворительных программ службы помощи "Милосердие" Владлена Калашникова. — Мы благодарны всем, кто, несмотря на капризы природы, посетил наш праздник и нас, таким образом, поддержал».

> Анна Овсянникова, Алексей Реутский

## «Сахалинский стрелок» осужден на 24 года

Генеральная прокуратура РФ обжаловала решение Сахалинского областного суда по делу сотрудника частного охранного предприятия Степана Комарова, который год назад в соборе Воскресения Христова Южно-Сахалинска убил двоих (монахиню Людмилу (Пряшникову) и прихожанина Владимира Запорожца), ранил шесть человек, а также осквернил храмовые иконы. По мнению прокуратуры 24 года лишения свободы — слишком мягкий приговор для этого преступника, он вполне заслуживает пожизненного заключения.

На вынесении приговора в зале суда присутствовал представитель Южно-Сахалинской и Курильской епархии иерей Василий Иванов, ключарь Воскресенского кафедрального собора.

Вот что отец Василий рассказал корреспонденту ЖМП.

«Так получилось, что я видел этого человека несколько раз. В нашем храме сразу после совершенного им преступления и через год, на суде. Там, в храме, когда его разгоряченного и обезоруженного полиция спросила: "Что ты сделал, зачем ты людей убил?" Он сказал: "Просто захотел и убил". Но через год меня поразило, что я ничего не увидел в его глазах. В них не было ни сожаления, ни надежды на оправдание или хотя бы на понимание. Было такое ощущение, что он весь пустой изнутри. Он не подчинялся никаким командам. Например, при оглашении приговора положено стоять, но он сидел, не обращая внимания на замечания суда и представителей правоохранительных органов.



Я увидел, что он не реагирует ни на кого, что ему глубоко всё равно, что о нем думают окружающие. И также после вынесения приговора у него не было на это никакой реакции. Такое впечатление, что человек совершенно убежден в своей правоте. Он не рас-

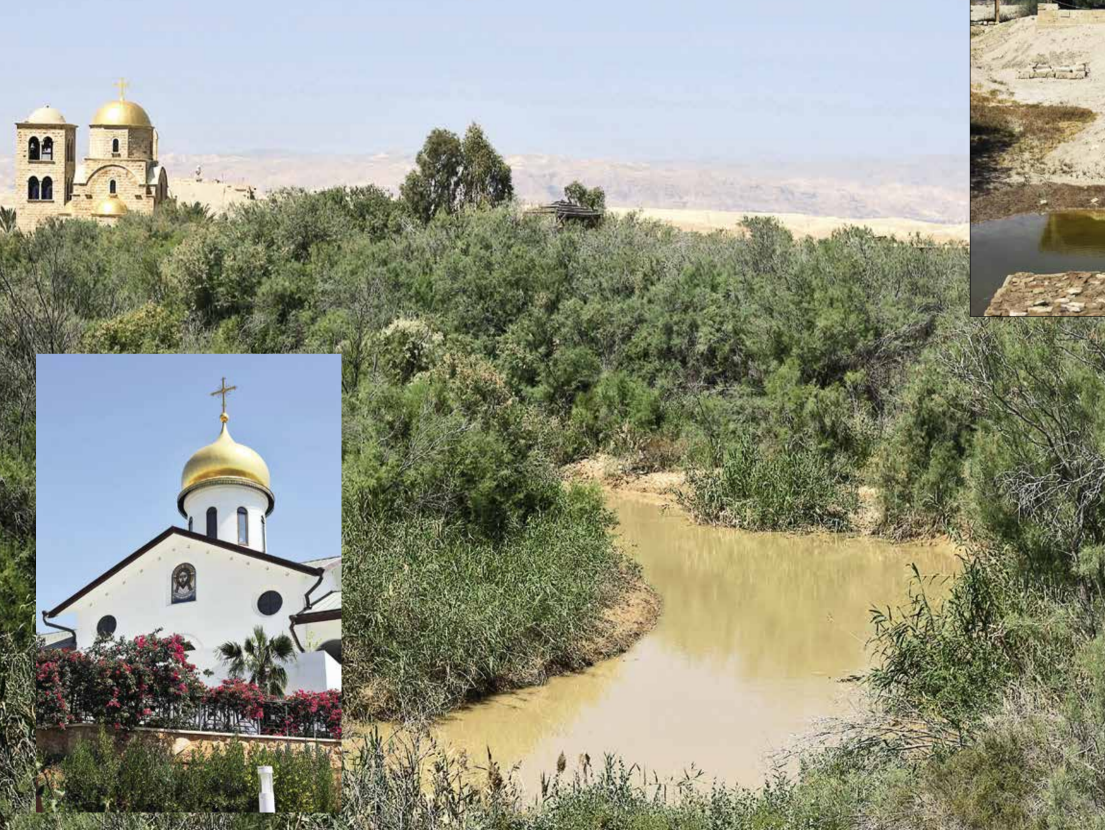
И я могу предположить, почему прокуратура настаивает на более жестком приговоре. Комаров может стать примером для тех, кто ненавидит Русскую Православную Церковь: "Такова моя позиция, и я с нее не сойду". Но этого не должно быть. Общество должно знать, что никто не вправе убивать других людей, потому что они думают и живут иначе, чем тебе хочется, не нарушая ни государственных законов, ни законов собственной совести.

Но есть еще одна проблема, о которой не говорят: когда он совершил убийство и его взяли под стражу, в социальных сетях обнаружилось, что у него много сочувствующих. Люди писали, что он совершил убийство, потому что якобы был пьян и не в себе. Но я этого не заметил. Да и неправда. Преступление он совершил абсолютно трезвый, в здравом уме и рассудке, что, кстати, подтвердила судебная экспертиза. И я считаю, что, когда люди этому сочувствуют, это очень

У нас молодая епархия, и по благословению епископа Тихона мы стараемся вести большую просветительскую, миссионерскую и социальную работу — у нас при соборе создано несколько общественных организаций. Нашей епархии было 20 лет в прошлом году, и мы пытаемся людям донести что-то хорошее и светлое, донести до их сознания христианские ценности. И когда в ответ звучит реакция, дескать, так и надо попам это как раз и пугает. Я считаю, что с людьми с такими призывами надо тоже проводить профилактическую работу. Потому что их убеждения создают определенный настрой в нашем обществе. И после этих трагических событий общество разделилось: есть те, кто осуждает это преступление, и те, кто молчит либо сочувствует убийце. И это в дополнение к тому, что на Сахалине секты и так раздирают наше общество».

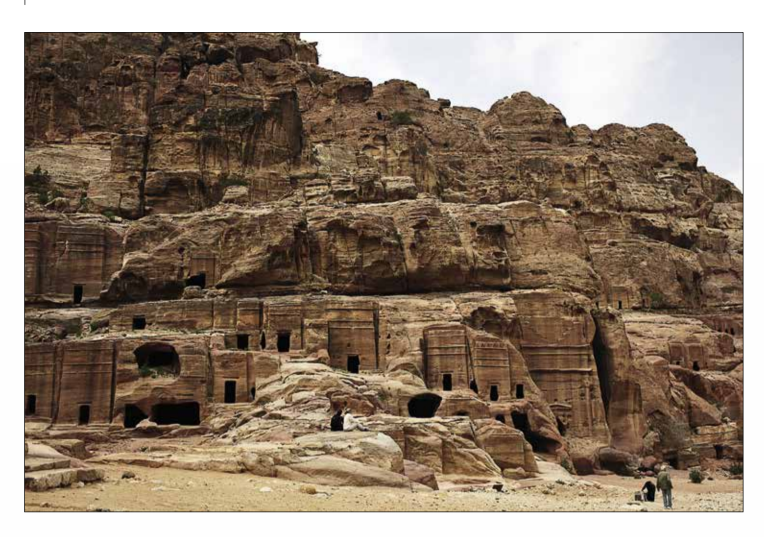
Алексей Ордынский





Иорданию наряду с Израилем называют Святой Землей. Здесь находятся памятные места, связанные с жизнью праведников Ветхого Завета и подвигом христианских подвижников, главным образом, монахов-отшельников и столпников. В долине реки Иордан, есть так называемый холм Илии, откуда пророк был взят живым на небо на огненной колеснице. Одно из самых посещаемых паломниками мест в Иордании — гора Небо. Отсюда Господь показал Моисею Землю Обетованную, в которую ему не суждено было войти. Здесь же великий пророк нашел место упокоения. В Мукавире, среди развалин замка царя Ирода сохранилась подвальная темница, где томился и был казнен Иоанн Предтеча. Неподалеку от израильско-иорданской границы подвизалась преподобная Мария Египетская. Но главная святыня Иордании — место Крещения Спасителя. В византийскую эпоху тут была построена церковь. Сегодня от нее сохранились лишь руины под сооруженным уже в наше время навесом. Как мы знаем из Писания, Иисус Христос часто пересекал Иордан, посещая земли по обоим берегам реки. Так что эта заиорданская территория также часть евангельской истории. Для паломников из России на Иордане построен странноприимный дом со всей необходимой инфраструктурой.

74 ЦЕРКОВЬ И ОБЩЕСТВО 75

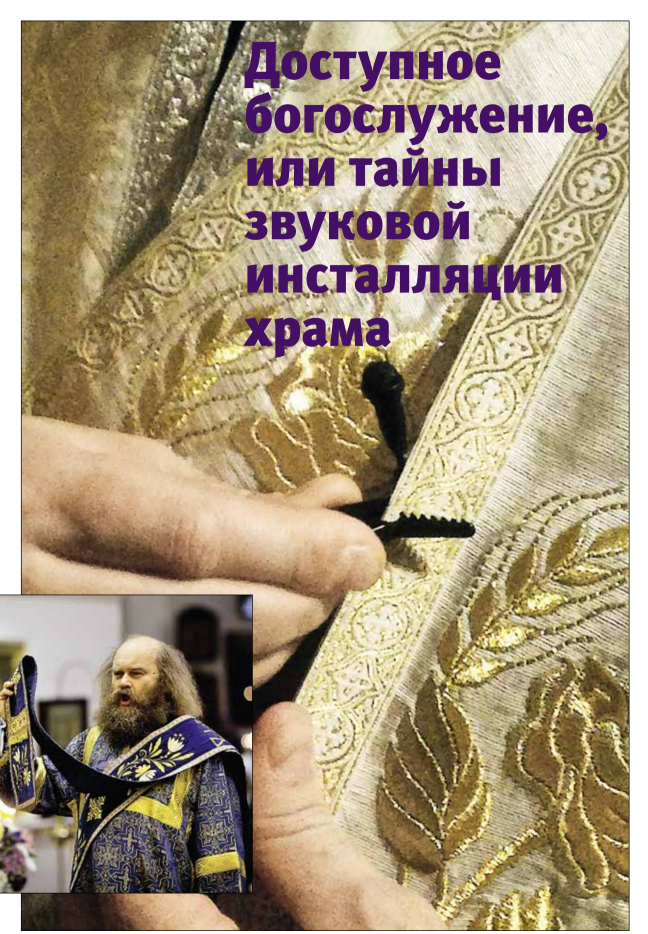








Каждому человеку, приходящему в храм, важно понимать смысл церковной службы, содержание возгласов, молитв и песнопений. Но слова порой звучат неразборчиво, быстро гаснут, не достигая слуха молящихся. Одно дело, если в этом виноваты слабый хор или плохая дикция священника. И совсем другое, если об акустике напрочь забыли проектировщики и строители храма еще на этапе его создания. Своим опытом, как профессионально «озвучить» храм, делятся священники, архитекторы и звукоинженеры.



#### Живая речь более естественна, но...

Священник Димитрий Покровский раньше служил в храме Рождества Христова в селе Варварине (XVII век), а теперь — настоятелем в Елизаветинском храме в Щербинке (Москва), возведенном в 2001 году. 300 лет назад Рождественский храм помещик строил для себя и своих крестьян, которые все помещались в одном приделе. Поэтому записанные в четверике квартеты и квинтеты звучат прекрасно. «Однако во время службы, независимо от силы голоса клира и хора, ее было хорошо слышно только перед алтарем, но в соседнем приделе уже нет. Для небольшого числа прихожан не требовалось звуковой инсталляции», — говорит отец Димитрий.

Елизаветинский храм также невелик размером. И это позволяет клиру обходиться без акустических систем, что очень радует настоятеля. «По первому образованию я звукорежиссер и поэтому, наверное, слишком привередлив к звучанию. Мне не нравится, как сочетаются разные частоты и гармоники при электронном озвучивании. Акустические системы каким-то образом искажают звук, даже высокопрофессиональные. Я считаю, что живая речь для уха — более естественна. Правда, недавно был на Кипре, там в храмах и монастырях во всю пользуются микрофонами. Маленькие, незаметные микрофоны стоят и у хора, и на престоле». В Щербинке сегодня строят еще один, больший по площади, храм — в честь иконы Божией Матери «Всецарица». И, по мнению священника, установки звуковой аппаратуры там уже не избежать.

#### Ситуации

Безусловно, храм — сложное архитектурное сооружение. Чтобы создать хорошую акустику, надо правильно организовать внутреннее пространство с учетом трех частей (алтаря, храма и притвора), подобрать соответствующие материалы. Современные бетон или гипсокартон с красивым звуком не «дружат».

«Вопрос акустики для храма один из ключевых. Хотелось бы, чтобы, независимо от того, где идет богослужение, оно было ясно слышно в любой точке храма и этот звук был естественным. И каждый раз мы решаем эту задачу, пользуясь методами древних зодчих — используем систему голосников (см. словарь) и традиционные строительные и отделочные материака до трапезной не доходит. «После консультации с архитектором мы пришли в выводу, что причина в одном уровне пола и солеи. Пространство для распространения звука под аркой небольшое, а стоящие там люди являются тут естественным препятствием, — говорит настоятель протоиерей Вячеслав Шестаков. — Возможно, решением будет опустить пол на 15 см, каким он был до реставрации 2004 года. В этом случае пространства под аркой для звука будет больше».

Александр Волков, настоятель храма Преподобного Сергия Радонежского в Тарасове (Московская область,



лы, — говорит архитектор Андрей Анисимов. — Но, к сожалению, не все сегодня этим пользуются».

В случае если храм дореволюционной постройки с уже встроенной системой голосников, есть шанс улучшить его акустические свойства. Так, в московском храме Великомученика Георгия на Псковской горке голосники, расположенные в основании сводов четверика, справляются со своей задачей — службу прекрасно слышно во всех уголках храма. Однако, если в храме много людей и они заполняют арку, разделяющую четверик и трапезную часть храма, голос священниосвящен в 2011 году), архитектурой интересуется профессионально. Вопросом акустики он занялся еще на стадии проектирования: и с акустиком говорил, и с несколькими архитекторами. За два года они изучили гору литературы и во всем разобрались. По сделанным расчетам в стены четверика было установлено восемь резонаторов — керамических кувшинов 50 см высотой и 30 см шириной в чреве. «Это только поначалу кажется сложно, а когда вникнешь — особых трудностей нет, — говорит священник. — Нужно также учитывать, что звук тем хуже, чем больше утвари

в храме. На этот случай хорошо бы предусмотреть запасные резонаторы, закрыв их до времени».

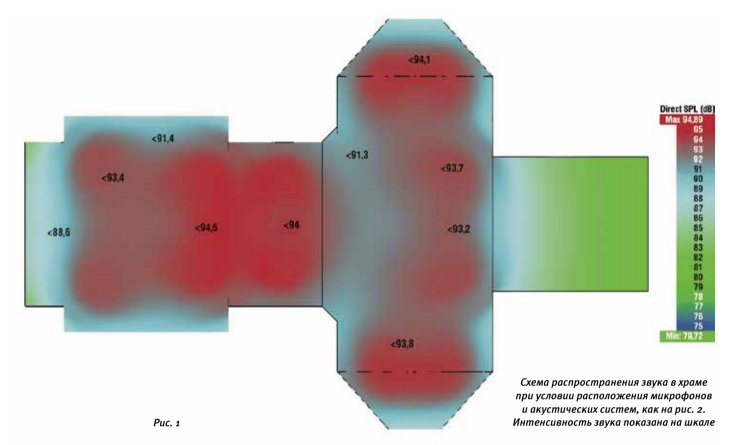
Однако гораздо больше случаев, когда настоятелям не удается найти специалистов. «Сколько я ни спрашивал, никто не сказал, как добиться естественной акустики архитектурным способом. Из чего сделал вывод, что этим вопросом мало кто сегодня владеет. Кто-то слышал о голосниках, но ничего в этом не понимал», - говорит настоятель храма Преподобного Сергия Радонежского на Рязанском проспекте (Москва) протоиерей Виктор Сандар. Он установил в храме электронное озвучивание и теперь убежден, что в его случае это идеальное решение: «Специалисты нам всё рассчитали; кроме того, звук выведен в смежные помещения и на улицу, и служба слышна даже вне храмового пространства».

С электронным озвучиванием пришлось согласиться и протоиерею Александру Балглею (храм Архангела Михаила в Былове) и игумену Алексею (Вылажанину) (храм Святых апостолов Петра и Павла в Лефортове), хотя их храмы построены в середине XIX и в начале XVIII века. «У нас было хорошо слышно службу только в четверике. А в трапезной звук уже гас, и прихожане отвлекались от богослужения», — говорит отец Александр Балглей. Но когда в храме поставили акустические системы, «глухих» мест не осталось. «Поэтому я положительно отношусь к электронному звуку», — добавляет священник. Микрофоны в храме Петра и Павла аккуратно скрыты, их нельзя заметить даже у хора, а священник носит «петличку» — маленький микрофон, спрятанный в облачении.

В храме Святых Петра и Павла в Лефортове со звуком вообще творятся странные вещи. «Бывает, в голосовом плане легко служить, тебя везде слышат. Но иной раз достаточно сложно понять, как звук распространяется по храму, почему быстро гаснет и чем это вызвано», — говорит игумен Алексий. Может быть, проблема в тихих голосах священников? «Если кричать, то звук до конца храма может и дойдет. Но когда в храме много народа, даже тем, кто в центре, не всегда всё слышно, что произносится с амвона». Возможно, какие-то ошибки были допущены еще при строительстве или реставрации. Петропавловский храм никогда не закрывался, но, очевидно, этот факт не всегда гарантирует сохранение хорошей акустики. «Будем ставить электронное озвучивание других решений сегодня, наверное, нет», — размышляет отец Алексий.

Бывают случаи, когда хор и псаломщик находятся на балконе и для стоящих у дверей, под балконом, их голоса не слышны или не разборчивы. Например, в великие праздники при большом стечении молящихся в храме Всемилостивого Спаса подворья Александро-Невского Ново-Тихвинского монастыря Екатеринбурга. «В этом случае мы разместили на балконе микрофоны, а акустические системы направили на "глухие зоны" под балконом», — говорит звукоинженер монастыря Александр Марты-

Установка звуковой аппаратуры позволяет не только усилить голос священника или чтеца, но даже придать ему мягкий, приятный тембр. В этом убежден генеральный директор компании «Звуковое оборудование» Андрей Гончаров, за плечами



которого «озвучка» без малого 30 храмов Москвы и области: «Выпускаемая сегодня аппаратура позволяет сделать и так, чтобы содержание богослужения доходило до всех прихожан в любом месте храма, не усиливая голоса клира и сохраняя их естественность».

Можно по-разному относиться к электронному звуку, но сегодня это одно из наиболее эффективных решений. Какие же компоненты входят в систему звуковой инсталляции и каково их назначение?

#### Батюшка у микрофона

Система звуковой инсталляции для любого помещения, в том числе и храма, состоит из трех блоков микрофоны, устройства обработки сигнала (микшерный пульт, эквалайзер, процессор эффектов, усилители) и акустические системы (АС) (см. словарь). По опыту Андрея Гончарова самый минимальный набор для звуковой инсталляции храма средних размеров включает в себя один

радиомикрофон (для служащего священника), два проводных — в алтаре и на клиросе (если там же находится чтец), один микшерный пульт, один усилитель, один эквалайзер и четыре акустические системы.

Хотя в каждом конкретном случае всё зависит от конфигурации храма, потребностей и возможностей прихода. Так, в храме Цесаревича Димитрия при Первой городской больнице места расположения микрофонов определили, наблюдая за тем, как идет богослужение. И в дополнение к перечисленному пришлось кое-что докупить. В частности, радиомикрофон для произносящего проповедь (его специально выносят на штативе на солею — как выяснилось, это очень удобно). И один проводной микрофон

### Словарь

Голосники (резонаторы) — керамические сосуды или камеры небольших размеров, использующиеся в кладке стен или сводов для улучшения акустики в помещении.

Акустическая система (АС) — устройство для воспроизве-

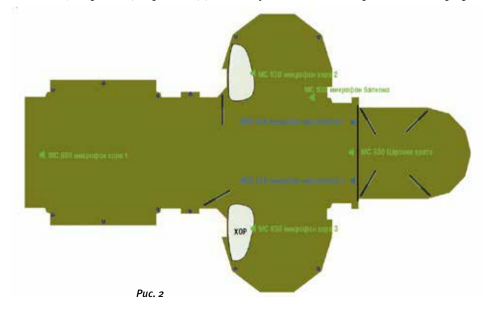
Микшерный пульт (микшер) — электронное устройство, предназначенное для сведения воедино звуковых сигна-

Эквалайзер — электронное устройство, меняющее тембр голоса и уменьшающее последствия попадания звука из АС в микрофон (что может привести к гулу и свисту). С помощью эквалайзера можно также значительно повысить разборчивость речи, не увеличивая громкость голоса. Существуют два типа эквалайзеров. Параметрический всегда есть в микшерном пульте на каждом канале (на входе)

и графический, который может быть встроен в пульт, но чаще применяется как самостоятельный прибор. В нашей статье мы говорим о графическом, отдельном от микшерного пульта. Разница в типе и назначении. Параметрические призваны настроить звучание каналов пульта между собой (например, микрофонов), а графические влияют на звучание акустических систем. Задача графического эквалайзера — уровнять звучание акустических систем. В процессе этого выравнивания — устранение обратной связи, повышение громкости и создание приятного тембра получаются исключительно как побочный эффект.

Процессор эффектов — электронное устройство, предназначенное для обработки звука.

**Усилитель звуковых частот** — прибор для усиления электрических колебаний, соответствующих слышимому человеком звуковому диапазону частот (16-20 000 Гц).



Журнал Московской Патриархии/5●2015



Микшерные пульты (вверху и внизу справа), эквалайзеры и подусилители (внизу слева)





для священника, произносящего возгласы на солее (его укрепили на Царских вратах).

Микрофоны бывают двух видов проводные и беспроводные. Беспроводные микрофоны — это микрофонная радиосистема, включающая в себя помимо самого микрофона передатчик, который крепится на поясе, и приемник радиосигнала. Приемник расположен в стойке с остальной аппаратурой и соединен проводом с микшерным пультом (микшер), установленным в стойку.

Какой микрофон лучше по качеству и надежности? Любой специалист скажет, что проводной. У проводных микрофонов звук чище,

чем у радиосистемы. У них нет лишнего звена преобразования звукового сигнала, и со звуковым оборудованием (микшером) он соединяется напрямую — проводом. Радиомикрофон же должен быть всё время в зоне «видимости» приемника сигнала. И если между ними возникает препятствие — например, священник заходит за колону или в притвор — звук может пропасть. Решить вопрос помогают специальные всенаправленные антенны, продающиеся отдельно от радиосистем.

«На качество звука влияет и численность людей в храме с включенными мобильными телефонами», — делится опытом алтарник и звуко-инженер

храма Святого благоверного царевича Димитрия при Первой городской больнице Сергей Савин. Еще один недостаток — для радиомикрофона требуются батарейки. И, наконец, радиосистема дороже, чем проводной микрофон. Надежная радиосистема стоит не менее 15-30 тыс. рублей, а хороший проводной микрофон 5-6 тысяч. Единственные достоинства радиомикрофонов, заставляющие мириться со всеми их недостатками, мобильность (им не требуется кабель) и незаметность для глаз прихожан. Не случайно один из типов радиомикрофонов из-за маленького размера называют «петличкой», так как его можно легко скрыть в одежде.

#### Экономика и экономия

Что лучше: доверить приобретение оборудования и всю работу специалистам? Купить всё самим исходя из имеющегося бюджета, а потом уже пригласить специалистов, чтобы его установить и настроить? Всё от «а» до «я» сделать самим?

«Лучше сразу пригласить специалиста, который профессионально определит, какое и где оборудование установить, — говорит Андрей Гончаров. — Но если вы никогда не имели с ним дел, то на разговор со специалистом пригласите знакомого профессионального музыканта, который уже работал со звукооборудованием». Он может задать гостю «неудобные» вопросы по сути разговора, и тому придется обосновывать перечисленные в смете расходы. «Ведь если вы в этом ничего не понимаете, фирме не составит труда обосновать уровень необходимых, по их мнению, затрат», — добавляет Сергей Савин.

Найти специалистов звукоинженеров нетрудно, достаточно набрать в интернет-поисковике фразу «звуковая инсталляция храмов». Хотя «сарафанное радио» тоже никто не отменял. В некоторых случаях оно работает даже лучше. Всегда можно прийти в другой храм и послушать, как всё звучит. К слову, для Андрея Гончарова идеальный заказчик тот, кто уже немного побыл «сам себе звукорежиссером» в «озвученном» храме, пощупал руками аппаратуру и знает, в частности, чем одно электронное устройство отличается от другого.

«Если у прихода есть свой звукорежиссер, инженер-электрик, инженер-монтажник, то можно делать всё самим, — уверен Сергей Савин. — Хотя это может быть долго, потому что сотрудников придется отвлекать от их основной работы».

Во сколько обойдется «озвучка», зависит от стоимости оборудования.

Китайское стоит дешевле, в том числе и радиомикрофоны, чем ведущие мировые бренды — Sennheiser, Shure, AKG, Audix и пр., которые производят в Германии, Австрии и США. Цена вопроса — надежность, долговечность, качество звука. Ведь громкость не единственная функция, которая требуется. Может возникнуть и ситуация, когда дешевый микрофон откажет, причем в самый неподходящий момент. Специалисты сходятся во мнении, что оборудование должно быть надежным, а значит, микрофоны уж точно не китайские. «На микрофонах, усилителе и колонках лучше не экономить», — считает Сергей Савин. «Но если есть возможность, лучше обойтись вообще без радиомикрофонов, ограничившись только проводными. Ведь их тоже можно умело скрыть (см. справку)», — добавляет Андрей Гончаров. По его опыту, чтобы озвучить храм вместимостью 500-600 человек, потребуется около 300–470 тыс. рублей, при условии что всё оборудование будет от китайских производителей. Вот минимальный набор аппаратуры, который выполнит задачу звукоусиления или трансляции звука в храме. Его стоимость зависит от качества звука и надежности:

одна радиосистема — 12–30 тыс. рублей;

два проводных микрофона со стойками — 16-30 тыс. рублей;

микшерный пульт — 15–30 тыс. рублей;

эквалайзер — 15–32 тыс. рублей; усилитель — 17–50 тыс. рублей; 4 аудиосистемы — 40–60 тыс. руб-

кабели — 50-60 тыс. рублей; монтажные материалы — 30-40 тыс. рублей;

строительные работы — 80–100 тыс. рублей;

настройка аппаратуры — 20-30 тыс. рублей.

#### СПРАВКА

Есть два типа сигнала — микрофонный (от микрофонов) и усиленный (от усилителя к акустическим системам). Есть кабели микрофонные и акустические. Проблема микрофонных проводов фон, который возникает из-за влияния силовых проводов под напряжением 220 В, если микрофонные и силовые провода прокладывать параллельно друг к другу на большое расстояние. Это «лечится» применением микрофонного кабеля в фальгированной оплетке или удалением микрофонных проводов от силовых. Проблема же усиленных сигналов, идущих по акустическим кабелям, — потеря высоких частот при большой длине кабеля (больше 50 м) — из-за сопротивления провода. Это можно исправить, увеличив сечения кабеля до 4 мм<sup>2</sup> и использования кабелей из 99%-й меди.

Понятно, что чем лучше оборудование, тем оно дороже. От стоимости оборудования зависят: надежность, точность передачи звука, склонность к появлению акустической обратной связи (иначе — возбуждение, или «заводка» микрофонов), уровень шумов и необходимость управления пультом во время богослужения.

«Приведенный здесь бюджет позволяет поставить оборудование, когда всё будет слышно и голос будет четкий. Но звук будет такой, словно вы слышите объявление на вокзале или разговор по рации. Одних это устраивает, других — нет. Но, если вы захотите заменить его, всё придется выбросить и купить более дорогое, в том числе и кабели, — предупреждает Андрей Гончаров. — Какой выход? Копить. Был случай, когда нас пригласили через два года после первого визита. Иногда настоятель просто вывешивает объявление: «Братья и сестры! Собираем на звуковое оборудование». По оценке Андрея Гончарова, комплект оборудования для действительно хорошего звука с учетом роста цен будет стоить не менее 800 тыс. рублей.

Где и как сэкономить? Можно своими силами провести монтажные работы, например проложить кабель. Так, в храме Царевича Димитрия никому со стороны не доверили штробить стены (в частности, в алтаре). Эту работу выполнили рабочие храма под чутким руководством старосты. «Наш храм — памятник архитектуры, любые изменения в нем — вопрос очень важный», — говорит Сергей Савин.

Некоторая экономия может получиться и при приобретении микшерного пульта. Ведь в храме не нужен студийный микшер, и его можно купить с ограниченными функциями. Не всегда требуется и эквалайзер. И если микрофон и АС находятся в разных помещениях (например,



Система управления звуком

при трансляции богослужения в трапезную), эквалайзер не нужен вовсе.

#### Трансляция в другие помещения и на улицу

Для трансляции в смежные помещения используется так называемая стовольтовая передача звукового

сигнала, в которую включено большое количество громкоговорителей. «Говоря проще, это система радиоточек (динамиков), удаленных от источника звука до 5-100 м, которые можно встроить и в стену, и в потолок. Она относительно недорога и проста в управлении, подходит как для оповещения, так и для трансляции богослужения из храма в сопредельные помещения. В Ново-Тихвинском монастыре, например, с ее помощью проведена трансляция из храма в келейные корпуса и в трапезную», — делится опытом монастыря Александр Мартыновских.

При выводе трансляции богослужения на улицу существуют три проблемы: дальность распространения звука, ветер и шумы. Если в этих условиях взять традиционную колонку и расположить ее на паперти, то через восемь метров ее уже не будет слышно независимо от мощности. Поэтому остаются два варианта — всепогодные звуковые колонны и рупоры. Среди специалистов нет единого мнения, что лучше. У каждой из сторон свои аргументы. Сторонники колонн (а они подбираются с учетом имеющейся у вас аппаратуры) говорят, что рупоры дают искаженную частотную характеристику, звук у них достаточно резкий, хотя их слышно на расстоянии до 100 м. По их мнению, рупоры хороши для пожарной тревоги, а для такой богатой по красоте музыки, как пение хора, рупоры будут выглядеть слишком скудно. А у всепогодных колонн шире динамики, богаче частотная характеристика, и звуковое давление они распространяют ровнее. Андрей Гончаров — сторонник рупоров, причем единственного из них — 200-ваттного рупора REC HD 5200.

Его аргументы: такой рупор имеет два динамика — один для речевых частот, другой для более низких. С его помощью и с помощью хорошей аппаратуры и антенн можно сделать так, что священника будет хорошо слышно на улице, если он даже говорит шепотом, причем слышно с приятным тембром. «На мой взгляд, рупоры, с точки зрения качества звука, лучше, чем звуковые колонны, так как имеют большее звуковое давление. Их сильная сторона — это эффективность, хотя у звуковых колонн — более чистый звук и простота установки», — считает специалист.

А в Александро-Невском соборе екатеринбургского Ново-Тихвинского монастыря на каждом из фасадов стоят по две всепогодные акустические системы Community R.5HP. «Их хватает на то, чтобы озвучить площадь в радиусе 100 м вокруг собора, — говорит Александр Мартыновских. — Одна такая система стоит около 50 тыс. рублей. Для небольшого храма можно приобрести и менее мощную всепогодную систему. Или, если она нужна всего несколько раз в году, дешевле даже брать ее в аренду, так как в звукопрокатной фирме вам подберут аппаратуру согласно вашим требованиям».

Таким образом, можно утверждать, что «озвучивание» храма дело затратное, особенно если вы задумываетесь о его качестве. Конечно, всегда можно попросить поделиться опытом тех, кто в своих храмах уже проделал эту непростую работу. Но правильнее во всё вникать самому. Ни коллеги, ни специалисты, занимающиеся установкой звукового оборудования, не знают лучше вас, как наполнить пространство храма горячей молитвой.

#### Алексей Ордынский

Редакция благодарит администрацию магазина «Мир музыки» и компанию АРИС за помощь в подборе иллюстраций данного материала.

### Рекомендации экспертов по звуковой инсталляции храмов

- Этапы звуковой инсталляции: Выезд специалиста. Составление плана работ с учетом поставленных задач. Приобретение и установка звукового оборудования. Монтажные работы. Налаживание системы. Учитывайте, что одни фирмы берут деньги за первый выезд, а другие нет, и это никак не связано с качеством работы.
- Даже если проект согласован и обговорено его решение, лучше контролировать работу исполнителей заказа, так как рабочие могут сделать так, как им нравится, а это может не совпадать с вашим замыслом.
- Как правило, гарантия дается на установленное оборудование, и вопрос дополнительной настройки, если вдруг что-то разладилось, нужно оговорить отдельно.
- Устанавливая звуковую систему, задумайтесь, как скрыть от глаз молящихся микрофоны, колонки, кабельные каналы. Если храм — памятник архитектуры, то согласовать их расположение с надзорными инстанциями. При монтаже полезно продумать, в каких местах могут в будущем понадобиться дополнительные звуковые линии, и завести их

- заранее, чтобы повторно не штробить и не сверлить стены и полы, когда в них появится необходимость.
- Размещать звуковое оборудование надо в подходящем для эксплуатации месте, обычно на солее или в алтаре. Это удобно тем, что стойка с аппаратурой постоянно находится в благоприятном микроклимате и к ней очень удобно протянуть провода от микрофонов.
- Договаривайтесь, чтобы вся аппаратура одновременно включалась одним тумблером.
- Микрофон для хора это проводной конденсаторный микрофон с маленькой мембраной и разными диагоналями направленности, для удобства крепящийся на стойке-прищепке. Микрофон стимулирует хор петь лучше, так как певчим становится невозможным прятаться друг за друга. Чаще всего микрофон хору требуется для того, чтобы вывести пение в сопредельные помещения.
- Если в хоре поют семь десять человек, причем с разными партиями и голосом, повысить качество богослужения можно, приобретя по микрофону для каждой партии.



# Графико-орфографическая система богослужебных книг

#### СПРАВОЧНЫЕ МАТЕРИАЛЫ И МЕТОДИЧЕСКИЕ РЕКОМЕНДАЦИИ

«Журнал Московской Патриархии» продолжает публикацию статей по проблемам подготовки к печати церковнославянских богослужебных текстов.

# Буквы Н, Ї, І

Звук [и] в церковнославянской графике может передаваться тремя различными буквами: и (иже, и восьмеричное), ї (и, и десятеричное) и у (ижица). Поскольку буква у может также обозначать звук [в], она будет рассмотрена отдельно, а сейчас мы обратимся к буквам и и і.

Из учебных пособий о правописании і известно, что эта буква пишется: а) перед гласными и й, например: знаменіє, кроткій, сі жніє, б) перед согласными в некоторых заимствованных словах на месте греческой буквы і, например: Їкога, Ікшна, лівана, філіппа, фіні3х $^1$ , а также в двух словах со славянскими корнями: мірх в значении «вселенная, земной шар, все люди» и кіно. В остальных случаях пишется и: жити, источникх, митра.

В «Грамматике церковнославянского языка» иеромонаха (ныне архиепископа) Алипия (Гамановича) указано, что исключением является написание имени сишнх (сишна цара аморрейска — Пс. 135, 19), может быть, для отличия от названия горы й шнх, и что в киевских изданиях перед  $\omega$  пишется при-: при $\omega$  графи $\delta^2$ .

Ты мий, влице, теплое финетилице, ка тевт поныжгам спасвем, й поновомще двийвное спасение: можеши во вся, таки свщи міти встук вта.

#### A HEHR

Йже двшами льстеци привлече мм ви погибельный роки: но мий простри державиви твой рвкв, вце is a whom we continue record

Каноны Богородицы с малым повечерием. Киев: Типография Киево-Печерской Успенской лавры, 1901.

Продолжение. Начало в ЖМП №№ 1-4, 2015 г.

Правила, как мы видим, не сложные. С чем же на практике сталкивается редактор?

#### 1. Правописание ї/н в заимствованных словах

При подготовке церковнославянского текста к печати редактор должен быть уверен в написании каждого заимствованного слова. Например, в некоторых изданиях Типикона встречается единичный случай написания имени ірнна как іріна, причем в остальных примерах употребления этого имени в тех же изданиях ошибок не зафиксировано, ср.:

Типикон. М.: Синодальная типография, 1896: 6. Стыл й славных мінцы іріны. [Міслих маїй.] — Типикон. М.: Синодальная типография, 1896: ន៍រ. ៤ក៍ស់үх мүнцх агапін, ірины й уїопін. Кондакт, гласт і: Кріспко двив ірино шполчила вій вкрою. [Мкаци апріллій.]

Типикон. М.: Синодальная типография, 1904: 🖏. Gтыхя мінця, агапін, іріны й хіопін. [Мікаця **апріллій.**] — Типикон. М.: Синодальная типография, 1904: Е. Стым й славным мунцы грины. Кондакт, гласт J. Подобени: Мийлем есн днесь: Деветва добротами пренспещренна дбо, страдальчествоми была есй крас\_ найшам ірино. [Макаця маїй.]

В книге «Службы на каждый день Страстныя седмицы» (М.: Синодальная типография, 1904) неверно напечатаны имена немаки и нефалаліми. В новом издании 2013 года<sup>3</sup> ошибки исправлены: іслакх и нефаллимх.

Перечислим еще несколько слов, в написании которых появлялись ошибки у наборщиков или вопросы у редакторов: веніаміня, гед симаніа, є ретікя, іверскій, ікшна, λιπία, λιπβρτία, κανήκε, κήφωκπε, εχκοκοκάχε, είλβάκε, AHBAÍAA.

Под вопросом остается написание слова нитрійскій/ нітрійскій. Предпочтительным следует считать написание через ї, так как в греческом языке прилагательное образовано от слова víтроv — селитра.

Особые сложности возникают при написании заимствованных слов, не имеющих греческого прототипа. Чтеця: [Глава й.]

🥟 ій німена сыншья інлевыхя, бходжірнуя во Егупетя бівічк У со інкивоми Отцеми нуи, кінждо го всейми домоми своимя виндоша: Рубімя, сумення, лебій, івда, Іссахаря, завулюня, й вентаминя, Даня й нефалагімя, гадя, й дейря: тобенфя же каше во бетотть. Баше же вокух двих изшедших из такова, седмьдесати пать, обмре же ішенфи, й кса кратіл вто, й вісь роди Оный. Сынове же ійлевы возрастоша, й оўмножишася, й мибзи выша, й обкрепишася велой велой: обмиожи же нух земла. Воста же царь них во бетепть, нже не знаше

Службы на каждый день Страстныя седмицы. М.: Синодальная типография, 1904.

Так, нет однозначного решения, как писать прилагательное Сан-Францисский: санх\_францисский или санх\_ францісскій. В изданиях РПЦЗ встречается первый вариант (например: Слежка и Акадісти Скатителю Ішанне, Αρχιείτκοπε Шанханском и Санк-Францисском у Чедо**ткорц** У. Jordanville, 2001), на иконах часто используется второй вариант. При подготовке к публикации службы и акафиста святителю Иоанну Шанхайскому мы выбрали написание санх\_францисскій.

Наконец, отметим, что в заимствованных словах (чаще всего это имена собственные) приходится проверять случаи употребления і не только перед согласной, но и перед гласной. Так, помимо приведенного имени царя сишни, не согласуется с правилом «ї пишется перед гласными» написание имен собственных гишнх, інви, сиі́рх, помпиі́й — здесь перед гласными пишется и. Ср. также:

Библия. М.: Синодальная типография, 1914: Н рะเง็าระ ктому не приложите обкарати, и шейдети дшерь сїдшню: й йше шидещи ка китійшма, ниже тамш ESZETZ TEET NOKÓH. [He. Kr. KI.]

#### 2. Написание слова «мир»

Как мы уже писали, следует различать 4:

1) міря в значении «вселенная, земной шар»:

Часослов. М.: Синодальная типография, 1901: Днесь επεέημε μίρη εφιτής ποέμα κοικόμπεμη ήξ τρόκα. Ποιλήдованіе оўтрени.

Октоих. М.: Синодальная типография, 1888: Корт हे твоему покланжемся убте честному, сохраннику міра. Гласи Г. Ви четвертоки вечера.

2) мирх в значении «отсутствие войны, покой, мирное состояние духа»:

Требник. М.: Синодальная типография, 1906: Миромх τίβ πομόλημας». Ο εκώπητε μα μήρτε ω μήρτε κεετώ міра. [Последованіє венчаніл.]

Часослов. М.: Синодальная типография, 1901: Миньй κε τεξε άπλωμα πεοήμα, ποιλάλα ετή λ ha πρόποετζε. ι τέμη μήρα τκόμ πόζανα ξιη κιενεμητή ξάμμε μηςгомативе. [Последование оўтрени.]

Какие затруднения могут возникнуть? Возьмем, например, один из тропарей восьмой песни канона святителю Николаю:

Октоих. М.: Издательство Московской Патриархии, 2011: Мірв та заствпника показа, міра твореця й гдь: темже призываншыми та ви няждаги нынь, ніколав, шврфтавшися йзбавитель готовфишій. Глася 3. Επ μεπκερπόκα οζπρα.]

По разным изданиям Октоиха, включая старопечатные, начало этого тропаря имеет следующие разно-

Октоих. М., 1594: Мирови та заствпника показа миротвореци гь.

Октоих. М., 1649: Мирови та заствпника показа йже мирови ть й твореця.

Октоих. М., к. XVIII в.: Мурв та заствпника показа, міра твореци й габ.

Октоих. М.: Синодальная типография, 1849: Μύρδ Τλ заствпника показа, міра твореця й гібь.

Октоих. М.: Синодальная типография, 1864: Шуру та заствпника показа, міра твореця й гів.

Октоих. М.: Синодальная типография, 1906: Жіру та заствпника показа, міра твореця й гібь.

Редактор, готовивший Октоих для публикации в новом наборе, остановился, как мы видели, на написании в обоих местах слова мир через ї на основании более поздних изданий с привлечением современного греческого текста этого тропаря: Τοῦ κόσμου σε προστάτην ἀνέδειξεν, ὁ κόσμου ποιητής τε καὶ Κύριος.

Данный пример свидетельствует, в частности, о том, что в прошлые века смыслоразличительной функции дублетных букв не уделялось такого внимания, как сегодня, когда выбор той или иной буквы в слове должен способствовать лучшему и, по возможности, однозначному пониманию текста.

Наличие разных значений у слова мир вызывает затруднения у редактора особенно при переводе в церковнославянскую графику новосоставленных текстов, оригиналы которых поступают в издательство в гражданской графике. Так, 7-й кондак акафиста новомученикам и исповедникам Церкви Русской, посвященный преподобноисповедникам, а также службы священноисповеднику и преподобноисповеднику Российским XX века, содержат слова: «Таже благочестно в мире пожив(ше)...». О каком мире идет речь? Что имеется в виду: благочестивая, мирная жизнь (кх мирф) или жизнь среди людей, в обществе (ध्र мірफे)? Ответ из Богослужебной комиссии был следующим: «Речь идет о жизни среди людей в обществе, потому следует написать мир через и десятеричное».

Внимательно следует отнестись и к употреблению таких, казалось бы, уже устойчивых сочетаний, как Царь мира и князь мира. Так, более привычными являются значения и написания црь мира и кназь міра (сегф):

Ирмологий. М.: Синодальная типография, 1854: Иглу μθωή μοεχό εμει πομό δαβιμάρα ερικισομά βαμορικτέμ твонуя, шзарн ма йкш единя црь мира. Глася бо пфень Е.]

Священное Евангелие. М.: Синодальная типография, 1859: Hunt coax gut mips cemb: Hunt kháze mípa terw harhanz exterz ronz. [in. fi. 7.]

Однако надо иметь в виду, что возможны и другие варианты:

Библия. СПб.: Синодальная типография, 1891: Ты оўбо, шкажннайшій, ш настожщагш живота нася погублжеши, црь же міра оўмершихи наси, свойхи ради законшви воскоснти наси ви восконие живота вичнагш. [k Mak. 3, L.]

Библия. СПб.: Синодальная типография, 1891: Н на\_ рицаєтся ймя є́гю: велика совітта аттля, чяденя, со\_ кітника, кіта кріспкій, властелина, кітав мира, фід вадущаго вака. [He. 5, 5.]

См. также употребление эти выражений в новых тек-

Глаголу Божию внимая: православный церковный календарь 2015. Чтения из Священного Писания на каждый день. М.: Издательство Московской Патриархии, 2014: **Μημότα Μίροκη μάρθα, κάκα Μίρα κιελήτα κο οψτρόκθ** твой ненскусомужний, мітрь віврныхи та показави. Ακάριτα πρεεπάμ εξά ηδροπεόρημα ράρη έλ ικώμμη ВСЕЦОНЦА НМЕНВЕМЫЛ.

День смыслом наполняя: православный церковный календарь 2013 с душеполезными чтениями на каждый день. М.: Издательство Московской Патриархии, 2012: ТЕми возвеличи й прослави васи црв мира, единою пвть котный ко спсенію встми людеми показавый. [ Ο ο ο ο ρα ΄ Η ο κολή Η κωκα ή ή εποκ Ελημκωκα τολοκέμκη χα.]

#### 3. Правописание ї/н при стечении гласных на стыке морфем

Стечение гласных может возникнуть на стыке двух приставок, приставки и корня, корней в сложных словах. Как мы уже отмечали, в «Грамматике» владыки Алипия (Гамановича) упоминается лишь о различном написании приставки при-/прії- перед w: в киевских изданиях пишется при-: пришкржщв, в московских прі-: **πρ៲៓យជ្ជកំ**ឃុំ В действительности, этот случай не ограни-

чивается только приставкой прн- перед w и не зависит от места издания, например:

пришкритение — Триодь цветная. СПб.: Синодальная типография, 1894;

прише кненную — Октоих. М.: Синодальная типография, 1888;

пришкцинка — Октоих. М.: Синодальная типография,

пришкщиещием — Минея декабрь. М.: Синодальная типография, 1894;

прифиценії мя — Канонник. СПб.: Синодальная типография, 1879; Молитвослов для мирян. СПб.: Синодальная типография, 1905;

приєдиниєм, приєдинжетсм — Минея общая. М.: Синодальная типография, 1862;

привготовани — Библия. СПб.: Синодальная типография, 1891.

Длийн пречистом гоздавый человека, пришеля бей благо. Втроене недвевицым нецелити грте: разелелинаго во бичи капфан слокоми твоими возгравная бен, крокоточикой же вольдиь нецькийх бей, хананін отроковицу стужаємую помиловаля бей, й прошентя сочтинка не предовля бей, сего ради Зовемя: всесильне ган, слава текж.

Н спогребия мертвеця сый, разслабленный видевях та, возопи: помиляй ма гди, таки бдря мой гробя мит высть. не сиктем лічаў не трабут не тремня притирамня не ймамя во инкогоже влаганцы ма, возмощанцымся водамя. но тык поточнику прихожду пецканий, да й азя со вокан

Триодь цветная. СПб.: Синодальная типография, 1894.

На основании данных Словаря словоформ<sup>7</sup> можно предположить, что перед буквами 🛦, 🛦 и и пишется тольκο πρι-: πριάλνεμα, πριαμβρεττά, πριάτι, πριάβικ, πριμτή, прінждивати, прінмати, прінскренній. С буквой є ситуация промежуточная: перед корнем - м- в подавляющем большинстве случаев также пишется прії-: пріїєми, пріїємлети, пріємники, пріємноє, поэтому изредка встречающиеся написания типа приємь скорее всего ошибочны и нуждаются в корректуре; с корнем - ДНН- примеров немного, но судя по ним, варианты прієдинитисм и приєдинитисм равноправны. Нет однозначного решения и в том случае, если после указанной приставки следуют буквы Ф, ш и 8: одинаково возможны написания пришкристи и πριωκρικτιή, πριφκιμένιε и πρηφκιμένιε, πριωκιμάτικα и пришвщатисм, пришдемсм и прішдемсм, прішсененнам и пришевненнам, прівготовленіе и привготовленіе, при ΥΜΗΟ ΤΕ Η ΠΡΊΧΜΗΟ ΤΕ Η ΠΡΊΧΙ ΚΟ Η ΤΗ ΜΕ ΠΡΗΥΙΚΟΉΤΗ, ΠΡΊΧΙΧ\_ rงัธท์тисл и приงсงางัธท์тисл. Ср., например, написание одного ирмоса по разным изданиям Ирмология и Минеи: Ирмологий. М.: Синодальная типография, 1854:

(sic!) бұсолестивыя пети Осиенней

Фношы

πρηωεψήκωμαςα, ωθαάψα αθχα ρότημη ηξερεμήνω сохрани. Гласк В, песнь 3.]

Ирмологий. М.: Синодальная типография, 1913: Юно\_ шы ейгочестивым пеши Огненний примещившымсм швмжши двух росный невредимы сохрани. Гласи в

Анфологион. М.: Синодальная типография, 1876: Юно\_ шы багочестивых пещи фгиений пришвщившыхсх шумащи духи росный невредимы сохрани. [Стое ΕΓΟΑΒΛΕΗΪΕ ΓΙΑ ΕΓΑ Η ΕΠΕΑ ΗΑΙΜΕΓΟ ΙΉΓΑ ΥΘΤΑ.]

Минея январь. М.: Синодальная типография, 1913: Юношы еуголесьнувым цети Оснениги иблаетирительного швмащь дух росный невредимы сохрани. Стое **ΕΓΟΜΕΛΕΗΪΕ ΓΊΑ ΕΓΑ Η ΕΠΕΑ ΗΑΙΜΕΓΟ ΙΉΓΑ ΥΡΤΑ.** 

Эта же проблема выбора возникает и в словах с начальными элементами три- и сүн-: триупостасный трїї постасный, трифбоюдный — трїфбоюдный, сунархімандріття — схії архімандріття (без вариантов тріїпишется только перед и и є: трїнмінный, трїєдиный). Встречаются также варианты тригійнный — трігійнный, трисолиечный — трісолиечный, но в таких случаях написание трі- все же следует считать ошибочным.

Стал прилеживами мателми и тегратишими HOIDINGWE . SHILLIAHOL YRUN OAL MAHELHYE GILL . KIAMA EMAL GEN THEOARISHARW ENTER. H SHIPPETER помазаніє вжтагнноє ето прінат в внотре менточных вшель бан · Заклуу леет бучи Закласшагова - вади вшества неизглаголаннаги . KIOTOKE HEBAOCHEE MEALLA . ET ILLAOPTH HIALE O'TE AFORTIETE . HALATAGBAIL GIH KOTKHAL вонетиния земаю - и причастими обожаемь пици насал данинев . й радости й всегата петинаго

Минея январь. М., 1724.

При подготовке богослужебных текстов к публикации выбор того или иного варианта остается за редактором. Мы склоняемся к уменьшению количества исключений из правил и, соответственно, чаще выбираем написание приставки при- перед гласными через ї:

Журнал Московской Патриархии. 2014. № 7: Обаче κάκω επέρτη πριωσιμήτα εέμ, έμδαε πολοσάειτα βοι-กนิธล์ทาง สังงหาชีโล. [สิ้หล่ามังการ เทืองหชี ลำกังชี ภูเพลนิ.]

Журнал Московской Патриархии. 2014. № 11: Ράμβήτα, πρίβροποκλάμι προτάψωνα μέξοκήλιε. [Ακάμιτα επήπελο ιωάκηθ, άρχιεπκηθ шακχάμεκολο]

Другие встретившиеся нам случаи стечения гласных на стыке морфем — слитное написание слов ниединх, ние\_ динже и сложные слова плотивгод "е, шестивгольный — и написание в этих случаях буквы и перед гласной следует все же отнести к исключениям из существующего правила о том, что перед гласными пишется і.

#### 4. Правописание у

Буква у (ижица) пишется в заимствованных словах, обычно на месте греческой буквы  $\upsilon$ , читается как [в] (после букв **д** и **є**, **є**)<sup>8</sup> или как [и]. Если ижица читается как [и], над ней обязательно стоит какой-либо надстрочный знак (ударение, придыхание, кендема):

[Β]: ΛάΥρΑ, ἔΥΑ, ΠάΥΕΛΧ,

[и]: ΜΥρο, Υιιώπα, Μωνιίμ.

Поскольку у обозначает звуки [и] и [в], то при написании слов она может заменяться буквами н, і и к, и наоборот. Правильное написание слова редактор определяет, если есть такая возможность, на основании греческого

Например, имя Иисуса Навина по разным церковнославянским источникам имеет варианты написания науння, науіня и навуня. На каком варианте должен остановиться редактор? Греческий аналог Ναυη дает основания выбрать написание науйнх.

Фиваида в синодальных изданиях печатается как диваїда и дуваїда. В греческом языке —  $\Theta \eta \beta \alpha \tilde{\imath} \delta \alpha$ , поэтому в церковнославянском правильнее употреблять первый вариант: Диваіда.

Вот еще несколько слов, написание которых через у вызывало сомнения у редактора: пансій, фекриніа, фек\_ р8а́рїй.

Напомним также, что у в корне мур- помогает отличать его от одинаково звучащих корней мир- и мір-:

Священное Евангелие. М.: Синодальная типография, 1867: Во что гибель сла мурнам бысть; [Мк. Д., Д.] Минея общая. М.: Синодальная типография, 1862: Mкw рака показалса есн мирнам. [Слвжба обща ститель единомв.

Служебник. М.: Синодальная типография, 1873: Про\_ стно дарва нами мірнам й премірнам благам твой. Последованіе оўтрени.

<sup>1</sup> Обратите внимание на графическое оформление буквы ї: если над ней появляе: ся придыхание и/или ударение, то две точки уже не ставятся

<sup>2</sup> Алипий (Гаманович), иером. Грамматика церковнославянского языка. Изд. 2-е испр. Jordanville, N.Y., 1984. C. 18, 253.

<sup>3</sup> Службы на каждый день Страстныя седмицы. М.: Издательство Московской Патриархии, 2013.

<sup>4</sup> Не стоит забывать, что различие в написании касается также и производных слов владиміря, мирнаж вктеній, премірное цотвіе нівное и др

<sup>5</sup> ΠΑΡΑΚΛΗΤΙΚΉ ΗΤΟΙ ΟΚΤΩΗΧΟΣ Η ΜΕΓΑΛΉ. ΑΘΗΝΑΙ, [2008]. – C. 782.

<sup>6</sup> Алипий (Гаманович), иером, Указ. соч. С. 253.

http://orthdict.narod.ru. Хотя этот словарь и не дает полной картины, так как составлен с использованием ограниченного количества изданий, он все же позволя

ет сделать некоторые выводы и в целом оказывает неоценимую помощь редактору церковнославянских текстов

<sup>8</sup> Сочетаниями **ду** и **єу**, **єу** передаются греческие дифтонги αὐ, εὐ

#### Мир древнего иночества

Аммон, еп. О житии преподобных Пахомия Великого и Феодора Освященного / Пер. и коммент. А.И. Сидорова. М.: Сибирская благозвонница, 2013. ISBN 978-5-91362-639-4

Сочинение епископа Аммона, жившего в IV веке в Египте, является уникальным литературным памятником, который исследователи называют шедевром древнемонашеской письменности. Автор родился в семье язычников, но в 17 лет под влиянием проповеди святого Афанасия Великого принял христианство и стал иноком. Он был прекрасно образован и обладал несомненным литературным даром. Свое послание Аммон писал уже седовла сым старцем по просьбе и благословению Патриарха Феофила Александрийского. Юношеские воспоминания о трех годах жизни, проведенных в благодатном месте, монастыре Вау (или Певоу), связанном с именем Пахомия Великого, легли

## Новые книги

духовного произведения, ключевой идеей которого стала мысль о необходимости для каждого усилий по спасению во Христе. Аммон рисует портреты святых, их дивный образ жизни и доблестные монашеские подвиги. Точность и аккуратность в описании событий поражают историков. Всего три года окорм-

лялся Аммон в монастыре Вау у преподобного Феодора Освященного, от которого впитал строгость исповедания веры, выразившуюся в неприятии любого рода ересей, и прежде всего арианства. Вся его дальнейшая жизнь стала примером подражания свя-

тому подвижнику. Личность преподобного Феодора — композиционный центр послания. Не менее важен и дорог автору образ преподобного Пахомия Великого, основателя монашеского общежития в Египте и столпа пустынножительства. Ученик разделял с учителем труды по управлению монастырями, вместе они наблюдают за состоянием духа братии, врачуют их недуги, отсекают соблазны, проповедуют.

Послание епископа Аммона было переведено на русский язык два столетия назад, но весьма неудачно, со множеством лакун, неточностей и неясностей. Перевод профессора, доктора церковной истории Алексея Сидорова дал этому древнему произведению новую жизнь, а его подробные комментарии позволяют читателю ориентироваться в реалиях того времени.

#### Христос и Антихрист

Свенцицкий В.П. Избранное. М.: Никея, 2014. (Классика русской духовной прозы). ISBN 978-5-91761-342-0

Валентин Свенцицкий (1881–1931), философ, богослов, духовный писатель, советской властью был вымаран из списка русских литераторов. А ведь многие дореволюционные критики отмечали и мастерство владения словом, и глубокий психологизм характеров, и даже считали его учеником и продолжателем Достоевского. Последовательный христианинреформатор, создатель первой в России христианской политической организации «Христианское братство борьбы», В. Свенцицкий в своих прозаических и драматургических произведениях обличал пороки отпавшего от Бога общества и указывал на проблемы церковной жизни своего времени.

В книгу «Избранное», вышедшую в серии «Клас-



сика русской духовной прозы», вошли дореволюционные рассказы, небольшая фантастическая повесть «Второе распятие Христа» и роман «Антихрист».

«Дьявол с Богом борется, а поле битвы — сердца людей» — эту цитату из «Братьев Карамазовых» Достоевского можно приложить ко всей прозе В. Свенцицкого, но более всего к роману «Антихрист». Герой, странный молодой человек, специально впускает в свою душу зло, чтобы испытать различные искушения, ведь, по его мнению, иначе не узнать и святости. Автор исследует темную сторону личности юноши, добровольно проходящего сквозь пороки и грехи.

После рукоположения во иерея в 1917 году В.Свенцицкий перестал писать художественную прозу, да и перипетии его богатой событиями жизни к этому не располагали. В 1920-х годах он был выслан в Таджикистан, а затем, после краткого



возвращения в Москву, сослан в Красноярский край. В изгнании отец Валентин написал свой знаменитый итоговый труд «Диалоги», ходивший в самиздате, который в советское время многих побудил вступить на путь поиска истины.

#### Билет на исповедь

Алексий, преподобный старец Смоленской Зосимовой пустыни. Жизнеописание. Воспоминания духовных чад. Наставления старца / Сост. С.И. Четверухин. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 2013. ISBN 978-5-903102-97-6

В 1917 году в Храме Христа Спасителя на Всероссийском Поместном Соборе старец-затворник иеромонах Алексий вынул из ковчежца патриарший жребий — листок с именем митрополита Тихона (Белавина). Такое событие навсегда запечатлело имя старца Алексия (в миру — Федор Алексеевич Соловьев, 1846-1928) в истории нашего Отечества и Русской Православной Церкви. Но для тех, кто знал его лично, кто считал его своим духовным отцом,

## Новые книги

наставником, добрым исповедником, родным батюшкой, не менее важна была вся его жизнь, скорбная и добродетельная, самоотверженная, полная любви и молитвы.

Он прослужил 28 лет диаконом в храме Николы что в Толмачах. Потерял и горько оплакивал нежно любимую жену, воспитал сына, был дружен с настоя телем отцом Василием (Нечаевым), будущим епископом Виссарионом. Писатель Иван Шмелев, бывший ученик шестой мужской гимназии в Толмачах, в 1935 году во Франции вспоминал простого скромного отца диакона и поражался необыкновенной его судьбе. Удивительная доброта была присуща старцу.

Эта книга — уже третье издание жизнеописания старца Алексия и воспоминаний о нем. Их собрал сын святого Илии (Четверухина), включенного в Собор новомучеников и исповедников Российских XX века в 2002 году, Серафим Четверухин, бережно хранящий память о своих родителях и о преподобном Алексии, у которого бывал мальчиком. Отец Илия и его матушка Евгения обладали прекрасным слогом и легким пером, им удалось воссоздать образ удивительного

старца, простого и смиренного, всецело предавшего себя воле Божией. Сюда же включены его наставления духовным чадам.

Последние годы жизни, когда советская власть уже разорила Зосимову пустынь, больной, немощный старец провел в Сергиевом Посаде. Он уже не вставал с постели, когда его навестил Патриарх Тихон. Отец Алексий был безмерно тронут этим вниманием и от смущения всё пытался спустить ноги на пол и сесть. Но Святейший брал его ноги и снова укладывал на кровать. Эта сцена взаимного монашеского смирения одна из самых трогательных в книге.

Фотографии, представ ленные в этом издании, подобраны из семейных альбомов и архивов.

#### Соединение ума и сердца

Дневник послушника Николая Беляева (преподобного оптинского старца Никона). Введенский ставропигиальный мужской монастырь Оптина пустынь, 2013. ISBN 978-5-86594-178-1

Последний оптинский старец Никон умер в 1931 году. Ему было всего 43 года. Путь, которым он шел к своей мученической кончине, был тернистым и исполненным страданий Это был путь истинного



христианина, во всем полагающегося на волю Божию. Но где бы он ни был и что бы ни претерпевал, до последнего дня как заботливый отец, прп Никон окормлял и поддерживал своих духовных чад, подражая своему любимому почившему старцу прп. Варсонофию.

Задолго до гонений, арестов, ссылок в райском саду Оптиной пустыни старец Варсонофий предсказал сотаиннику и своему ученику, послушнику Николаю Беляеву те скорби и невзгоды, что выпадут ему в жизни. Но провидел многоопытный скитоначальник и его мужество и твердость веры, знал, что со временем этот жизнерадостный юноша станет его преемником.

Братья Николай и Иван Беляевы поступили в Оптину в конце 1907 года. Желание переменить жизнь было еще по-детски наивным, но зов Божий услышали они ясно. С первых же дней пребывания в скиту Николай начинает вести дневник

в основу этого глубоко



куда подробно записывает всё, что с ним происходит, и почти дословно воспроизводит наставления и беседы великого подвижника старца Варсонофия. Эти записки обрываются в 1910 году, и дальнейший путь духовного возрастания и монашеского делания отца Николая, будущего старца Никона, скрыт от наших глаз. Всего три года — а сколько на этих страницах ярких, живых картин скитской жизни, какие выразительные образы монахов, смиренных подвижников и воинов Христовых. Наставления любимого его батюшки учат главным монашеским правилам смирению и послушанию. Сколько в них прозорливости, глубины, обращения к духовному опыту других оптинских старцев отцов Амвросия, Макария, Анатолия. Правда, многие рассуждения становятся понятны только в контексте исторических реалий того времени: зияет открытой раной революция 1905 года, а впереди

## Новые книги

Первая мировая.

Заключают книгу

комментарии — воспоминания младшего брата старца Никона Ивана Беляева. И, удивительное дело, искренняя братская любовь освещает фигуру автора дневников с другого ракурса, более интимного, нежного. Мы видим серьезного, вдумчивого, чистого мальчика, любимца матери и всей семьи, готового посвятить всего себя поискам высшей Истины и уже твердо ставшего на дорогу исповедничества.

Духовный дневник юного послушника может стать настольной книгой новоначального инока, а также любого православного христианина.

#### Дорогами апостолов

Старшов Е.В. Православные святыни юга Турции. Изд-во Сретенского монастыря, 2010. ISBN 978-5-7533-0460-5

В Турцию едут за солнцем, морем, отдыхом. Православные паломники обычно стремятся на Святую землю, в Грецию и в Италию. Однако именно на юге Турции в первые века христианства лилась кровь мучеников, здесь они бесстрашно исповедовали свою веру, здесь на месте их казней строились храмы. К сожалению, во множестве со-

временных путеводителей нет указаний на святыни и места для поклонения. Так на месте ныне знаменитого курорта Памуккале с термальными источниками и террасами, был распят апостол Филипп. Для того чтобы увидеть его мартириум, надо всего лишь сойти с широкой туристической тропы.

Книга Евгения Старшова откроет каждому, кто захочет узнать о памятниках раннего христианства, другую Турцию. Автор сам прошел теми путями, о которых столь увлекательно пишет, изучил археологические древности, исторические документы, вчитался в жития, в богословские и философские труды.

Каждая глава повест-

вует об одном из городов и его святынях: Миры Ликийские, ныне Демре, родина и место служения Святителя Николая Чудотворца; Пергия, где был со спутниками своими апостол Павел; Сиде, город, где приняли мученическую смерть пастыри Александр и Киндей из числа первых христиан. Анталию, этот центр современного туризма, автор называет городом царей и мучеников. Как и многие античные полисы, он переходил из рук в руки, и его удивительная история запечатлена в экспонатах археологического

музея, которые навсегда остаются в памяти.

#### По разные стороны креста

Христодул, архим. Голос монашества в современном мире / Пер. с новогреч. М.: Веракнига, 2014. ISBN 978-5-903568-15-4

Есть ли старчество в современном мире? Где боговдохновенные отцы. к которым за советами потекут толпы верующих? Остались ли еще сегодня духоносные подвижники? За ответами на эти вопросы многие едут на Святую гору Афон, ведь именно там живут настоятель монастыря Агия Павла Парфений и игумен монастыря Кутлумуш архимандрит Христодул, знаменитые афонские старцы. Попасть к ним на беседу смогут, конечно, единицы, поэтому так важна книга, где собраны проповеди отца Христодула.

Что есть монашество, спрашивает архимандрит и, отвечая, подчеркивает, что это прежде всего таинство. Досконально объяснить его сущность невозможно. Человеку под силу лишь слегка приподнять завесу. Мир порой давал человеку надежду, что он может измениться к лучшему; современный мир, увы, эту надежду уничтожает. Видимый мир насилия и наживы, его

## Новые книги

мнимые ценности не могут дать душе ни свободы, ни богообщения. Поэтому, услышав властный призыв Спасителя: гряди в след Мене (Мф. 19, 21), молодой человек оставляет всё и уходит в монастырь. Там он начинает созидательный и упорный труд очищения сердца, освящения жизни, стяжания Божией благодати. Но, скрываясь от мира, монах постоянно возделывает в себе добродетель любви к людям и всему творению. Даже молясь уединенно

в келии, он приводит в движение такие силы, которые объединяют и улучшают весь мир. Но как спастись тем,

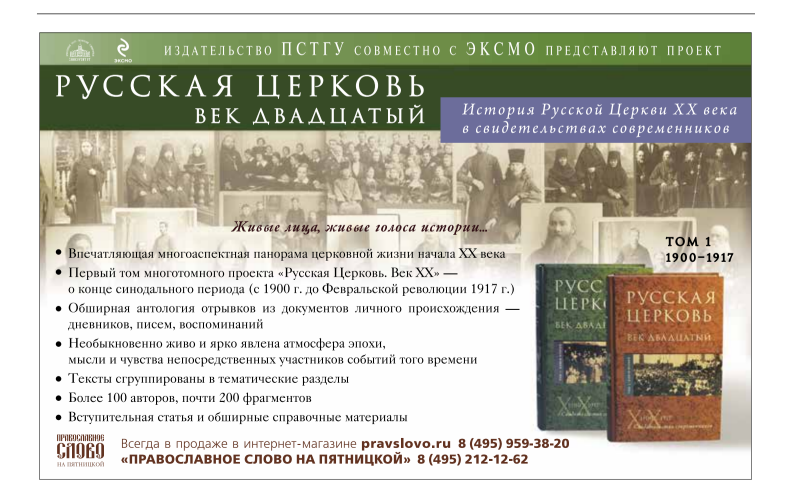
кто живет обычной повседневной жизнью, мирянам, выкраивающим время для молитвы, для воскресных и праздничных служб, увязающим в быту, труде, болезнях? Как соблазнителен

пример раскаявшегося на кресте благоразумного разбойника, который признал в Христе Бога и получил обетование:

Ныне же будешь со Мною в раю (Лк. 23, 43). И кажется обольщенной душе, что обязательно будет эта последняя покаянная минута. Но, пишет архимандрит Христодул, есть и темный крест, тот, на котором был распят разбойник ошуюю. Не только не принес он покаяния, но еще и хулил Господа. И участь его страшна. Архимандрит Христодул рассуждает о смысле страданий, о страстях Христовых и Богородицы о единстве догматики



и нравственности в Православной Церкви, о человеке духовном и вселенском. Вывод же его всегда один: стремление к Богу — вот тот единственный путь, которым должны идти все люди и в монастыре, и в миру.



### Вечная память



Александр Соколов

03.10.1959-27.02.2015

27 февраля после тяжелой болезни на 56 году жизни умер талантливый иконописец, стоявший у истоков возрождения иконописной традиции в современной России Александр Соколов.

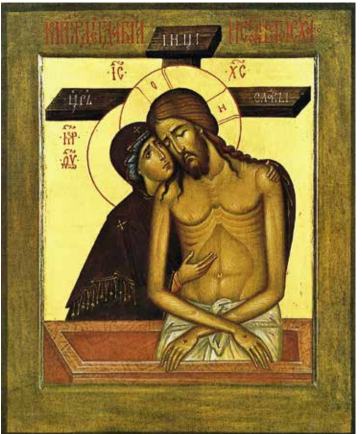
Имена иконописцев обычно не очень известны широкой публике. Их творения люди могут увидеть разве что на выставках. В храмах же прихожане не всегда обращают внимание, кто автор икон, перед которыми они молятся. Но одно творение Александра Соколова сегодня известна широко, и не только в России. Это образ Божией Матери «Неупиваемая Чаша», находящийся в Высоцком монастыре города Серпухова. Новый образ, написанный взамен утраченной в советское время старинной чудотворной иконы, тоже вскоре обрел славу чудотворного, о чем свидетельствуют многочисленные подвески у иконы. Александр Соколов написал ее, когда ему было всего 33 года. Но к этому времени он был уже иконописец со стажем, писал иконы более десяти лет.

Александр Соколов родился в 1959 году в Москве. С детства любил рисовать, учился в Московской художественной школе при Академии художеств, затем — на отделении реставрации МГХПУ им. Строганова. По окончании работал во Всероссийском художественно-реставрационном центре им. Грабаря. Крещенный с детства, он воцерковился в 16 лет, а в 21 год по благословению своего духовника начал создавать иконы. Первую написал для маленькой деревянной церкви Святой мученицы Параскевы села Пятница (Великодворье) Владимирской области.

Затем он работал в Свято-Даниловом монастыре вместе с архимандритом Зионом (Теодором), в Высоцком Серпуховском монастыре, в Иоанно-Богословском монастыре под Рязанью и т.д. За свою не очень долгую жизнь Александр Соколов написал множество икон и создал немало росписей в храмах Москвы, Подмосковья и десятков городов и монастырей России. Занимался мозаикой и ювелирным делом. Александр Соколов писал для храмов Сибири, Марий-Эл, Башкирии. Нередко приглашали его и в другие страны, он работал в Польше, Японии, США, Германии, Италии и на Кипре.

Александр Соколов часто принимал участие в иконописных выставках, начиная с самой первой, организованной еще в 1989 году в Знаменском соборе на Варварке в Москве, вскоре после юбилея Крещения Руси. Его работы выставлялись по всей России и за рубежом. Он был мастером от Бога, из первого ряда современных иконописцев.

Иконы, фрески — всё, что бы ни писал Александр Соколов, отличается ярко выраженным авторским стилем, строгой каноничностью и невероятной духовной сосредоточенностью. Особенностью стиля мастера, всегда узнаваемого, является очень точный и свободный рисунок, изысканный теплый колорит, тщательная выстроенность композиции и глубокое богословское осмысление каждого сюжета. Его образы всегда возвышенны, молитвенны, эмоционально насыщенны. Он не признавал икон, написанных формально (к сожалению, таких в современной практике





не так уж мало), а духовность понимал не как отсутствие эмоций, а как глубокие чувства — любовь, покаяние, сострадание, боль, радость Именно поэтому его работы так трогают зрителя, побуждая к молитве и размышлению о бытии.

Александр Соколов помог стать настоящими иконописцами МНОГИМ художникам. Он охотно делился с коллегами всем, что знал и умел, касалось ли это технологии или художественной техники, решения образа или даже просто житейских вопросов. Можно с уверенностью сказать, что он был не только хорошим мастером, но и мудрым человеком, общение с которым есть подлинная духовная школа.

1111114

познакомились еще в художествен-

ной школе, когда им было по 15 лет.

С тех пор их любовь только крепла.

У них четверо детей и трое внуков.

У Александра Соколова была прекрасная крепкая семья. Со своей женой, талантливым художником, они

Нередко от его друзей приходилось слышать, что Саша — счастливый человек, щедро одаренный Богом, Который дал ему все: талант, лю-

> бовь, добрый характер, невероятную трудоспособность.

Александр Соколов был не только щедро одарен, но и не менее щедро сеял и сторицей собирал урожай, умел раздавать и делиться всем, чем наградил его Господь. А, главное, он служил своим талантом Богу и Церкви. Даже в последние дни, снедаемый стремительно развивавшейся болезнью, он писал икону.

Его болезнь была хотя и тяжелой, но не продолжительной. Он умер, причастившись, с молитвой на устах. Его отпевали в день Торжества православия, когда Церковь вспоминает защитников иконопочитания.

Ирина Языкова



