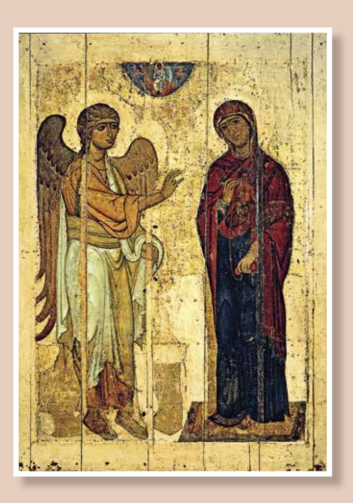
Днесь спасения нашего главизна, и еже от века таинства явление, Сын Божий, Сын Девы бывает, и Гавриил благодать благовествует, тем же и мы с ним Богороды е тобою.



В празднике Благовещения Божией Матери переплетаются таинственно и страшно, страшно и дивно два настроения. Как не ликовать, как не изумляться и не трепетать при мысли, что глас Господень достиг Пречистой Девы Богородицы и ангел возвестил Ей, что Сам Бог через Нее станет человеком, войдет в этот мир и что приходом Божиим весь мир уже будет преображен, уже не будет стоять лицом к лицу со своим Творцом только в трепете и благоговении, но будет ликовать, что в нём, в его сердцевине — Сам Бог: не только о том, что человек так велик, что Бог мог с ним соединиться, но вся тварь вещественная, видимая соединена с Ним таинственно.

Митрополит Сурожский Антоний



# ПАСХАЛЬНОВ ПОСЛАНИВ

## Патриарха Московского и всея Руси КИРИЛЛА

# архипастырям, пастырям, диаконам, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

Возлюбленные о Господе собратья архипастыри, всечестные отцы, благочестивые иноки и инокини, дорогие братья и сестры!

С радостью приветствую вас древним и во все времена новым и жизнеутверждающим победным восклицанием:

#### ХРИСТОС ВОСКРЕСЕ!

В этом дивном созвучье поистине животворных слов — основание нашей веры, дар надежды, источник любви. Еще вчера мы вместе с учениками Господа скорбели о смерти своего любимого Учителя, а сегодня со всем миром — видимым и невидимым — торжествуем: *Христос бо воста, веселие вечное* (Канон Святой Пасхи). Еще вчера, казалось, была потеряна последняя надежда на спасение, а сегодня мы обрели твердое упование на жизнь вечную в невечернем дне Царства Божия. Еще вчера призрак тления довлел над творением, ставя под сомнение сам смысл земного бытия, а сегодня мы возвещаем всем и каждому о великой победе Жизни над смертью.

Богодухновенный апостол Павел, говоря о значении чуда, произошедшего в ту далекую, но всегда близкую каждому христианину ночь, прямо указывает, что это событие — важнейшее для нашей веры. Ибо если Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, тщетна и вера ваша (1 Кор. 15, 14). Пасха Господня — сердцевина и непреоборимая сила христианства: она, по слову святителя Филарета Московского, творит надежду, воспламеняет любовь, окрыляет молитву, низводит благодать, просвещает мудрость, уничтожает всякое бедствие и даже саму смерть, придает жизни жизненность, делает блаженство не мечтой, а существенностью, славу — не призраком, но вечной молнией вечного света, всё озаряющей и никого не поражающей (Слово в день Святой Пасхи, 1826 год).

С верой в воскресение Христово неразрывно сопряжена и вера Церкви в то, что воплотившийся Сын Божий, совершив искупление рода человеческого, разорвав оковы греха и смерти, даровал нам подлинную духовную свободу и радость воссоединения со своим Создателем. Сему бесценному дару Спасителя в полной мере причастны все мы, собравшиеся в эту светозарную ночь в православных храмах, дабы насладиться, по слову святителя Иоанна Златоуста, пиром веры.

Пасха — кульминация тернистого пути Спасителя, увенчанного страданиями и Голгофской Жертвой. Неслучайно и в святоотеческих, и в литургических текстах Христос многократно именуется «Подвигоположником нашего спасения». *Образ бо дах вам* (Ин. 13, 15), — говорит Господь ученикам и призывает всех нас следовать примеру Его жизни.



Но как же мы можем подражать Спасителю? Каким может быть наш подвиг применительно к реалиям современной жизни? Сегодня, когда мы произносим это слово, в сознании людей нередко возникает образ некого легендарного воина, исторического деятеля или знаменитого героя из прошлого. Но смысл подвига заключается вовсе не в стяжании громкой славы или обретении всеобщего признания. Через подвиг, неизменно связанный с внутренним усилием и ограничением себя, мы имеем возможность опытно познать, что есть настоящая и совершенная любовь, ибо жертвенность, лежащая в основании любого подвига, есть высшее проявление этого чувства.

Господь призвал нас к подвигу деятельной любви, запечатленной в самоотверженном служении ближним, а наипаче тем, кто особенно нуждается в нашей поддержке: страждущим, больным, одиноким, унывающим. Если этот закон жизни, который так ясно был представлен и выражен в земной жизни Самого Спасителя, станет достоянием большинства, то люди будут по-настоящему счастливы. Ведь, служа другим, человек обретает несравнимо больше, чем отдает: Сам Господь входит тогда в его сердце, и через приобщение Божественной благодати меняется вся человеческая жизнь. Как без труда нет святости, как без Голгофы нет воскресения, так и без подвига невозможно подлинное духовно-нравственное преображение личности.

Когда же подвиг становится содержанием жизни не только отдельного человека, но и всего народа, когда в устремлении к го́рнему соединяются сердца миллионов людей, готовых защищать свою Родину, отстаивать высокие идеалы и ценности, тогда происходят поистине удивительные, чудесные и порою даже необъяснимые с точки зрения формальной логики вещи. Такой народ обретает огромную духовную силу, побороть которую оказываются неспособными никакие бедствия и враги. Ярким свидетельством правоты этих слов является победа в Великой Отечественной войне, достигнутая самоотверженным подвигом нашего народа. 70-летие сей славной даты мы торжественно отмечаем в нынешнем году.

В скорбях и искушениях мы призваны сохранять спокойствие и бесстрашие, ибо нам даны великие и славные обетования о победе над злом. Нам ли унывать и отчаиваться! Мы составляем Церковь Христову, которую, по неложному слову Господа, не смогут одолеть даже врата ада (ср.: Мф. 16, 18), и о нас свидетельствует Божественное Откровение, предрекая, что отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло (Откр. 21, 4).

Молитвенно желаю всем вам, Преосвященные собратья архипастыри, всечестные отцы, дорогие братья и сестры, силы духа и твердости в вере, мира и неоскудевающей радости о поправшем смерть Господе. Проникаясь светом воскресения Христова и приобщаясь тайне пасхального чуда, поделимся же нашей торжествующей радостью с ближними и дальними, всем свидетельствуя о восставшем из гроба Спасителе.

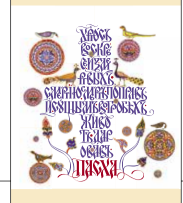
Пусть во все дни жизни нас неизменно согревают и утешают, даруют подлинную радость бытия и вдохновляют на добрые дела пламенные слова пасхального благовестия:

ХРИСТОС ВОСКРЕСЕ! ВОИСТИНУ ВОСКРЕСЕ ХРИСТОС!

ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ

Москва, Пасха Христова, 2015 г.

# ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ СОДЕРЖАНИЕ



апрель [4] 2015

#### Официальная хроника

- 8 Первосвятительское слово. Верить всегда непросто
- 10 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 16 Рубежи России не сводятся к географическому понятию

Патриарха Кирилла на Калининградском форуме Всемирного русского народного собора 20 Наречения и хиротонии

епископ Ливенский и Малоархангельский Нектарий (Селезнев),

Выступление Святейшего

- епископ Череповецкий и Белозерский Иоанн (Коваленко), епископ Молодечненский и Столбцовский Павел (Тимофеенков)
- 30 Темы к рассмотрению комиссиями Межсоборного присутствия в 2015-2018 годах

Господь Иисус Хфистос воскрес в ином, новом теле, обладавшем свойствами необычайными. какими при жизни не обладало. Оно проходило чудесным образом сквозь закрытые и запертые двери. Знаем также, что не узнавали Воскресшего Иисуса

# и апостолы. Тело Воскресшего Господа было не душевным, а духовным. Подобными же духовными телами будут и тела всех воскресших людей. Когда воскреснут они и какой силой? Конечно, только си-

#### Поучения

32 Святитель Лука (Войно-Ясенецкий) О воскресении мертвых

#### Церковная жизнь

- 34 Святейший Патриарх Кирилл Отрицая Божию правду, мы разрушаем мир Интервью ТАСС
- 48 Новости

32

- 58 Дмитрий Анохин Обыкновенное чудо Церковь открыла уникальное учреждение для детей-инвалидов
- 70 Татьяна Левшенко Графико-орфографическая система богослужебных книг

#### Церковь и общество

- 52 Юрий Минулин Паломничество по России: маршруты на север и юг, на запад и восток
- 56 Святые места России Комментарии руководителей паломнических служб Тольятти. Сочи, Новосибирска, Новокузнецка



Абсолютная правда есть. Это Божий закон. Господь даровал человеку свободу и нравственное чувство, выражающееся в совести. Но распорядиться этим можно по-разному. Важно уяснить: без Бога абсолютная правда невозможна. Нет и иного понимания справедливости. В современном мире часто бездумно произносят это слово. Обижают слабого — несправедливо. Воруют — тоже. Но где это сказано? А если моя правда исключает вашу? Я сильный, поэтому могу обидеть любого и забрать, что плохо лежит. Понимаете? Отрицая абсолютную Божию правду, мы разрушаем мир.

Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

#### ПРЕОСВЯЩЕННЫЕ АРХИПАСТЫРИ. ДОРОГИЕ ОТЦЫ, БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

Заметным событием церковно-общественной жизни стал первый форум Всемирного русского народного собора в Калининграде. На открытии форума выступил Святейший Патриарх Кирилл и предложил новый подход к определению рубежей России, призвав собравшихся видеть в них не только географическое, но и мировоззренческое изменение. Для творческого восприятия западного влияния Святейший Патриарх считает необходимым утверждать приоритет национальных духовных ценностей над заимствуемыми материальными.

Большой резонанс получило обширное интервью Предстоятеля Русской Церкви государственному агентству ТАСС. Размышляя о совести и раскаянии, природе власти и ответственности, Патриарх Кирилл ставит эти понятия в контекст христианской традиции, побуждает через сомнения идти к подлинной духовной жизни. Он рассказывает о своей семье и своем опыте жизни в Церкви, не уклоняется от вопросов о Шарли Эбдо и фильме «Левиафан». Хорошие новости пришли из Санкт-Петербурга и Архангельска. Петербуржцы впервые после 90 лет чуждого наименования городской набережной в честь Робеспьера встречают праздник Пасхи с возвращенным на карту города топонимом — Воскресенская набережная. А в Архангельске по инициативе церковно-общественных организаций и при поддержке городских властей готовится переименование Профсоюзной площади в Соборную. Полезный материал подготовлен для тех, кто в летнее время собирается в паломничество. О том, как складывается ситуация с паломническими поездками по России и зарубежью после ослабления курса российского рубля, рассказывают руководители ведущих паломнических служб.

В дни, когда Церковь ликует и славит Воскресшего Спасителя, желаю всем читателям журнала проникнуться радостью великого праздника и поделиться ей с ближними. Эта радость пусть поддержит и укрепит вас во вся дни вашей жизни. В ней рождается наша надежда и наше упование. Христос воскресе!



34

Иларион, митрополит Волоколамский, председатель Редакционного совета «Журнала Московской Патриархии»

лой Божией.

Официальное издание Русской Православной Церкви

## Журнал Московской Патриархии

#### РЕДАКЦИОННЫЙ COBET

#### Иларион, митрополит Волоколамский,

председатель Отдела внешних церковных связей, (председатель совета);

#### Меркурий, митрополит Ростовский и Новочеркасский.

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации;

#### Марк, архиепископ Егорьевский.

руководитель Управления Московской Патриархии по зарубежным учреждениям;

#### Пантелеимон, епископ Орехово-Зуевский,

председатель Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению;

#### архимандрит Тихон (Шевкунов).

ответственный секретарь Патриаршего совета по культуре;

#### протоиерей Всеволод Чаплин,

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества;

#### протоиерей Димитрий Смирнов,

председатель Патриаршей комиссии по вопросам семьи и защиты материнства;

#### протоиерей Владимир Силовьев,

главный редактор Издательства Московской Патриархии;

#### протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии;

#### Владимир Легойда,

председатель Синодального информационного отдела;

#### Сергей Чапнин.

ответственный редактор «Журнала Московской Патриархии»



Паломничество — это форма личной религиозной жизни. Это может быть многодневный пеший крестный ход. а с другой стороны, паломничество можно совместить с путешествием в более или менее комфортных условиях. Но в обоих случаях в основе паломничества всегда лежит стремление вырваться из суеты повседневности, сосредоточиться на мыслях о своей духовной жизни, очистить душу в молитве, поклониться святыне.

Юрий Минулин

Дмитрий Анохин

**52** 

63 Николай Терентьев Вознесенский монастырь: святыни из-под спуда памяти

#### Храмоздатель

66 Михаил Кеслер Архитектурно-художественные решения храмов Благолепие и красота храма

В Синодальном отделе по церковной благотворительности и социальному служению рискнули замахнуться на масштабный проект: открыть первый в стране церковный детский дом для особых ребят. Точнее, это вообще первый в России детдом для маленьких инвалидов с множественными тяжелыми нарушениями развития. В начале марта сюда поступил 21 ребенок из 15-го московского Детского дома-интерната.



#### **Чтение**

74 Юлия Нежная

Новые книги

Павел Сержантов. Исихастская антропология о временном и вечном;

Иоаким (Парр), схиархим. Беседы на Русской земле;

Пюхтицкая обитель и ее блаженная старица монахиня Екатерина.

Жизнеописание. Воспоминания современников.

Записки инокини Игнатии/Сост. монахиня Тихона (Проненко);

Мейендорф Мария Федоровна, баронесса. Воспоминания;

Иона (Займовский), игумен. Лоза истинная. Опыт преодоления зависимости

#### Вечная память

- 78 Митрополит Петрозаводский и Карельский Мануил (Павлов)
- 81 Протопресвитер Фома Хопко
- 84 Монах Лазарь (Афанасьев)

86 Акафист Пресвятой Богородице в честь иконы «Всецарица»

Уотца Фомы был замечательный ораторский дар, всегда соединявшийся с напряжением, увлеченностью, широтой знаний и внутренней честностью, которые потрясали слушателей. Они понимали, что необходимо изменить всю свою жизнь. Больше молиться. Чаще ходить в церковь. Исповедоваться. Привести в согласие свою жизнь, разделенную на фелигиозную и светскую. Искать одного Истинного Бога, известного по Писаниям. Бога, сотворившего мир Сыном Своим Иисусом Хфистом и Своим Святым Духом.



Официальное издание Русской Православной Церкви

## Журнал Московской Патриархии

#### РЕДАКЦИЯ

Главный редактор:

протоиерей Владимир Силовьев

Ответственный редактор:

Сергей Чапнин s.chapnin@jmp.ru

Зам, ответственного редактора: Евгений Стрельчик e.strelchik@imp.ru

Диакон Евгений Мурзин, e.murzin@jmp.ru Дмитрий Анохин, d.anokhin@jmp.ru Алексей Реутский a.reutsky@jmp.ru

Корректоры:

. Михаил Недзельский. Екатерина Рипс

Марина Творогова

Препресс и цветокоррекция: Александра Акмаева/«Арефа:

Священник Игорь Палкин. Сергей Власов, Олег Варов

Обложка:

Алексей Чекаль

Адрес редакции:

119435 Mockea ул. Погодинская. д. 20. корп. 2 тел./факс: (499) 246-01-65.

эп почта: общий эл. адрес: info@imp.ru новости: news@imp.ru

подписка: podpiska@jmp.ru

Интернет:

www.jmp.ru www.e-vestnik.ru

www.facebook.com/jmp.ru www.twitter.com/jmp\_ru www.vk.com/evestnik

В номере использовань

материалы пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси

Отпечатано

ЗАО «АЛМАЗ ПРЕСС» 109548, г. Москва. ул. Шоссейная. д. 4д

Подписной индекс в каталого агентства «Роспечать»:

Подписка в редакции

тел.: (499) 246-48-79 Тираж 25 000 экз. Цена свободная ISSN 0132-862X

Журнал Московской Патриархии Издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013 г

Учредитель и издатель:

Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии

Русской Православной Церкви» 119435, г. Москва, ул. Погодинская

Петр Бутенев

#### ПЕРВОСВЯТИТЕЛЬСКОЕ СЛОВО

# Верить всегда непросто

Сегодняшний воскресный день — особенный, первый после Пасхи. Именно в этот день мы говорим, может быть, о самом главном, что превращает жизнь человека, обычную жизнь, в непреходящую ценность в глазах Божиих и в собственных глазах человека.

Известное повествование об уверении Фомы, того самого апостола Фомы, который не поверил, когда ему говорили ученики, что явился воскресший Христос, несет в себе очень много смыслов.

И завершается евангельский отрывок (ср.: Ин. 20, 19-31), который мы сегодня слышали, замечательными словами о том, что всякий, кто верует, что Иисус есть Христос и Сын Божий, будет иметь жизнь в Нем. То есть через веру в Господа Иисуса Христа, через веру в Бога человек обретает возможность жить в Боге, то есть жить вечно. Он обретает возможность через общение с Богом быть с Ним навсегда.

Господь не сказал, что для того, чтобы иметь жизнь в Нем, нужно делать

какие-то конкретные дела, например построить или создать что-то, что потрясло бы сознание людей, совершить научные открытия, невероятные прозрения в области мысли, замечательные произведения искусства. Он не сказал о том, что для того, чтобы иметь жизнь в Нем, нужно иметь человеческую власть и использовать ее во благо. Он не сказал, что для того, чтобы иметь жизнь в Нем, нужно быть могущественным человеком, сильным, богатым, преуспевающим. Он сказал только одно: что тот, кто верит, что Иисус есть Христос, то есть Спаситель, и Сын Божий, тот будет иметь жизнь во Христе, в Боге. Значит, вера является той самой силой, которая способна нас ввести в вечность, и никакой другой силы, никакой другой добродетели, никакого иного гуманистического измерения жизни недостаточно для того, чтобы обрести вечность в Боге, только вера имеет значение. Сколько существует мир, столько существует

и вера. Даже те люди, которые сбивались с пути истинного богопознания под воздействием разных ложных философий или неправильно понятого человеческого опыта, обожествляли то, что Богом не является. И те имели в сердце веру. Но такой веры недостаточно. Нужно верить в то, что Иисус есть Христос и Сын Божий.

Верить всегда непросто. Как замечательно сказал об этом Василий Великий: всякое слово Божие — это истина, исполненная силой, хотя природа не-

редко уверяет нас в обратном. Потому вера есть великий подвиг (см.: Святитель Василий Великий. Нравственные правила. Правило 8: О вере и несомненности глаголов Господних). Эти слова Василия Великого, который был чрезвычайно просвещенным, ученым человеком, прекрасно знавшим античную философию, бывшим на высоте тогдашней этичной мысли, так ясно формулируют, что означает верить.

Верить означает нередко идти про-

тив здравого смысла, против человеческого опыта, против закона природы. Потому что природа уверяет нас нередко в обратном. Почему Фома не поверил со слов апостолов? Да потому что природа уверяла в обратном: не может воскреснуть человек, он умирает, его тело разлагается, распадается на молекулы, исчезает. Как может воскреснуть человек? Это было против опыта Фомы, как и против опыта абсолютного большинства людей, живущих и живших на земле. И потому он говорит эти страшные слова: пока не вложу свои пальцы в язвы от гвоздей, пока не осяжу руками ребра Его, не поверю; мне нужны доказательства, которые утвердили бы меня в том, что Христос воскрес. И когда является Спаситель, Он просто говорит: «Осяжи Мое Тело, и не будь не верен, но верен; и блажен тот, кто верит, не видя, не зная».

Вера есть некая особая сила, присущая человеку. Это сила ума, сила воли, сила чувств. Вера вбирает в себя все потенции человеческой личности, всё то, на что способен человек. Потому что увидеть то, что лежит вне человеческого опыта, прозреть то, что прозреть невозможно в личной жизни, можно лишь при огромном внутреннем напряжении, концентрации сил, ибо это великий подвиг, говорит Василий Великий.

Почему же Господу было угодно, чтобы именно вера определяла спасение человека, чтобы от веры зависело его спасение? Да именно потому, что вера — такое состояние человека, которое требует отдачи всех сил.

Сколько существует мир, столько существует вера и столько же существует неверие. И у неверия очень понятные объяснения. Предельно ясно, почему человек не верит. Если он опирается только на знания и на опыт, то всё, что превышает его знания и опыт, он отрицает. Есть такая пословица: этого не может быть, потому что этого не может быть никогда. И нередко, произнося или даже не произнося эти слова, человек отрицает саму возможность существования того, что лежит за пределами его опыта, точь-в-точь повторяя соделанное Фомой. Воскресение лежало вне опыта Фомы, и он не поверил. Может быть, не поверили бы и другие апостолы, кстати, если бы они тоже отсутствовали. Неизвестно, как и кто из них повел бы себя в этой ситуации, уж столь неожиданной, столь поразительной была весть о том, что воскресший Христос пришел к апостолам.

Иногда, оправдывая свое неверие и неверие своих детей, особенно неверие молодежи, мы говорим: «Да, в наше время, знаете, трудно верить». А почему в наше время трудно верить? Человечество в каждую эпоху создавало какие-то продукты, которые можно отнести к результатам цивилизационного развития. А разве пирамиды египетские не поражали воображение? А ирригационная система Нижнего Нила разве не завораживала умы людей? Сложнейшая система оросительных каналов, которую мир не знал. А появление бумаги? А появление письма? А знания астрономии? А познания в медицине? Разве не поражали они воображение людей? Никогда не следует ссылаться на эпоху, подчеркивая, что, мол, достижения современной эпохи особым образом препятствуют человеку верить

в Бога. Это абсолютное заблуждение. То, что происходит в мире, то, что является про-изводным от человеческого образования, ума, организации, вложения финансов, никак не может повлиять на мировоззренческий выбор человека, если только это настоящий выбор, если человек не плывет просто в общем потоке, по воле волн. Но.

не плывет просто в общем потоке, по воле волн. Но, если он сознательно прокладывает свой жизненный путь, всё это никак не может повлиять на его веру или даже на его безверие.

Мы должны помнить, что вера там, где внутреннее напряжение, концентрация, где есть мысль и где начинается реальный опыт соприкосновения человека с иным миром. Этот опыт бывает разным. У Фомы это был опыт физического соприкосновения с воскресшим Телом Спасителя. У большинства людей нет такого опыта, но есть опыт молитвы. Это самый сильный опыт, когда в ответ на нашу просьбу Бог нам посылает то, о чем мы Его просим. Невероятно сильный опыт заложен во всей человеческой жизни. Если внимательно посмотреть на то, как тот или иной человек жил, что происходило в его детстве, в юности, в зрелые годы, то каждый может увидеть на себе руку Божию не только в достижениях и победах, но и в поражениях и страданиях. Только нужно научиться взирать на свою собственную жизнь с высоты птичьего полета, постараться видеть причинно-следственные связи, приведшие к тем или иным событиям. И тогда откроется нам рука Божия и в нашей жизни, как открывается она в истории народов и для нас с вами в истории нашего многострадального Отечества. Нужно почти ничего не понимать и не видеть, чтобы отрицать, что рука Божия, несомненно, с нашим народом. Она проводила его через радости, через очистительную силу страданий для того, чтобы в XXI веке народ Святой Руси, являл всему миру пример духовного возрождения и сильной веры. Дай Бог, чтобы благодать Божия, которая является нам в нашей жизни, укрепляла нашу веру, а через веру давала надежду на жизнь вечную во Христе Иисусе, Господе нашем. Аминь.

Проповедь в неделю вторую по Пасхе, апостола Фомы, после Божественной литургии в храме в честь иконы Божией Матери «Знамение» в Ховрине. 2014 г.

Христос воскресе!

# Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла

8 марта, в неделю вторую Великого поста, день памяти святителя Григория Паламы. архиепископа Фессалонитского, и праздник обретения мощей блаженной Матроны Московской, Святейший Патриарх Кирилл посетил Покровский ставропигиальный женский монастырь. По прибытии в обитель Святейший Патриарх Кирилл поклонился честным мощам блаженной старицы Матроны, почивающим в храме Покрова Пресвятой Богородицы, а затем совершил Литургию святителя Василия Великого в храме Воскресения слову-

За Литургией была архимандрит Иоанн (Мошнегуцу) был рукоположен во епископа Сорокского, викария Кишиневской епархии (Православная Церковь Молдовы) (материалы хиротонии будут опубликованы в следующих номерах журнала). По окончании службы Святейшего Патриарха приветствовала настоятельница Покровского ставропигиального монастыря игумения Феофания (Мискина). Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам богослужения с первосвятительским словом. Затем Святейший Патриарх вручил высокие церковные награды, после чего совершил молебен у раки с мощами блаженной старицы Матроны.

10 марта в Зале церковных соборов Храма Христа Спасителя Святейший Патриарх принял участие



в церемонии закрытия VII Общероссийской олимпиады школьников по Основам православной культуры. Патриарх обратился к победителям, участникам, организаторам и попечителям проекта. «Самое главное то, что участие в олимпиаде создает интерес к наиважнейшим темам, связанным с историческим бытием нашего Отечества, в рамках олимпиады развивается целостное восприятие нашей истории», — сказал Первосвятитель, отметив также расширение географии программы, включение в нее детей из других стран.

10 марта в патриаршей и синодальной резиденции в Даниловом монастыре под председательством Святейшего Патриарха Кирилла состоялось шестое заседание координационного комитета по поощрению социальных, образовательных, культурных и иных инициатив под эгидой Русской Православной Церкви.

Говоря о результатах проведения конкурса «Православная инициатива», Предстоятель Русской Церкви, в частности, отметил: «На протяжении десяти лет благодаря деятельности "Православной инициативы" к трудам на пользу всего нашего общества в епархиях Русской Православной Церкви были привлечены многие люди, в том числе и те, кто не только ранее не сотрудничал, как я уже сказал, с Церковью, но и вообще мало что знал о Православии.

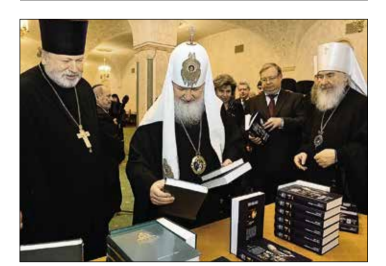
Я считаю, что это хороший многоплановый результат: мы решаем не только основную, но и сопутствующие задачи».

11 марта в Сергиевском зале Храма Христа Спасителя состоялось 27-е Совместное заседание наблюдательного. общественного и попечительского советов по изданию «Православной энциклопедии». Заседание возглавили председатель наблюдательного совета Святейший Патриарх Кирилл, член наблюдательного совета, руководитель Администрации Президента РФ С.Б. Иванов, председатель общественного совета, председатель Госдумы ФС РФ С.Е. Нарышкин и председатель попечительского совета, мэр Москвы С.С. Собянин. На открытии заседания

Предстоятель Русской Православной Церкви представил три новых алфавитных тома «Православной энциклопедии» — 34-й, 35-й и 36-й, а затем обратился к собравшимся со вступительным словом.

После выступления ряда остальных участников состоялось обсуждение и утверждение фактической





сметы за 2014 год и плановой сметы на 2015 год. В завершение заседания Святейший Патриарх поблагодарил членов наблюдательного, общественного и попечительского советов за труды.

православной культуры

12 марта в Белом зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя состоялась презентация Собрания трудов Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, издание которых осуществляет Издательство Московской Патриархии. Церемонию возглавил Предстоятель Русской Православной Церкви. Главный редактор Издательства Московской Патриархии протоиерей Владимир Силовьев поздравил Патриарха с 39-летием архиерейской хиротонии и представил первый том серии III «Богословие и духовное просвещение», а также новое, дополненное издание тематического сборника «Тайна покаяния», который включает великопостные проповеди Первосвятителя, сказанные в 2001-2014 годах. Святейший Патриарх Кирилл обратился к участникам презентации со словом,

в котором выразил благодар-

ность издательству «за пред-

принятый труд обобщения

в одном томе различных

текстов, которые были

#### ВСТРЕЧИ

9 марта в патриаршей и синодальной резиденции в Даниловом монастыре состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с губернатором Ульяновской области Сергеем Ивановичем Морозовым и митрополитом Симбирским и Новоспасским Феофаном.

9 марта в патриаршей и синодальной резиденции состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с полномочным представителем Президента РФ в Приволжском федеральном округе Михаилом Викторовичем Бабичем.

10 марта в патриаршей и синодальной резиденции в Даниловом монастыре состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с главой Республики Мордовии Владимиром Дмитриевичем Волковым и митрополитом Саранским и Мордовским

11 марта в патриаршей резиденции в Чистом переулке состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с заместителем премьерминистра Венгрии Жолтом Шемьеном.

\* \* \*

Журнал Московской Патриархии/4 2015

#### 12 ОФИЦИАЛЬНАЯ ХРОНИКА

созданы на протяжении многих лет» «Моя жизнь складывалась так писать, причем больше

что мне приходилось много приходилось говорить, а потом на основании сказанного писать, — продолжил Патриарх. — Есть такое понятие "писать в стол". Я действительно не имел возможности публиковать всё то, что было написано, не потому что какие-то внешние обстоятельства мешали этому, а по банальной причине: на это никогда не хватало времени. Потому что для того, чтобы отдать тексты в печать, надо было их еще раз посмотреть и отредактировать. И, может быть, на один текст нужно было бы потратить один день, но этого одного дня никогда не было. Поэтому некое пессимистическое чувство всегда возникало у меня, когда я открывал свой архив — стояли эти папки, и я думал: доберутся ли когда-нибудь руки, чтобы это опубликовать. И отдавал себе отчет в том, что в обозримом будущем это сделать невоз-

И, наверное, так бы оно и было... Но отец Владимир и его коллектив взялись за это сложное дело. Они обработали большое количество текстов, составленных



в разные годы, привели всё это в надлежащий вид, необходимый для того, чтобы положить на бумагу уже в печатном виде. Сердечно вас за это благодарю. Иногда мне самому приходится что-то редактировать, когда тексты особенно сложные. И всякий раз, когда этим занимаюсь, понимаю, что в тех объемах, которые представлены в этих томах, я бы никогда не смог осуществить редакторской работы». Патриарх поблагодарил сотрудников издательства «как своих самых ближайших соработников»

12 марта Святейший Патриарх Кирилл и мэр Москвы С.С. Собянин посетили детский праздник — День православной книги, организованный

в Зале церковных соборов Храма Христа Спасителя в Москве. В мероприятии приняли участие председатель Издательского совета Русской Православной Церкви митрополит Калужский и Боровский Климент и директор Научно-практического центра детской психоневрологии департамента здравоохранения Москвы доктор медицинских наук, профессор Т.Т. Батышева.

Святейший Патриарх Кирилл рассказал о значении отмечаемого Дня православной книги. По словам Первосвятителя, книги «доносят до нас информацию из прошлого, они являются носителями некой наследственности. И насколько опасно разрушать или видоизменять молекулы ДНК

что какая-то книга может укреплять нашу наследственность, а значит, и нашу силу, а другая книга может и разрушать. Мы учредили День православной книги для того, чтобы подчеркнуть нашу связь с трудами первопечатника Ивана Федорова, с трудами многих других, кто сохранял эту нравственную духовную наследственность и в жизни нашего народа, и в жизни всего рода человеческого», отметил Патриарх. Предстоятель Русской Православной Церкви и мэр Москвы вручили подарочные наборы книг юным читателям — детям-инвалидам, проходящим курс лечения в Научно-практическом центре детской психоневрологии.

в клетке человека, настоль-

и духовный код рода человече-

ко же опасно разрушать

ского». «Я очень хотел бы,

чтобы каждый, кто берет

в руки книгу, понимал,

12 марта Святейший Патриарх Кирилл посетил гимназию Святителя Василия Великого, расположенную в Одинцовском районе Московской области. В здании учебного заведения Святейшего Патриарха приветствовали дети старшей группы детского сада и учащиеся первых классов, исполнившие



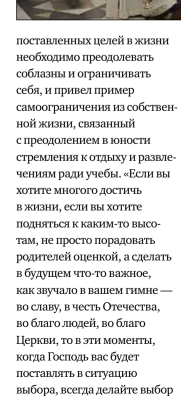




чавадзе и духовника школы протоиерея Владимира Вигилянского Предстоятель Русской Церкви осмотрел учебное заведение. После осмотра учебных классов и спортивных залов Патриарх посетил урок отечественной истории в 6 классе, а затем направился в актовый зал, где собрались преподаватели и учащиеся гимназии, многочисленные гости и родители гимназистов. После исполнения учениками гимназического гимна Святейший Патриарх обратился к собравшимся в зале со словом. «Образование — это не только пребывание в школе, — отметил Патриарх, — образование это такой процесс восприятия окружающего нас мира, который приводит к важным внутренним преобразованиям человеческой личности, благодаря чему люди растут. Конечно, на этом образовательном пути очень важна школа. Сегодня школа является главным фактором и главным способом получения образования». Святейший Патриарх подчеркнул, что для достижения

Великому. В сопровождении

директора гимназии З.М. Чав-



в пользу более трудного пути, потому что Царство Божие силой берется (ср.: Мф. 11, 12), и это евангельское выражение имеет отношение не только к достижению спасения в вере, это имеет отношение к достижению любого успеха. Успех берется силой подвига», — подчеркнул Первосвятитель. После встречи с учащимися и педагогами Предстоятель Русской Церкви посетил школьный храм Святителя Василия Великого, где собрались духовник гимназии и священнослужители, ведущие преподавание духовных дисциплин, родители учеников и прихожане

Крестопоклонной, Святейший Патриарх Кирилл совершил всенощное бдение с чином выноса Честного и Животворящего Креста Господня в кафедральном соборе Христа Спасителя Калининграда. **15 марта**, в третью неделю Великого поста, Крестопоклонную, день празднования Державной иконе Божией Матери, Святейший Патриарх Кирилл совершил Литургию святителя Василия Великого в кафедральном соборе Христа Спасителя Калининграда. После причастия Первосвятитель совершил поклонение Честному и Животворящему Кресту Господню. Предстоятеля Русской Церкви приветствовал епископ Балтийский Серафим. Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с первосвятительским словом на тему воскресного евангельского чтения. «Господь нам всем говорит: чтобы избежать жизненного фиаско, чтобы не потерять душу, сберегая ее для самого себя, нужно потерять ее ради Христа и Евангелия, — отметил, в частности, Патриарх. — Это значит поставить Господа в центр своей жизни и сбережение духовных сил направить к той цели, которую Он нам предлагает выбрать в качестве единственно правильной и спасительной, а именно жить не для себя. Господь не предлагает каждому из нас становиться аскетом, подвижником, монахом. Он не предлагает нам идти на страдания. Он просто предлагает посвятить жизнь свою исполнению Его закона, Его заповедей, Евангелия. И тогда сохраним всё то, что имеем, всё то, что нажили. Если душа наша встроена в правильную систему

14 марта, в канун третьей недели Великого поста,





Журнал Московской Патриархии/4 2015 Журнал Московской Патриархии/4 • 2015



координат и работает в соответствии с правильно выбранными целями, то жизнь человека становится радостной, потому что с ним Господь».

Затем состоялся прием от имени губернатора Калининградской области Н.Н. Цуканова, по окончании которого Святейший Патриарх Кирилл отбыл в Москву.

17 марта, во вторник четвертой седмицы Великого поста, день памяти святого благоверного князя Даниила Московского, Святейший Патриарх Кирилл совершил вечерню и Литургию Преждеосвященных Даров в Троицком соборе Данилова ставропигиального мужского монастыря. На малом входе к празднику Светлого Христова Воскресения Патриарх удостоил ряд насельников Данилова мужского монастыря Москвы богослужебно-иерархических наград. Игумен Петр (Мещеринов), настоятель подворья Данилова монастыря при храме Знамения иконы Божией Матери села Долматова Домодедовского района Московской области, и игумен Макарий (Сытенко), насельник Данилова монастыря, были удостоены права ношения палицы. Насельники Данилова монастыря иеромонах Филипп (Дмитриев) и иеромонах Кассиан (Мороз) были удостоены права ношения наперсного креста,

иеромонах Филарет (Кочетков) — права ношения набедренника.
По окончании Литургии
Святейший Патриарх Кирилл совершил славление у ковче-

га с частицей честных мощей святого благоверного князя Даниила. Первосвятителя приветствовал наместник Данилова монастыря архимандрит Алексий (Поликарпов). Предстоятель Русской Церкви обратился к собравшимся в храме с первосвятительским словом о подвиге благоверного князя Даниила. По словам Патриарха, жизнь князя Даниила показывает, «что достигать целей возможно не только силой оружия, но той силой, которая у большинства людей и силой не считается, — кротостью, смирением, спокойствием, верой. Следуя заповедям Божиим, мы не только способны решать свои внутренние, семейные, личные проблемы — мы можем решать и проблемы государственные, общечеловеческие, потому что у Божественных заповедей нет ограничения в пространстве — они вселенские, они универсальные. И если бы весь мир жил по этим заповедям, то не было бы войн, междоусобиц, не было бы борьбы за сиюминутные интересы, не было бы стремления, нанося ущерб другому человеку, созидать свое

собственное благополучие».



Святейший Патриарх посетил строящийся храм Сретения Господня при Патриаршем Центре духовного развития детей и молодежи в сопровождении наместника монастыря архимандрита Алексия (Поликарпова) и настоятеля храма игумена Иоасафа (Полуянова). Высоко оценив уровень строительных и отделочных работ нового храма и баптистерия, Предстоятель Русской Православной Церкви отметил, что храм отличается сложной задумкой и высоким качеством работ, и особо отметил работу мозаичиста Валентина Борисенко. Патриарх Кирилл одобрил проект устроения низкой алтарной преграды, которая дает возможность молящимся наблюдать за ходом богослу-

жения внутри алтаря.

В создании храма Сретения

По окончании богослужения

архитекторы, мозаичисты, художники и резчики-белокаменщики — мастера организаций-членов Гильдии храмоздателей.

**18 марта** в Храме Христа Спасителя Святейший Патриарх Кирилл совершил отпевание писателя Валентина Распутина. «Мы провожаем в путь всея земли великого писателя земли Русской Валентина Григорьевича Распутина, — сказал Святейший Патриарх перед началом чина отпевания. — История нашей русской литературы явила множество замечательных имен. Писателей, которые отличаются от большинства пишущих художественные тексты, мы называем известными, популярными, выдающимися или великими. Совершенно очевидно, что Валентин Распутин был одним из великих русских писателей XX века».









# Рубежи России не сводятся к географическому понятию

ВЫСТУПЛЕНИЕ СВЯТЕЙШЕГО ПАТРИАРХА КИРИЛЛА НА КАЛИНИНГРАДСКОМ ФОРУМЕ ВСЕМИРНОГО РУССКОГО НАРОДНОГО СОБОРА

14 марта в Калининграде состоялось пленарное заседание Калининградского форума Всемирного русского народного собора на тему «Рубежи российской государственности: глобальные вызовы, региональные ответы». На открытии заседания выступил Святейший Патриарх Кирилл. После докладов ряда других участников форума работу собора продолжили круглые столы по экономике, истории, культуре и международным отношениям: «Технологический суверенитет России. Региональный потенциал», «Калининградская область в пространстве гуманитарного суверенитета», «Калининградская область в исторических судьбах России», «Российская цивилизационная идентичность как фактор национальной безопасности». По итогам обсуждений принята резолюция.

Заявленная тема форума «Рубежи русской государственности», пожалуй, нигде не звучит так актуально, как в Калининграде, на берегах Балтики. Здесь всё дышит близостью границы, близостью других государств, близостью открытого моря — словом, близостью той черты, за которой кончается Русская земля.

Но рубежи России, как не раз говорилось на нашем соборе, не сводятся лишь к географическому понятию, равно как и к заставам, пропускным пунктам, зонам таможенного контроля. Ведь Россия — это не просто государство со своими границами, законами и учреждениями. Это страна-цивилизация, чьи пределы, миссия и смысл бытия определяются духовными ценностями, идеалами, историческими и культурными памятниками, святынями. Потому нашими рубежами являются и наши мировоззренческие установки, стоящие на страже нашей цивилизационной идентичности. Сердцевиной нашей цивилизации в социальном смысле является русский народ, главный созидатель Российского государства. В духовном же смысле такой сердцевиной, несомненно, является православное христианство, которое, собственно говоря, и сформировало единое централизованное большое государство на евразийском пространстве.

Православная традиция сохраняет в неповрежденном виде Богооткровенное учение, наполняет смыслом нашу жизнь и позволяет строить добрые отношения со всеми народами России и исторической Руси, с каждым, кто готов жить с нами в мире и взаимообщении.

И то, что Россия — это великое многонациональное государство, во многом определялось нравственными, духовными установками Православия, которое категорически препятствовало подавлению свобод всех тех, кто исповедовал другую веру. Православие всегда стояло на защите своего народа от различного рода внешней духовной агрессии, будь то тевтонские рыцари или какая-то более тонкая пропаганда иных взглядов, религиозных в том числе. Православие стояло на защите от так называемого прозелитизма, но никогда не подстрекало свой народ, не подталкивало его к тому, чтобы он лишал свободы вероисповедания другие народы. И этот опыт веротерпимости был положен в основу формирования многонационального государства.

Знаем, что и сегодня, если посмотреть на катастрофу, которая происходит на братской Украине, во многом религиозные истоки нынешнего конфликта проявляют себя достаточно ясно. Велика ошибка тех политиков, которые игнорируют религиозный фактор в государственных делах. Как нередко он является созидающим и во многом решающим в формировании человеческой общности, так он может быть и разрушительным. И история об этом свидетельствует.

Роль Православия заключается в том, что Православная Церковь никогда не притесняла иноверцев, при этом строго и бдительно защищая свой собственный народ от любой духовной агрессии.

В свете вышесказанного Калининград является рубежом России вдвойне — сугубым рубежом, если использовать церковнославянский язык. Это и пограничная территория, анклав, выдвинутый далеко на Запад. Это и пространство особого духовного значения, находящееся в постоянном соприкосновении с иными мировоззрениями, иной историей и иными

Невозможно не принимать во внимание, что этой землей почти 700 лет владели германцы: сначала Тевтонский орден, затем Прусское королевство, второй и Третий рейх. И только 70 лет Калининградская область принадлежит России. Этот факт оказывает серьезное влияние на весь исторический ландшафт, на сознание живущих здесь людей. Здесь присутствуют германские памятники, германский архитектурный стиль, германская топонимика и другие многочисленные следы иной культуры.

И нередко возникает соблазн строить идентичность живущих здесь людей на фундаменте этого наследия наследия, прямо скажем, достаточно величественного.

Но, отдавая дань уважения великим немецким архитекторам, скульпторам, ландшафтным дизайнерам и даже простым крестьянам, немало потрудившимся над преображением этого края, мы ни на минуту не должны забывать, что основой культуры являются не памятники, не камни, не дороги. Ее основой являются люди и те ценности, которые они исповедуют.

Мы не имеем права забывать, что многие достижения наших предшественников на этой земле были, к сожалению, сопряжены с неприемлемой для нас идеологией, которую условно можно назвать «натиском на Восток», которая вдохновляла еще крестоносных рыцарей, пришедших на поле перед Грюнвальдом и на лед Чудского озера. Эволюция этой идеологии завершилась появлением страшного учения, разделившего человечество на людей «высшей» и «низшей» расы. Мы хорошо помним самую кровопролитную в истории войну, в которой агрессор кощунственно прикрывался символом креста — этого поклоняемого ныне Животворящего Креста, на котором Спаситель принял смерть за всех нас, за людей всех народов, за то, чтобы каждый верующий в Него смог быть Его чадом и войти в Его Царство. И именно сегодня мы особенным образом, в соответствии с церковным

детели, на смену христианской нрав-

Уставом, поклоняемся Животворящему Кресту Христову.

И мы, и наши потомки еще долго будем задаваться вопросом: как могла произойти такая подмена ценностей? Пожалуй, одна из важнейших тому причин — это приоритет материального над духовным, горделивого ума над открытым Богу сердцем, жажды власти над смиренномудрием. Этот ложный приоритет подтачивал нравственную основу жизни многих народов и в конце концов привел к трагедии. Сегодня, в год 70-летия великой Победы, мы должны еще раз подчеркнуть: нам нельзя идти этим обманчивым путем, нельзя ставить земные ценности, особенно материальные, не просто выше ценностей духовных, надмирных, вечных, но и нивелировать эти духовные вечные ценности, оттеснять их на периферию под натиском исключительно материальных устремлений. Потому что эти духовные ценности придают земной жизни бесконечный смысл, предотвращая превращение человека в животного, как бы это животное ни обустраивало свое стойло. Человек без приоритета духовных ценностей превращается в животное, потому что разрушаются все табу, вырастающие из авторитета нравственного начала, заложенного Богом в человеческую природу.

Точно так же как нельзя камням, лежащим на этой земле, придавать большее значение, чем духовному состоянию людей, которые на ней ныне живут, так же нельзя и подчинять духовное измерение человеческой жизни исключительно материальным

В достижении победы над нацизмом наш народ сыграл решающую роль не только в физическом, но и в духовном смысле. Веками стремясь жить по закону правды и добра, именно Россия предложила человечеству принцип равенства народов, без господствую-

щих метрополий и угнетенных колоний. Со времени нашей Победы в 1945 году этот принцип получил признание во всем мире, стал подлинной общечеловеческой ценностью.

70-летие Победы совпадает с 70-летием Калининградской области, что глубоко символично. Калининградская область — это плод Победы, овеществленный ее результат, а калининградцы, может быть, в большей степени, чем все остальные граждане России, должны ощущать себя наследниками Победы. Область создавалась не только как стратегический форпост России, призванный навсегда предотвратить в будущем упомянутый выше «натиск на Восток». Но она должна стать и духовным форпостом России в Европе. Не регионом, более других подверженным западному влиянию, а регионом, более других готовым к диалогу с Западом и к привнесению в этот диалог наших духовных ценностей.

Полагаю, что сейчас наступил очень подходящий момент для такого честного диалога, включая совместные размышления о ценностях. Потому что некогда общехристианский фундамент Восточной и Западной Европы сегодня подвергается разрушению, в первую очередь в западной ее части. Россия пока еще сохраняет духовный фундамент и, настаивая на важности духовных ценностей, поддерживая, в том числе в значительной мере культурной, а теперь и образовательной политики, имеет много что сказать нашим западным партнерам. И нам не следует ни бояться этого диалога, ни скрывать тех ценностей, которые вырастают из нашей традиции, из нашей столь непростой истории.

Говоря так, я вовсе не призываю отвергать западноевропейский опыт. И Петр Великий, и русский гений Михаил Васильевич Ломоносов, и наш земляк калининградец Андрей Тимофеевич Болотов, и тысячи других русских людей являют нам примеры того, что у Западной Европы можно и нужно перенимать очень много полезного. Впрочем, как и у других народов — японцев, китайцев, арабов, индусов, персов, которые внесли в сокровищницу человечества, если говорить обо всей истории, не меньше, чем европейцы. Но, оставаясь открытыми к научному и технологическому взаимодействию, к опыту материального и бытового устроения, мы не должны поступаться своими духовными ценностями, сохраняя православную веру и наше национальное самосознание. А это возможно, только если мы будем твердо придерживаться приоритета духовных ценностей.

Необходимо твердо и безоговорочно сказать: Калининградская область — это русская земля, которая по праву принадлежит нашему народу, 70 лет назад понесшему огромные, ни с чем не сравнимые и ни с кем не сравнимые жертвы не только за освобождение своей страны, а за спасение всех народов мира, в том числе немецкого народа от самоубийственной гитлеровской идеологии. Необходимо и в плане материальном, и в плане историко-архитектурном обустраивать эту землю как русскую, не забывая и не отталкивая, но и не подчеркивая особенным образом, как это иногда кто-то делает здесь, в Калининграде, пласт германского наследия. Нужно обратить особое внимание на исторические памятники русской воинской славы, которыми изобилует Калининградская земля еще со времен Семилетней войны и противостояния с Наполеоном, равно как и на памятники Первой мировой войны и, конечно, Великой Отечественной.

Надо постараться создать здесь русский архитектурно-культурный ландшафт, выражающий нашу национальную традицию и наши духовные



ценности. Ярким примером такого подхода является храм Христа Спасителя — духовная и архитектурная доминанта Калининграда, воплощение воли тысячи местных жителей, отдавших строительству и свой труд, и свои пожертвования, и свои молитвы, и свои таланты. Необходимо шире использовать традицию нашей национальной архитектуры, русского дизайна для обустройства города и сел региона. Причем не нужно создавать какие-то копии старых памятников, которые в нынешних условиях превращаются в некий кич. Нужно строить новое, но не порывать со своей культурной традицией.

Это, безусловно, не исключает синтеза с иностранными достижениями, поскольку в нашей истории уже были такие явления, как русское барокко или даже сибирское барокко. Стиль, рожденный в Средиземноморье, был творчески преображен и буквально «национализирован» русскими зод-**ЧИМИ** 

И замечательным примером творческого восприятия западных влияний является Санкт-Петербург, который внешне выглядит как западноевропейский город. И даже храмы построены в западноевропейских стилях. Но это наш русский, российский город и православный город. Именно так он и задумывался Петром, и так оно и случилось. Петербург никогда не попадал в культурный и духовный плен иностранцев и иных культур, при этом творчески впитывая в себя культурные примеры из-за рубежа.

Главным критерием для подобного синтеза пусть будет уже упомянутый приоритет духовных национальных ценностей над заимствуемыми материальными. Сегодня мы живем в эпоху глобальных вызовов, которые брошены не только России, но и всей христианской Европе, как я уже сказал. Мы видим, что сегодня в одной стране за другой обрушиваются основы нравственности, базовые понятия о добре и зле, пороке и доброственности идет гедонистический культ, в жертву которому приносится и семейная верность, и жизнь нерожденных младенцев, и сама природа человека. Это очень серьезный вызов, который Западная Европа не сумеет преодолеть в одиночку. Очень многие на Западе уже понимают всю опасность происходящих событий в западноевропейских странах. И снова, как в былые времена, может быть, потребуется и миссия России, осуществляя которую мы станем не подражать и заимствовать, а свидетельствовать о сохраненном понимании Бога, нравственности, семьи, народных судеб, человеческой жизни и ее смысла. Прийти на помощь всей России и другим народам — миссия Калининградского региона, находящегося на рубеже цивилизации, быть не просто оборонительным рубежом, не просто заградительным щитом России, хотя и это важно, но творческой лабораторией синтеза материальных культур и притягательным маяком в духовной жизни. Если возник такой русский анклав в центре Европы посреди народов западной культуры, то он должен стать островом нашего свидетельства о тех христианских ценностях, которым остался верен наш народ. Нет никаких сомнений в том, что это свидетельство найдет широкий отклик среди соседних народов и послужит обращению к нашим общим корням, корням христианским.

Это великая историческая задача, которой надо соответствовать и ради которой нужно ежедневно совершать свой внутренний подвиг. Выражаю надежду, что калининградцы — потомки героев, совершивших подвиг в битве с нацизмом — будут достойны своих предков и смогут должным образом ответить на вызовы времени и выполнят новую миссию, возложенную на них Промыслом Божиим.

# Наречения и хиротонии

15 августа в храме Всех святых, в земле Российской просиявших, патриаршей и синодальной резиденции в Даниловом монастыре Москвы Святейший Патриарх Кирилл совершил чин наречения архимандрита Нектария (Селезнева), клирика Орловской митрополии, во епископа Ливенского и Малоархангельского (Орловская митрополия). 9 сентября за Божественной литургией в Троицком кафедральном соборе в Калуге Святейший Патриарх Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Нектария (Селезнева), клирика Орловской митрополии, во епископа Ливенского и Малоархангельского. Предстоятелю Русской Церкви сослужили митрополиты Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий, Калужский и Боровский Климент, Орловский и Болховский Антоний; архиепископ Песоченский и Юхновский Максимилиан; епископы Солнечногорский Сергий, Козельский и Людиновский Никита.

#### Слово архимандрита Нектария (Селезнева) при наречении во епископа Ливенского и Малоархангельского

С трепетом и страхом Божиим принимаю сегодня я жребий епископского служения, определенный и благословленный мне Вашим Святейшеством и Священным Синодом Русской Православной Церкви, помня слова святого апостола Павла: Сила Божия в немощи совершается (2 Кор. 12, 9). Уповая на всесильную помощь Божию, ищу укрепления в молитве



## Наречение и хиротония архимандрита Нектария (Селезнева) во епископа Ливенского и Малоархангельского

и надеюсь оправдать Ваше высокое доверие, оказанное мне ныне.

Первоначально мое церковное служение проходило в далекой и суровой Сибири, где я начал прислуживать в храме алтарником. Под мудрым руководством Преосвященного архиепископа Орловского и Болховского Антония, в то время епископа Красноярского, проходило мое духовное возрастание. От его святительских рук я воспринял диаконскую и священническую благодать, им же был

пострижен в монашество. Для меня, как и для многих священнослужителей и многочисленной паствы, владыка Антоний всегда был добрым наставником и отцом. Глубоко в сердце хранил я слова Святого Евангелия: Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод (Ин. 15, 16). Мои первые послушания Церкви совпали с возрождением на берегах могучего Енисея вновь открытой Красноярской епархии. После 70-летнего забвения духовных ценностей

на обширной территории Красноярского края вместо 540 храмов осталось не больше десяти. Получив назначение на служение в Свято-Троицкий собор города Красноярска, я в первую очередь обратил внимание на воскресную школу для детей, которая располагалась в неудобном и не приспособленном для занятий месте и состояла всего из 15 учащихся. Впоследствии было устроено новое помещение, где уже занималось более 60

детей, и открыт подростковый

клуб «Ковчег» для юношей и девушек, окончивших воскресную школу. Я видел, с какой жаждой и рвением народ возвращался к своим 1000-летним православным истокам, как почти в каждом большом населенном пункте жители стремились восстановить храм и какие неимоверные усилия были предприняты правящим архиереем и священнослужителями для того, чтобы преодолеть сопротивление постсоветской атеистической бюрократии. Но, несмотря ни на какие трудности, чаяния и усилия духовенства и простых верующих людей побеждали все препятствия и приносили добрый плод: сейчас на территории Красноярского края благословением Вашего Святейшества действуют уже четыре самостоятельные епархии. Будущее архиерейское служение мне предстоит нести там, где около 900 лет назад проповедовал христианство один из выдающихся просветителей земли Русской — преподобномученик Кукша, который весьма преуспел в миссионерской деятельности, построил храм и крестил многих вятичей. В уповании на помощь Божию буду прилагать усилия, чтобы мое епископское служение, хотя бы в малой мере, стало подражанием подвигу святого Кукши.

Архиерейское служение — это

особое призвание, в котором

человек должен отвергнуться

от земных пристрастий и быть

слугой Церкви и вверенному

образованию новых епархий

митрополии смогут посещать

селениях и деревнях — там,

в административном центре

где ранее в силу занятости

народу Божию. Благодаря

архипастыри Орловской

приходы в отдаленных

при вручении архиерейского жезла Преосвященному Нектарию (Селезневу) Преосвященный епископ Нектарий! Днесь благодать Животворящего Утешителя Духа, просвещающая и освящающая, укрепляющая и вразумляющая, обильно излилась на твою главу. Сегодня сей храм стал малой Сионской горницей, ибо в нем совершилась твоя личная пятидесятница: через возложение рук архипастырских и по молитвам Церкви Господь сопричислил тебя к великому сонму апостольских преемников. Теперь ты облечен, по слову Спасителя, силою свыше (ср.: Лк. 24, 49). Одеянный в укра-

одному архиерею, управляю-

чем 220 приходов, не удава-

хранить в своей памяти и всю

свою жизнь руководствовать-

которые Вы, Ваше Святейше-

щему епархией из более

Как бесценный дар буду

ся словами наставления,

ство, произнесли для нас,

кандидатов во епископы,

по окончании заседания

В этот памятный день моей

жизни, припадая к Вашим

первосвятительским стопам,

сыновне благодарю Вас, Ваше

Святейшество, за оказанное

на ниве Христовой, Преосвя-

вознести свои святые молитвы

обо мне, нижайшем послуш-

нике Вашего Святейшества,

дабы Пастыреначальник

Христос благодатью Духа

Святаго укрепил меня в епи-

скопском служении во благо

вверенной мне Ливенско-Ма-

лоархангельской епархии.

Слово Святейшего

Патриарха Кирилла

мне доверие. Прошу Вас

и Ваших соработников

щенных архипастырей,

Священного Синода.

лось побывать.

шенную мантию, ты стоишь перед нами, ожидая напутствия на предлежащее тебе служение. Внемли же словам, которые мне повелевают преподать тебе древняя церковная традиция и долг Предстоятеля Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного (Mф. 5, 16), — так Христос Спаситель обращается ко всем Его последователям, но прежде и более всего к тем из нас, кто поставлен учить других, обличать грехи, обезображивающие Божие творение. Потому не случайно они произносятся в храме за архиерейской Литургией, а также в дни памяти святителей Помни, что ты призван не только словом, проповедью, но и всей своей жизнью свидетельствовать и ближ-

ним, и дальним о Свете

Истинном, явившемся в мир. Лишь тот, кто очистил себя от ржавчины ветхого человека, стал подражателем Господу нашему Иисусу, может преображать души человеческие верой Христовой, способен сам быть «светом сущих во тьме, путевождем слепых, наказателем немудрых, учителем младенцев, светильником в мире» (Чин наречения, исповедания и рукоположения архиерейского), как мы молились об этом в момент твоей хиротонии. Пусть белые одежды, в которые ты был сегодня облачен, напоминают тебе о необходимости непрестанно измывать свое сердце от всякой греховной скверны и нечистоты. На белом всегда видна даже малая грязь, поэтому и облекается святитель в белые одежды, свидетельствуя тем самым, что будет зорко в первую очередь

относиться к самому себе, к своей жизни и мыслям, к своим делам и поступкам. Пусть на пути духовного возрастания тебя вдохновляет пример преподобного Нектария Оптинского, имя которого ты принял вместе с монашескими обетами. По слову сего старца, «заботься о том, чтобы твои расположения и поступки в жизни служили к славе Божией и назиданию ближнего» (Письма). Особо хотел бы предостеречь тебя от опасности воспринимать свой архиерейский сан как некое личное достижение. как, говоря светским языком, «карьерный взлет», после чего остается лишь почивать на лаврах. В слове при наречении ты говорил, что епископ «должен быть слугой Церкви и вверенному ему народу Божию». Никогда не забывай сказанного тобою. Всегда помни, что епископство — это служение Церкви, служение хотя и высокое, но вместе с тем жертвенное, цель которого — обретение для Царства Небесного душ человеческих, спасение людей. Мы, делатели на ниве Господней, лишь соработники и домостроители Бога. Мы поставлены блюсти и приумножать Его наследие, совершая это не силой и принуждением, а словом, исполненным любовью и личным примером. Настоящим пастырем словесного стада Божия является тот, кто постоянно и внимательно наблюдает за собственной жизнью и жизнью своих пасомых, исправляя в ней худое, насаждая благое, наставляя духовных чад в правой вере, разделяя с ними радости и невзгоды, проявляя чуткость и деятельное сострадание к их нуждам и скорбям. Совершая свои труды, пастырь не должен

жалеть себя, беречь личное время и силы, но обязан стремиться, подражая своему Пастыреначальнику Христу, так возлюбить Церковь, как Он возлюбил ее и предал Себя за нее (ср.: Еф. 5, 25). Если внимательно читать церковную историю, жития угодников Божиих, то можно заметить, что в древней Церкви именно епископы по своей кончине причислялись к лику святых. Происходило это потому, что многие из них были первыми проповедниками Евангелия среди своей паствы, а многие и первыми мучениками и исповедникам, кровью засвидетельствовавшими верность Спасителю. Но так случалось не только в древности, но и в последующие времена, вплоть до недавних, отмеченных подвигом новомучеников. Размышляя об этом, с особым благоговением и благодарностью Небесному Владыке прими свое избрание

быть первым епископом города Ливны. Данным решением Священный Синод оказал тебе немалую честь и доверие, которое теперь тебе надлежит оправдать. Старайся идти по пути тех первых епископов древности, которые не жалели себя, преодолевая языческую прелесть, проповедуя Христа, сея семена Божией правды, и, если требовалось, отдавали свою жизнь. Однако в крае, где тебе предстоит совершать архипастырские труды, ты не будешь, подобно многим из тех первых епископов, первым провозвестником силы и пришествия Господа нашего Иисуса (ср.: 2 Пет. 1, 16). Как тебе известно, семена слова Божия были насаждены там еще преподобным священномучеником Кукшей Печерским, чью память мы творим ныне, отмечая 900-летие со дня его блаженной кончины. Церковная жизнь в последние столетия

созидалась здесь под управлением архипастырей орловских. Твоя же задача заключается в том, чтобы всесторонне развивать епархиальную и приходскую деятельность на Ливенской земле, заботиться об усилении и дальнейшем распространении православной миссии во вверенном тебе уделе. Дабы активно влиять на духовно-нравственное состояние общества, тебе необходимо на должном уровне организовывать катехизаторскую, просветительскую, молодежную работу, заниматься различными образовательными и благотворительными делами, возведением и восстановлением храмов и монастырей и многим другим, к чему призывает нас сегодня Церковь своим соборным голосом. Простирая мысленный взор на открывающееся пред тобою поприще, не смущайся множеством дел, которые

надлежит тебе совершить. Тем более не унывай и не отчаивайся, ибо так делают те, кто надеется на самих себя, а не на Господа. Совершай свое служение со смиренным упованием на неизреченную милость Божию, черпая силы в приобщении святых Христовых таин и в усердной молитве. Как призывает апостол Павел своего ученика Тимофея, возгревай тот дар, который ты ныне получил от Бога через наше рукоположение (ср.: 2 Тим. 1, 6). Предстательством Пречистой Девы Марии и преподобного священномученика Кукши, крестителя вятичей, да поможет тебе Щедрый Господь представить себя Ему достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины (ср.: 2 Тим. 2, 15). С таким напутствием прими сей жезл и благослови народ Божий, молитвенно соучаствовавший в твоей хиротонии. Аминь.





Епископ Ливенский и Малоархангельский Нектарий (Николай Васильевич Селезнев) родился 7 мая 1974 г. в пос. Чульмане Алданского р-на Якутской АССР. Окончил ПТУ-81.

С 1991 г. трудился при Троицком соборе г. Красноярска, занимался хозяйственными вопросами.

1 марта 1998 г. в Покровском кафедральном соборе г. Красноярска епископом Красноярским и Енисейским Антонием рукоположен в сан диакона. В 1999 г. назначен на должность

личного секретаря управляющего Красноярской и Енисейской епархией. 26 апреля 2002 г. архиепископом Красноярским Антонием пострижен в монашество с именем Нектарий в честь прп. Нектария Оптинского. 21 ноября 2002 г. архиепископом Красноярским Антонием рукоположен в сан иеромонаха и назначен штатным священником в Покровский кафедральный собор г. Красноярска. В 2004 г. утвержден настоятелем Троицкого собора г. Красноярска с сохранением прежних обязанностей. В том же году заочно окончил Московскую духовную семинарию. В 2006 г. назначен исполняющим обязанности наместника Успенского мужского монастыря г. Красноярска. Возведен в сан игумена. Решением Священного Синода от 27 марта 2007 г. (журнал № 34) утвержден в должности наместника Успенского монастыря Красноярска. В том же году назначен на должность эконома епархии с сохранением прежних обязанностей.

В 2008 г. заочно окончил Киевскую духовную академию с присвоением степени кандидата богословия. В 2009 г. возведен в сан архимандрита. В 2010 г. назначен на должность секретаря Красноярской епархии. В 2011 г. — благочинным Красноярского благочиния с сохранением прежних обязанностей. 4 октября 2011 г. почислен за штат новообразованной Красноярско-Ачинской епархии с правом перехода в другую епархию. 22 октября 2011 г. по зачислении в штат Орловско-Ливенской епархии назначен секретарем епархии и настоятелем храма Иверской иконы Божией Матери г. Орла. В том же году назначен временно исполняющим обязанности наместника Успенского мужского монастыря г. Орла, утвержден в должности наместника решением Священного Синода от 15–16 марта 2012 г. (журнал № 16). Решением Священного Синода от 25 июля 2014 г. (журнал № 67) избран епископом Ливенским и Малоархангельским.



## Наречение и хиротония архимандрита Флавиана (Митрофанова) во епископа Череповецкого и Белозерского

11 ноября 2014 года в крестовом храме в честь Владимирской иконы Божией Матери патриаршей резиденции в Чистом переулке Москвы Святейший Патриарх Кирилл совершил чин наречения архимандрита Флавиана (Митрофанова), клирика Вологодской епархии, во епископа Череповецкого и Белозерского (Вологодская митрополия). 23 ноября 2014 года за Божественной литургией в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Флавиана (Митрофанова) во епископа Череповецкого и Белозерского. Предстоятелю Русской Церкви

сослужили митрополиты Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий, Минский и Заславский Павел, Белгородский и Старооскольский Иоанн, Ахалкалакский и Кумурдойский Николай (Грузинская Православная Церковь), Екатеринбургский и Верхотурский Кирилл, Ставропольский и Невинномысский Кирилл, Вологодский и Кирилловский Игнатий; архиепископы Элистинский и Калмыцкий Юстиниан, Сурожский Елисей, Южно-Сахалинский и Курильский Тихон; епископы Солнечногорский Сергий, Губкинский и Грайворонский Софроний, Саянский и Нижнеудинский Алексий, слушатели курсов повышения

квалификации для новопоставленных архиереев Русской Православной Церкви, организованных Общецерковной аспирантурой и докторантурой имени святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, в их числе: епископы Смоленский и Вяземский Исидор, Колпашевский и Стрежевский Силуан, Костромской и Галичский Ферапонт, Ахтубинский и Енотаевский Антоний, Костомукшский и Кемский Игнатий, Мичуринский и Моршанский Гермоген, Рубцовский Роман, Ишимский и Аромашевский Тихон, Калачевский и Палласовский Иоанн, Лысковский и Лукояновский Силуан, Каменский и Алапаевский Мефодий,

Сарапульский и Можгинский Викторин, Троицкий и Южноуральский Григорий, Армавирский и Лабинский Игнатий. Кузнецкий и Никольский Нестор, Норильский и Туруханский Агафангел, Шахтинский и Миллеровский Симон.

#### Слово архимандрита Флавиана (Митрофанова) при наречении во епископа Череповецкого и Белозерского

Ваше Святейшество! Великий господин и отец Русской Православной Церкви! Ваши Высокопреосвященства! Некогда библейский праотец услышал голос Божий,

призывающий его идти в землю, которую укажет ему Господь (ср.: Быт. 12, 1). Авраам не усомнился идти вслед за Божиим призывом, и Господь был с ним. Много веков спустя святой апостол Павел, изумленный величием веры Авраама, сказал, что одно только доверие Богу стало для «отца всех верующих» праведностью в очах Божиих (ср.: Рим. 4, 3). «Да будет воля Твоя!» — в этом прошении молитвы Господней святые отцы видели саму суть христианства. Эту простую, но непреложную истину я впервые осознал в Саратовском Духосошественском соборе, где в конце 1980-х годов делал первые шаги в своей христианской жизни. В те годы еще были живы свидетели самых трагических страниц истории Русской Церкви священники и миряне, которых прямо или косвенно

коснулись репрессии 30-40 годов прошлого века. Все они так или иначе пострадали за исповедание православной веры. И я бесконечно благодарен Богу, Который дал мне возможность в живом церковном общении соприкоснуться с носителями традиций гонимой, но выдержавшей все испытания Церкви. Позже у меня были перед глазами добрые примеры пастырства: и приснопамятный архиепископ Саратовский Александр (Тимофеев), от руки которого я принял дар священства, и архиепископ Сурожский Елисей, под омофором которого я служил в Сурожской епархии на Британских островах, прославленных подвигами дивных святых, ревностных монаховмиссионеров первого тысячелетия христианской эры. Их полное отвержение себя в следовании за Христом, а также неудержимое желание

дойти даже до края земли (Деян. 1, 8), проповедуя Евангелие, сочетание личного аскетизма и миссионерского служения всегда будут для меня образцом служения Церкви Христовой словом и личным примером. Воля Божия призвала меня к служению в город Череповец, пределы которого освящены молитвами и постническими трудами многих святых угодников: преподобных Афанасия и Феодосия Череповецких, Филиппа Ирапского и Игнатия Ломского, Ефросина Синезерского. Полюбить этот край мне помог Преосвященный Игнатий, которому я приношу сердечную благодарность за уроки пастырского служения и неутомимой ревности в созидании церковной

Когда-то я считал самым предпочтительным своим уделом должность преподавателя семинарии и приходского священника, но ныне святительскими устами голос Божий призывает меня на служение епископское. Готов ли я ответить на этот призыв? Не нахожу ответа в себе и перед вами, архипастыри Церкви Христовой, я исповедую свое недостоинство. Опорой в исполнении этого высокого послушания могут быть слова святого апостола Павла, которые я как молитву повторяю все годы своей жизни: Все могу в укрепляющем меня Иисусе *Христе* (Флп. 4, 13). Прошу ваших святых молитв о том, чтобы достойно принять возвещенное мне избрание и исполнить поручаемое мне Церковью служение не как наемнику, но как доброму

пастырю.

Со смирением и любовью

благодарю Вас, Ваше Святей-

шество, за огромное доверие,

которое Вы оказали мне, избрав меня епископом Церкви Христовой. Ваш пример самоотверженного и неутомимого служения вдохновляет меня отдать всего себя Богу и людям, ответственно выполняя все возложенные на меня послушания. Испрашиваю ваших первосвятительских молитв, дабы благодать Святаго Духа превозмогла мои немощи и даровала силы достойно пасти словесное стадо Христово. Буду стараться с усердием обустраивать епархиальную жизнь новообразованной Череповецкой епархии, первоочередное внимание уделяя воспитанию и воцерковлению молодого поколения, утверждению нравственных идеалов в обществе, возрождению православной жизни в нашем народе, умножению храмов и мона-

Страх и волнение перед грядущей епископской хиротонией и по сей день не покидают меня. Однако со всей возможной решительностью принимаю решение Священного Синода как волю Божию, вспоминая при этом слова ветхозаветного пророка Амоса: Я не пророк и не сын пророка... но Господь взял меня и сказал: «Иди!» (Ам. 7, 14–15)

#### Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Флавиану (Митрофанову)

Преосвященный епископ Флавиан! При сонме свидетелей видимых и невидимых, пред лицом Церкви Христовой ты воспринял ныне огнеобразную благодать архиерейства,

дарованную тебе милостью

Божией при возложении на главу твою рук святитель-Дар этот столь же ценен, сколь и ответственен, и, принимая сие небесное помазание, помни о том, что епископство — это в первую очередь тяжелейший духовный подвиг, который требует от человека огромного напряжения всех его сил и абсолютной самоотдачи. С этого момента жизнь вверенного тебе народа Божия с ее радостями и горестями твоя жизнь, твои радости и твои горести. Не обольщайся высотою и почетностью твоего нового положения. Знай: за видимым блеском епископского сана, за красотой и пышностью архиерейских одежд скрываются невидимая тяжесть архипастырского омофора и незаметный каждодневный

крестный труд — труд до кровавого пота и полного изнемо-Как на всяком ответственном пути человека ожидают порой немалые трудности и опасности, так и епископское служение сопряжено с различными скорбями и искушениями. В свое время, принимая епископское рукоположение и сознавая всю меру возлагаемой на меня ответственности, я спросил у своего духовного отца и наставника приснопамятного владыки митрополита Никодима (Ротова), как надлежит бороться с соблазнами, как быть достойным высокого епископского звания, и получил в ответ: «У тебя не должно быть свободного времени». Сей завет даю и я тебе ныне. Все свои силы употребляй ради блага Церкви, всё свое личное время используй для полезных трудов и молитвы. «Внимай себе и отовсюду

храни себя; неусыпно стереги

себя оком ума», как учит святитель Иоанн Златоуст. И, видя твое доброе произволение и ревность о деле Божием, Господь непременно дарует тебе и обильные милости, и обновление душевных и телесных сил, и Свое благословение. В эти священные для тебя минуты хотел бы привести тебе на память один из эпизодов евангельской истории, когда воскресший Спаситель явился Своим ученикам на Тивериадском озере и троекратно обратился к Петру со словами: Симоне Ионин, любишь ли меня? И, трижды получая утвердительный ответ, Христос каждый раз произносил: Паси овцы Моя (Ин. 21, 15–18). Так Господь призывает Петра к высшему служению — к апостольству. Непременным же условием этого высокого служения, как мы видим, является горячая и искренняя любовь к Богу и способность пронести эту любовь через всю жизнь. Несомненно, данное Боже-

ственное вопрошание адресовано не только Петру и прочим апостолам, но и всем преемникам их трудов и служения, всем архипастырям Церкви Христовой. И сегодня к тебе обращен тихий и кроткий глас Спасителя: «Флавиан любит ли Меня?» Ты же со смирением ответь: «Так, Господи, я люблю Тебя». Пусть эта любовь к Богу вдохновляет и сподвигает тебя на деятельные и ревностные труды на новом для тебя епископ-

ском поприще Край, в который ты направляешься на архипастырское служение, недаром поэтически зовется Северной Фиваидой. Сюда, в дремучие леса и непроходимые болота, удобные, казалось бы, лишь



ность, помни о том, что цер-

ковная проповедь не должна ограничиваться стенами храма, а христианская община — это не какая-то «вещь в себе». Первые проповедники Евангелия были движимы призывом Спасителя: Идите, научите все народы, крестя их во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа (Мф. 28, 19). Именно «идите», а не «живите в своих общинах и если кто-нибудь из внешних захочет покреститься, то покрестите его». Так говорил нам Господь, обращаясь через Своих апостолов. В этом слове «идите» — вся динамика и смысл двухтысячелетнего развития христианства. В этом «идите» — суть посланнического служения Церкви. Церковная проповедь, адресованная общине ли верных или же тем, кто находится вне ограды церковной, всегда должна быть актуальной: она должна учить человека прилагать Евангелие к его повседневной жизни, то есть она должна учить жить человека; эта проповедь,

оперируя современными категориями и понятиями, должна объяснять смысл евангельского послания миру. Всё, что мы делаем сегодня, будь то социальная работа, молодежное служение, взаимодействие со СМИ, с органами государственной власти и многое другое, осуществляется Церковью лишь настолько, насколько это служит человеческому спасению. Именно в этом заключается главная миссия во все времена: вести людей ко спасению — иной цели у Церкви просто нет. С другой стороны, как сокрушался святитель Игнатий (Брянчанинов), «многие говорят о спасении, многие желают спастись; но если спросить их, в чем заключается спасение, то ответ для них делается очень затруднительным» (Слово о спасении и о христианском совершенстве). Святитель Игнатий, этот великий светильник земли



Вологодской, хорошо знал,

о чем говорил, ибо уже в его времена народ начинал охладевать к духовной жизни, соблазняясь всё больше мирской суетой и заботами о земном благополучии. Почти 200 лет минуло с тех пор, но как всё это актуально

Неустанно напоминай своей пастве о том, что вне Церкви нет истинного христианства, вне Церкви нет полноты спасения. Быть христианином в наше время порою не менее трудно, чем в первые века, когда Церковь была гонима и за исповедание веры можно было поплатиться собственной жизнью. Быть христианином сегодня — это вызов, вызов существующим умонастроениям секуляризма и нередко скептически-равнодушного, а порой и враждебного отношения к религии, особенно христианской. Всегда призывай свою паству хранить верность Церкви и святому Православию. Силой слова, силой интеллекта, силой духа утверждай правду и истинность Христова Евангелия, непреложность и ценность Божественных обетований.

По слову апостола Павла, проповедуй слово, настой во время и не во время, обличай, запрещай, увещевай со всяким долготерпением и назиданием (2 Тим. 4, 2), чтобы на закате дней твоих с чистой совестью и спокойной душой ты мог радостно повторить вслед за этим апостолом: Подвигом добрым я подвизался, течение



совершил, веру сохранил (2 Tим. 4, 7).С посохом в руках твои предшественники выводили свою паству на пажить добрую, с его помощью искали заблудшую овцу и возвращали похищенную. Такой жезл вручаю и тебе ныне в знамение твоего служения в епископском сане. Да будет посох сей твердой опорой тебе в преодолении трудностей архипастырского подвига. Преподай же теперь благословение людям Божиим, чающим приобщиться дарованной ныне тебе благодати Господней и молитвой своей участвовавшим в твоем рукоположении. Аминь.

#### **БИОГРАФИЯ**

Божией Матери «Утоли моя печали».

В 2000-2001 гг. — клирик Свято-Троиц-



Флавиан, епископ Череповецкий и Белозерский (Максим Валерьевич Митрофанов), родился 17 ноября 1975 г. в Саратове. В 1997 г. окончил исторический факультет Саратовского государственного университета. В 1994-1997 гг. обучался в Саратовской духовной семинарии.

В 1994–1996 гг. — преподаватель Закона Божия в 10-11-х классах православной гимназии при Саратовском государственном университете. 31 декабря 1995 г. в соборе Сошествия Святого Духа г. Саратова архиепископом Саратовским и Вольским Александром (Тимофеевым) рукоположен в сан диакона, 13 апреля 1997 г. — в сан иерея. Назначен священником того же собора. В 1998-2000 гг. — священник архиерейского крестового храма во имя иконы

кого кафедрального собора г. Саратова. Со 2 мая 2001 г. — клирик Духосошественского собора г. Саратова. В 2002 г. окончил сектор заочного обучения Московской духовной академии с присвоением ученой степени кандидата богословия за диссертацию на тему «Жанр святочного рассказа в русской литературе XIX века». С 1997 г. — преподаватель Саратовской духовной семинарии по дисциплинам: «Общецерковная история», «История Русской Церкви», «История России». В 1999 г. назначен заведующим сектором заочного обучения и секретарем совета Саратовской духовной семинарии. В 2000–2001 гг. — проректор по учебной работе Саратовской духовной семинарии. С 2000 г. — член епархиального совета Саратовской епархии, в 2004 г. назначен председателем епархиальной комиссии по канонизации подвижников благочестия. В августе 2007 г. почислен за штат Саратовской епархии. В ноябре 2007 г. председателем Отдела внешних церковных связей митрополи-

том Смоленским и Калининградским

Кириллом направлен в распоряжение

С 1 декабря 2007 г. — клирик Успенского

управляющего Сурожской епархии

епископа Богородского Елисея.

кафедрального собора в Лондоне. В 2009 г. принимал участие в организации прихода в г. Кингстон-апон-Халл. В 2010 г. назначен сопредседателем отдела религиозного образования и молодежной работы Сурожской епархии, в 2013 г. — руководителем отдела по работе с Координационным советом соотечественников в Великобритании. С 30 ноября 2013 г. — член епархиального совета Сурожской епархии. В 2011 г. возведен в сан протоиерея. В 2014 г. принят в клир Вологодской епархии.

19 августа 2014 г. в Спасо-Прилуцком мужском монастыре г. Вологды епископом Вологодским и Великоустюжским Игнатием пострижен в мантию с именем Флавиан в честь святителя Флавиана Константинопольского. 19 августа 2014 г. назначен благочинным приходов Череповецкого округа Вологодской епархии, настоятелем храма Рождества Христова г. Череповца Вологодской области, проректором по научной работе Вологодского духовного училища, 25 августа того же года — председателем отдела религиозного образования и катехизации Вологодской епархии. Решением Священного Синода от 23 октября 2014 г. (журнал № 94) избран

епископом Череповецким и Белозерским.

совершил чин наречения архимандрита Павла (Тимофеенкова), клирика Минской епархии, во епископа Молодечненского и Столбцовского. 2 декабря 2014 года за Божественной литургией в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Павла (Тимофеенкова), клирика Минской епархии, во епископа Молодечненского и Столбцовского. Предстоятелю Русской Церкви сослужили митрополиты Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий, Минский и Заславский Павел, Тульчинский и Брацлавский Ионафан, Истринский Арсений, Архангельский и Холмогорский Даниил; архиепископы Витебский и Оршанский Димитрий, Новогрудский и Лидский Гурий; епископы Солнечногорский Сергий, Подольский Тихон, Борисовский и Марьиногорский Вениамин, Орехово-Зуевский Пантелеимон, Воскресенский Савва.

11 ноября 2014 года в кресто-

вом храме в честь Владимир-

ской иконы Божией Матери

патриаршей резиденции

в Чистом переулке Москвы

Святейший Патриарх Кирилл

#### Слово архимандрита Павла (Тимофеенкова) при наречении во епископа Молодечненского и Столбцовского

Ваше Святейшество, Святейший владыка и отец! Ваши Высокопреосвященства и Преосвященства, богомудрые архипастыри! Наибольшим благом и наибольшей ответственностью для христианина является служение Господу и Богу нашему Иисусу Христу и Его



## Наречение и хиротония архимандрита Павла (Тимофеенкова) во епископа Молодечненского и Столбцовского

Святой Церкви. Будучи призванным к высшей степени этого служения и наивысшей ответственности, которую может понести человек, в смирении и осознании своего недостоинства предстою сегодня перед вами Страх и смущение переполня-

ют мое сердце от размышления о тех трудностях, с которыми неизбежно придется встретиться на тернистом пути архиерейства Почитаемый мной епископ Димитрий (Абашидзе), который в годы гонений на Церковь со стороны

советской власти явил пример доброго пастыря, в своей речи при наречении в 1902 году говорил: «Страшное и ответственное служение возлагает на меня Господь. Я должен быть живым орудием Духа Божия для созидания Тела Христова, должен ежечасно быть готовым предстать перед Ним, нелицеприятным Господом вечной неизменной правды, и дать ответ о душах вверенных мне людей Его... Восхождение на епископскую кафедру есть приближение к Голгофе».

Время, в которое мы живем, едва ли можно назвать спокойным и легким. В обществе сеются плевелы бездуховности и нигилизма, а наивысшим благом человеческого бытия провозглашается стремление к материальному обогащению и комфорту. По слову апостола Павла. люди становятся самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны, клеветники, невоздержанны, жестоки, нелюбящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся (2 Тим. 3, 1-5). К огромному сожалению, эти пороки господствуют не только в окружающем нас мире, но и проникают в Церковь, пытаются расколоть ее изнутри. Главной задачей Церкви является привести заблудших овец стада Христова к своему Божественному Пастырю. Но мир противится истине, и каждая историческая эпоха обязывает нас находить новые методы, чтобы без страха и со всею смелостью говорить слово Божие (ср.: Деян. 4, 29). После долгих десятилетий жесточайших

гонений со стороны богоборческой власти, пережитых Православием на землях Святой Руси, наступает время, когда христианам надлежит противостоять идеологии воинствующего либерализма, в котором отсутствует понятие греха и нравственной нормы. Жизнь каждого человека проходит под непосредственным водительством Божиим. С раннего детства мы можем наблюдать проявления Промысла Божия над нами. И в моей жизни явственно виден Божественный Промысл. Родившись в семье рабочих и проведя годы детства и юности в период «брежневского застоя», я даже не мог и представить, что стану не только прихожанином храма, но и монахом, буду облечен в сан священнослужителя и сподоблюсь быть избранным на архиерейское служение. Но Дух дышит, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким, рожденным от Духа (Ин. 3, 8). И некогда посаженное через святое крещение семя истины приносит свой плод, о чем свидетельствует мое нынешнее предстояние пред вами.

Задачей епископского служения видится мне созидание Церкви Божией, за что и должен буду дать ответ не только перед Судом Божиим, но и здесь, на земле, перед Вами, Ваше Святейшество, и перед священноначалием Церкви. Осознаю, что епископское служение заключается не в господстве над своей паствой, а в постоянной заботе о ней. Подобно апостолам, епископ должен не только начальствовать, но и проявлять послушание, находиться в постоянной нравственной борьбе со своими страстями.

Хотел бы выразить Вам, Ваше Святейшество, и Священному Синоду Русской Православной Церкви особые слова благодарности за доверие, оказанное мне в решении о возведении меня в сан епископа. От всего сердца приношу слова благодарности Митрополиту Минскому и Заславскому Павлу, Патриаршему Экзарху всея Беларуси, и членам Белорусского Синода за доброе и отеческое расположение ко мне. Также хотелось бы поблагода-

рить почетного патриаршего экзарха всея Беларуси митрополита Филарета и ректора Минских духовных школ архиепископа Новогрудского и Лидского Гурия, которые всегда оказывали мне наставническую помощь и поддержу. Ваше Святейшество! Богомудрые архипастыри! В час сей припадаю к вам с просьбой усердно помолиться обо мне грешном, дабы благодать Пресвятого Духа через ваше рукоположение ниспослала мне силы достойно совершать дальнейшее служение Матери-Церкви.

#### Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Павлу (Тимофеенкову)

Преосвященный епископ Павел!

Состоявшаяся в сей день хиротония — зримое свидетельство воплощения воли нашего Господа. На тебя были возложены руки преемников апостольских, и, подобно сошедшим некогда на первых учеников Господа огненным языкам, почила и на тебе благодать Святого Духа свершилась твоя личная Пятидесятница. Продолжая традицию Церкви

и заботясь о твоем предстоя-



но вспоможение, не формальное указание, но духовное путеводство, дабы закон Господень был в устах твоих (ср.: Исх. 13, 9) и поступал бы ты благоразумно во всех предприятиях твоих (ср.: Нав. 1, 7), как учит нас слово Божие. Впервые прозвучало в обращении к тебе древнее именование «епископ». В этом слове заключено несколько взаимосвязанных значений: наблюдатель, блюститель, хранитель. Памятуя о сути твоего нового звания преемника апостольского, помни и о том, что невозможно наблюдать за вверенным тебе уделом, не участвуя делами в его жизни. Нельзя быть сторонним наблюдателем. Сторонний наблюдатель не епископ. Епископ погружен в гущу церковной жизни и свидетельствует о правде Божией. Посему во всем стремись являть себя усердным делателем на ниве Христовой, ни на что не взирающим, только бы с радостью совершать поприще твое и служение, которое ты принял от Господа Иисуса, и пропове-

дать Евангелие благодати

Божией (ср.: Деян. 20, 24).

щем служении, обращаюсь

к тебе с этим словом. Да услы-

шишь ты в нем не требование,

Твоему попечению вверяется новообразованная Молодечненская епархия, входящая в состав Минской митрополии. На этой земле и прежде много лет велась работа Патриаршим Экзархом всея Беларуси Митрополитом Филаретом, а также его преемником владыкой Митрополитом Павлом, ныне участвовавшим в твоей хиротонии. Сохраняй же добрые плоды их деятельности и стремись приумножать сделанное. Обустраивая порученный тебе удел в винограднике Божием, помни, что управление епархией — это не молчаливое и равнодушное созерцание происходящего. И ты не с берега призван наблюдать за кораблем твоей епархии, но на протяжении всего плавания судна обязан быть деятельным кормчим и осведомленным руководителем: знать работу и матроса, и подчиненных тебе ответственных лиц. Тебе предстоит решать множество административных и хозяйственных вопросов, верно выстраивать навигацию движения епархии по пути всестороннего развития и заботливо следить за всеми сторонами ее жизни. Как в этом многоводном

и зачастую беспокойном море

не упустить из вида главное. не сбиться с правильного курса и не потопить вверенный тебе корабль? На какие ориентиры нужно настраивать стрелку архипастырского компаса? Как избегать опасных мирских подводных скал и достигать спасительных духовных бухт? Прежде всех начинаемых тобой дел неотступно твори в своем сердце молитву, ведь, по завету преподобного Марка Подвижника, «нет ничего сильнее молитвы к стяжанию содействия Божия и ничего нет полезнее ее для благоугождения Богу» («Добротолюбие»). В молитвах Всещедрому Владыке ты почерпнешь силы для предстоящих свершений и укрепишься в вере, которая есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом (ср.: Евр. 11, 1), по слову апостола.

Заботься об умножении клира, ибо через клир, назидаемый тобой, простирается на паству благодать Божия и произрастают семена евангельских истин в сердцах пасомых. Занимая высокое положение, и сам не отдаляйся от паствы, стремись знать и понимать все ее нужды

и чаяния, ведь через тебя утверждается благовестие (ср.: 2 Тим. 4, 17) и овцы Христовы ко всякому доброму делу приготовляются (ср.: 2 Тим. 3, 17). Как можно чаще совершай таинство святой евхаристии: именно в ней Христос «сообщает свет и жизнь причастникам своим, которые, приобщившись Божественному Свету и Жизни, сами делаются светом и жизнью», по слову святителя Игнатия (Брянчанинова) (Свт. Игнатий (Брянчанинов). Аскетические опыты. Роса). Увещание людей, желающих жить благочестиво во Христе Иисусе (ср.: 2 Тим. 3, 12), подобно возделыванию уже освоенной и подготовленной почвы, и не столь тяжело, сколь освоение новых земель, однако добрые всходы проповеди Евангелия должны во всем порученном тебе уделе получать необходимую заботу. В современном обществе многие люди пребывают в сомнении, не знают или не желают знать Христа, а нередко и порицают Его Святую Церковь И на этой почве ты также должен стремиться взрастить семена веры, ибо Христос есть

предавший Себя для искупления всех (ср.: 1 Тим. 2, 6). Поэтому так важно развивать миссионерскую деятельность, совершать Божие назидание в вере (ср.: 1 Тим. 1, 4) там, где люди еще не открыли сердца Господу, там и трудись с особым тщанием. Усилия, прилагаемые к работе с молодежью, также должны быть весьма значительными, ибо в юном возрасте человек зачастую склонен здравого учения не принимать, но по своим прихотям избирать себе учителей, которые льстили бы слуху (ср.: 2 Тим. 4, 3), как говорит в Послании к Тимофею апостол Павел. Развивай сотрудничество с государственной властью и общественными организациями, стремись использовать все пути утверждения в народе традиционных нравственных христианских ценностей и воспитания любви к ближнему в душах людей, дабы общение веры твоей оказалось деятельным в познании всякого добра во Христе Иисусе (ср.: Флм. 1, 6), по слову апостола. Опираясь на личный многолетний архипастырский опыт, могу свидетельствовать, что служение архиерея так же тяжело, как и высоко. Немало препятствий и трудностей будет на твоем пути, немало штормов и волнений встретит корабль твоей епархии. Однако какие бы сильные ветры ни обрушивались на тебя, какие бы свирепые бури ни рвали паруса твоего судна, какие бы острые скалы ни вырастали по курсу, всегда твердо стой в вере и не сворачивай под натиском сложностей с намеченного пути: всякое испытание даст тебе бесценный духовный и житейский жизненный опыт. Вручаю тебе сей жезл как знамение благодати Божией, знак твоего апостольского преемства и символ архиерейской ответственности и власти. Работай Господу со всяким смиренномудрием (ср.: Деян. 20, 19), и да споспешествует Царь веков нетленный и невидимый (ср.: 1 Тим. 1, 17) твоему нелегкому служению. Исполнившись ниспосланными тебе дарами Святого Духа, благослови народ православный, молитвами участвовав-

#### БИОГРАФИЯ



Павел, епископ Молодечненский и Столбцовский (Олег Павлович Тимофеенков), родился 31 марта 1963 г. в г. Могилеве Белорусской ССР. В 1978-1981 гг. обучался в Могилевском ГПТУ-58 строителей. В 1982–1984 гг. проходил срочную службу в рядах Советской армии. В 1988–1991 гг. обучался в Могилевском училище культуры имени Н.К. Крупской. В 1994-1998 гг. — в Минской духовной семинарии, в 1998-2001 гг. — в Минской духовной академии (кандидат богословия). 4 июля 1997 г. наместником Успенского Жировичского монастыря епископом Новогрудским и Лидским Гурием пострижен в монашество с именем Павел в честь святого апостола Павла 12 июля рукоположен в сан иеродиакона. В период обучения в Минских духовных школах нес послушания: с ноября 1996 г. — преподаватель и помощник инспектора; с августа 1998 г. — стар-

ший помощник инспектора; с 1999 г. — заведующий регентской школой и старший помощник инспек-

ший в твоей архиерейской

хиротонии. Аминь.

20 июня 1999 г. Митрополитом Минским и Слуцким Филаретом рукоположен в сан иеромонаха. В 2005 г. назначен на должность заведующего отделением заочного обучения Минских духовных школ. 7 июня 2006 г. возведен в сан игумена. В 2008 г. назначен на должность инспектора Минских духовных школ. 27 сентября 2012 г. возведен в сан архимандрита.

Решением Священного Синода от 23 октября 2014 г. (журнал № 93) избран епископом Молодечненским и Столб-

# Темы к рассмотрению комиссиями Межсоборного присутствия в 2015–2018 годах

Темы одобрены президиумом Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви в ходе заседания 28 января 2015 года, прошедшего в патриаршей и синодальной резиденции в московском Даниловом монастыре под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### Комиссия по вопросам богословия

- 1. Вера и наука.
- 2. Богословие как наука и его место в системе знаний.
- 3. Молитвенное попечение Церкви о некрещеных (совместно с комиссиями по вопросам богослужения, по вопросам церковного права, по вопросам отношения к инославию и другим религиям).
- 4. Богословское осмысление проблем биоэтики.
- 5. Учение Церкви о чуде.
- 6. Отношение к практике современного экзорцизма (отчитки).

## Комиссия по вопросам церковного управления и механизмов осуществления соборности в Церкви

- 1. Положение о церковнослужителях Русской Православной Церкви.
- 2. Прихожане и члены приходского собрания. Приходская община; роль мирян в Церкви.
- 3. Избрание кандидатов к рукоположению в священный сан; вопросы призвания в клир; канонические препятствия.
- 4. Положение о благочиниях и благочинных.
- 5. Вопрос о совмещении священнического служения со светской работой; перечень рода деятельности и специальностей, недопустимых для клирика.
- 6. Восстановление в священном сане лиц, лишенных сана по церковному суду.
- 7. Пастырская забота о малолюдных поселениях.

#### Комиссия по вопросам церковного права

- 1. Совершение брака в Русской Православной Церкви.
- 2. Актуальные вопросы применения правил о церковных правонарушениях и наказаниях (прещениях).



- 3. Отношение Русской Православной Церкви к календарной реформе.
- 4. Кодификация источников церковного права.
- 5. Каноническое обоснование возможности или невозможности церковного освящения вооружений и боеприпасов.

## Комиссия по вопросам богослужения и церковного искусства

- 1. Пассия как элемент современного православного богослужения.
- 2. Изготовление и использование священных изображений; эстетические и церковно-канонические нормы создания произведений современного церковного искусства.
- 3. Значение молебного пения, разновидности и насущность упорядочения его последований сегодня.
- 4. Евхаристическая Чаша на Литургии Преждеосвященных Даров.
- 5. Упорядочение практики приходского богослужения.
- 6. Практика служения Литургии с открытыми Царскими вратами.

- 7. Возможности совершения чинопоследования древних литургий в современной литургической практике Русской Православной Церкви.
- 8. Употребление акафистного пения в богослужебной практике.

## Комиссия по вопросам приходской жизни и приходской практики

- 1. Приходская практика совершения исповеди; разработка руководства к совершению исповеди.
- 2. Духовничество и духовническая практика в современных условиях; лжедуховничество и младостарчество (профилактика, пути решения проблемы, прещения); епитимии в жизни современной Церкви; нормы и практика применения, соотношение икономии и акривии.
- 3. Приходская практика требоисполнения и пожертвований за требы.

#### Комиссия по вопросам организации церковной миссии

- 1. Миссия среди молодежных субкультур.
- 2. Миссия среди детей и подростков.
- 3. Миссионерская ответственность мирян, монашествующих и церковнослужителей.
- 4. Православная миссия и новые религиозные движения.
- 5. Принципы и методы миссии среди коренных и малочисленных народов России, а также их пастырское окормление.
- 6. Миссионерское богослужение.
- 7. Наречение имени новорожденным; вопрос о возможности принятия крещения с сохранением национального имени.

#### Комиссия по вопросам организации жизни монастырей и монашества

- 1. Внутренний устав монастырей.
- 2. Юридические аспекты поступления в монастырь и ухода из него.
- 3. Священнослужение монахов в женских монастырях и на приходах.
- 4. Практика откровения помыслов в монастырях, духовное руководство монашествующими и мирянами в монастырях.
- 5. Ученое монашество сегодня: актуальные вопросы и перспективы развития.

## Комиссия по вопросам духовного образования и религиозного просвещения

1. Образовательная концепция Русской Православной Церкви.

2. Катехизическое обучение после крещения; внебогослужебные чтения и собеседования.

#### Комиссия по вопросам организации церковной социальной деятельности и благотворительности

- 1. Концепция волонтерского диаконического служения в Русской Православной Церкви.
- 2. Духовное окормление детей-сирот.
- 3. Пастырская работа с душевнобольными людьми.
- 4. Социальное служение Церкви среди мигрантов.
- 5. Социальное служение Церкви в малых городах.

## Комиссия по вопросам взаимодействия Церкви, государства и общества

- 1. Церковь и культура.
- 2. Церковь и экономика; православная оценка и принципиальный подход к вопросу глобализации (с позиции Русской Православной Церкви).
- 3. Пути утверждения христианских нравственных норм в обществе и государстве XXI века.
- 4. Место духовно-нравственного воспитания в развитии образования (совместно с комиссией по вопросам духовного образования).
- 5. Церковь, государство и общество в эпоху обострения противостояний.
- 6. Роль Церкви в общественных процессах на региональном и муниципальном уровне.

# Комиссия по вопросам противодействия церковным расколам и их преодоления

1. Каноническая классификация современных расколов.

#### Комиссия по вопросам отношения к инославию и другим религиям

- 1. Молитвы за живых и усопших инославных христиан (совместно с комиссией по вопросам богословия).
- 2. Отношение Русской Православной Церкви к иным традиционным религиям.

## Комиссия по вопросам информационной деятельности Церкви и отношений со СМИ

- 1. Информационные вызовы и реакция Церкви.
- 2. Отношение Церкви к новым информационным технологиям (антропологический аспект).
- 3. Этическое измерение присутствия священнослужителей и мирян в традиционных и новых медиа.
- 4. Разработка основ концепции информационной деятельности Церкви.

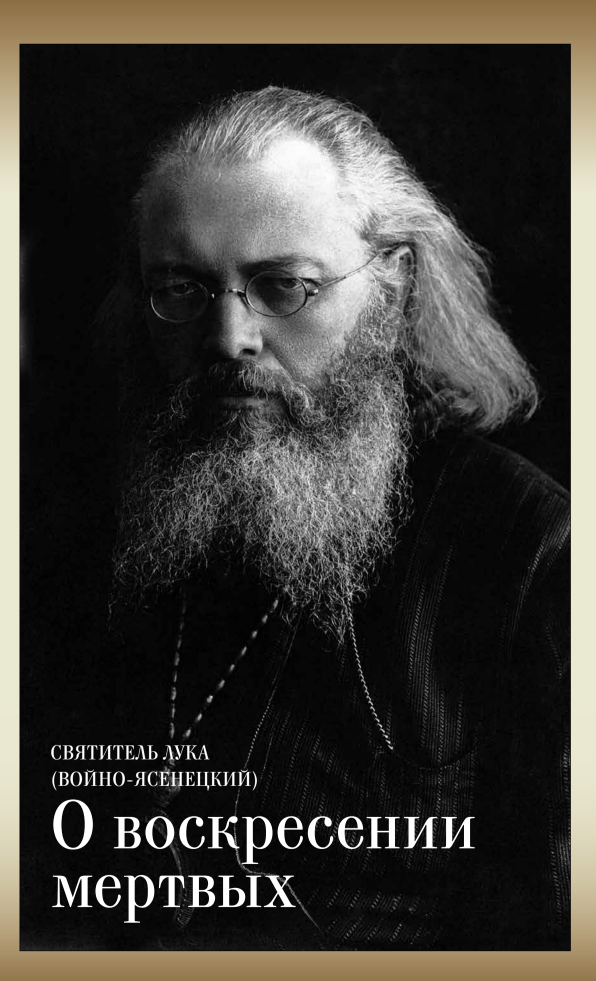
१ १

Скажет кто-нибудь: как воскреснут мертвые? и в каком теле придут? (1 Кор. 15, 35). Это тот вопрос, который доныне задают все неверующие, считая невозможным воскресение мертвых.

ТТто за бессмыслица, говорят они, веровать в воскресение тех людей, которые были растерзаны дикими зверями? Как можно веровать, что воскреснет человек, проглоченный акулой или сгоревший без остатка в огне? Им кажется, что сила этого вопроса неотразима, что не может никто ответить на этот вопрос. Отвечает им апостол Павел: Безрассудный! То, что ты сеешь, не оживет, если не умфет. И когда ты сеешь, то сеешь не тело будущее, а 10лое зерно, какое случится, пшеничное или другое какое, но Бог дает ему тело, как хочет, и каждому семени свое тело (1 Кор. 15, 36-38).

Зерно, брошенное сеятелем во вспаханную землю, перестает существовать как зерно: оно распадается, разлагается, оно как бы умирает, но только как бы, потому что в нем заложены великие силы жизни. Из зерна, прекратившего свое существование, силой Божией вырастает большое, прекрасное, полезное и необходимое для нас растение.

Не из всякого семени одно и то же растение, но каждому дает Господь Своей животворящей силой особое тело: колоса пшеницы, овса, кустарника. Чьей же силой растут и появляются эти новые тела? Конечно, силой Божией, силой Духа Святого, которая живет во всякой клетке и животного, и растительного организма.



Так и при воскресении мертвых. Сеется в тлении, восстает в нетлении. Зарывается в землю мертвое человеческое тело, сеется в уничижении, ибо что может быть более уничиженным, чем начинающий гнить труп человека, а восстает во славе; сеется в немощи, восстает в силе. Сеется тело душевное, восстает тело духовное. Есть тело душевное, есть тело и духовное (ср.: 1 Кор. 15, 42-44). Вот эти последние слова святого апостола надо понять и твердо запомнить.

Тело душевное — это наше нынешнее тело, это — плоть и кровь; это кости, мускулы и внутренности. О нем говорит св. апостол Павел, что плоть и кровь не могут наследовать Царствия Божия (1 Кор. 15, 50). И обреченные на тление тела душевные не могут наследовать нетления.

Вспомним, в каком теле воскрес Господь Иисус Христос, в том ли самом, в каком жил до смерти Своей? Нет, в ином, в новом теле, обладавшем свойствами необычайными, какими при жизни не обладало. Оно проходило чудесным образом сквозь закрытые и запертые двери. Знаем также, что не узнавали апостолы воскресшего Иисуса, как не узнали Его Лука и Клеопа, шедшие в Эммаус, когда Он присоединился к ним на пути и долго беседовал с ними. Они узнали Его только тогда, когда на вечери с ними Он преломил хлеб, как преломил его на Тайной вечери. Но тотчас Он исчез из глаз их. Вот еще новое свойство Тела Христова по воскресении Его.

Так, Тело воскресшего Господа было не душевным, а духовным Телом. Вот подобными же духовными телами будут и тела всех воскресших людей. Когда воскреснут они и какой силой? Конечно, только силой Божией. Они воскреснут так, как видел святой пророк Иезекииль, которому Господь показал поле, полное костей, оживших силой духа (ср.: Иез. 37, 2-10).

Новедь ко времени Страшного суда не все человечество умрет, останется немало живых. Что будет с ними? Об этом говорит св. апостол Павел: Говорю вам тайну: не все мы умрем, но все изменится, вдруг, во міновение ока, при последней трубе; ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся (1 Кор. 15, 51-52). Произойдет то, что было сказано в Откровении Божием св. апостолу Иоанну Богослову: «Се творю все новое».

Все погибнет, все будет сожжено огнем. Померкнет солнце, спадут звезды, все погибнет, и Господь сотворит все новое — новое небо и новую землю, новую вселенную. Он сотворит Своей Божественной силой и наши новые духовные тела — не душевные, а духовные, ибо плоть и кровь наследовать Царство Божие не могут, но должны стать духовными.

Но есть вне Церкви есть много гордых, которые не хотят верить безусловно словам Священного Писания. Им дам ответ другой — от философии. Говорят, что бессмысленно веровать в наше существование загробное, ибо наука физиология с исчерпывающей точностью доказала, что вся душевная жизнь связана с деятельностью головного мозга. Поэтому спрашивают нас, как можно веровать в какую-то там потустороннюю жизнь, когда сгниет мозг человека, когда исчезнет способность мыслить, когда остановится сердце и прекратится всякая жизнь чувства.

Мы этому верим. Но помимо этого материального мира для нас существует и иной мир, неизмеримо более важный и огромный — мир духовный. На земле единственное существо, обладающее духовностью, разумностью, есть человек. Человек — это единственное создание Божие на земле, одаренное духом.

Одухе много и много найдем мы в Священном Писании; найдем, что в Писании два слова — дух и душа — нередко заменяют одно другое.

Но найдем другие места, в которых ясно, что дух есть нечто отличное от души. Дух может вести самостоятельное существование, оставляя по временам тело и витая где-то в безбрежных далях; что дух обладает огромной силой над телом, что он заведует всеми функциями тела, пронизывает каждую клетку тела; что дух должен формировать тело, образовать его. Если, что несомненно и что признано не только философами, но и иными учеными, дух обладает великой силой воздействия на тело, почему не можем мы думать, что воскресение мертвых произойдет силою духа?

Людям, считающим нашу веру в бессмертие бессмысленной, надо понять, что дух обладает огромной силой и безграничной способностью животворить тело, даже мертвое оживлять, даже мертвых воскрешать.

1951 г.



#### Про ад, запоздалое раскаяние и преграду из греха

- Может, Вы, Ваше Святейшество, знаете, где в наше время правду искать, у кого сегодня монополия на истину?
- Давайте попробуем разобраться. Для меня совершенно ясно, что жить по правде — одно, жить по своей правде — другое, вершить суд над людьми, опираясь на собственную правду, — третье. Многие стремятся делать это всё вместе. Но не всякая человеческая правда является истиной, она не может быть абсолютной. Значит, это лишь вопрос вкуса? С чем чай пить будем — с сахаром или с лимоном? Каждый выбирает то, что ему нравится, что он считает верным. Если довести мысль до логического конца, придется признать, что нет понятий добра и зла, зато есть плюрализм мнений и взглядов.
- Вы сразу подняли планку на философский уровень, а я спрашивал о земном, о том, в чем заключена правда персонально для Вас.
- Отвечу, но сначала закончу с предыдущим вопросом. Конечно же, абсолютная правда есть. Это Божий закон. Господь даровал человеку свободу и нравственное чувство, выражающееся в совести. Но распорядиться этим можно по-разному. Важно уяснить: без Бога абсолютная правда невозможна. Нет и иного понимания справедливости. В современном мире часто бездумно произносят это слово. Обижают слабого — несправедливо. Воруют — тоже. Но где это сказано? А если моя правда исключает вашу? Я сильный, поэтому могу обидеть любого и забрать, что плохо лежит. Понимаете? Отрицая абсолютную Божию правду, мы разрушаем мир.

В этом заключена глубочайшая даже не ошибка, а именно трагедия философского либерализма. Прошу

не путать его с либерализмом экономическим или политическим — это надстроечные понятия, а философский либерализм фундаментален. Он делает акцент на свободе личности как абсолютной истине. Свобода каждого отдельного человека не должна вступать в противоречие с цивилиза-

А теперь о совсем приземленных вещах. Мы часто говорим об опасности превращения свободы в произвол. Это возможно, если нет сдерживающего фактора и отсутствует критерий истины. Когда же есть Божественная правда, с ней можно соотнести человеческую. Это дает право сказать: «Стоп! Так делать нельзя». Именно нравственный закон заставляет нас испытывать угрызения совести.

#### — Не всех.

— Да, совесть можно пропить или убедить себя, что другие поступают еще хуже. Есть много способов саморазрушения. Поэтому мы и говорим о религиозном образе жизни. От него зависит будущее цивилизации. Не более и не менее. Атеистическая картина мира нежизнеспособна, поскольку разрушает главное — абсолют, в том числе нравственный. А вслед за этим прахом идет система права, людских взаимоотношений..

Если человек не способен отличить добро от зла, он духовно болен. Божественный закон ясен и понятен. Он был записан при Моисее, но и прежде люди старались жить по нему. Замечательно сказал апостол Павел: «Язычники естеством законное творят». Бог вложил нравственный закон в природу человека. Люди и на заре цивилизации, и в язычестве, и в прочих исторических эпохах не сомневались, что хорошо, а что плохо.

## — Это не освобождало от раская-

— Совсем другой разговор. О том, как Божий нравственный закон осуществляется на практике и как человек живет на земле.

#### — Можно опоздать с покаянием?

— Есть замечательная мысль, выраженная в VII веке преподобным отцом Исааком Сириным: ад — это и есть запоздалое раскаяние. Когда уже всё, конец, нет выхода из ситуации, человек не верит, но знает, что его ждет. Вера предполагает очень сильную внутреннюю работу, чтобы принять определенный факт или явление, а знание этого не требует, оно актуализирует то, что является предметом веры, вы видите этот предмет, образно говоря, можете его пощупать. Так вот, ад и будет актуализацией внутренней катастрофы человека, который не прошел через раскаяние. Земная жизнь и дана, чтобы мы могли приносить покаяние. Вопрос времени... Если человек живет в системе самоконтроля, это его счастье. А некоторым подобное не дано. По разным причинам и обстоятельствам. У одних из-за воспитания и окружения, у других из-за неспособности сконцентрироваться на себе...

Но раскаяться никогда не поздно. Мы же помним, что разбойник, висевший по правую руку от Спасителя на Голгофе, в последний момент жизни принес покаяние, исповедуя свою веру, и был прощен, принят в Царствие Божие. Только очень важно, чтобы покаяние не превращалось в некий бездушный и формальный обряд. Иногда приходится с этим сталкиваться в церковной практике, когда священник — есть у некоторых такая привычка — называет пришедшим на исповедь грехи по перечню. Это связано еще и с тем, что многие люди не умеют каяться. Вот им и зачитывают весь список. В результате благочестивейшие люди, особенно пожилые старушки, нередко говорят: грешна... грешна... грешна... В том числе после упоминания о таких грехах, о существовании которых прежде не подозревали и в страшном сне не могли совершить.

#### — Профилактически.

— Даже не так. Нужно покаяться вот и каются. Ритуал. Хотя, в действительности, покаяние — большая и сложная внутренняя работа, самоанализ, беспристрастная самооценка наедине с собственной совестью. Когда же человек приходит на исповедь, он лишь завершает эту работу, держит ответ перед Богом. И это очень важно для сохранения связи с Господом. Грех — единственная преграда, способная помешать такой нашей связи Ни рациональные сомнения, ни чтолибо иное, а именно грех. Если он не раскаян, то превращается в настоя щую железобетонную стену, через которую благодать не проходит. В ответ же на наше покаяние действием Божественной благодати мы исцеля емся, получаем прощение грехов.

Знаете, с чем я сравниваю раскаяние? Человек, утративший эту способность, похож на пианиста, лишившегося музыкального слуха. В принципе, можно попробовать исполнить произведение по нотам, но это будет ужасная игра. Покаяние — постоянная самонастройка, возможность критически оценивать поступки и не допускать ошибок. Если человек перестает раскаиваться, в нем нет и самосовершенствования, развития. Фигурально выражаясь, он теряет слух, начинает путаться в звуках, шорохах, шумах, громких словах и литаврах, которые иногда разрушительно сопровождают нашу жизнь.

В религиозной традиции покаяние связано с совершенно конкретными действиями. В христианстве это таинство исповеди, которое помогает человеку развивать в себе покаянное чувство, а значит, держать руку на пульсе, контролировать свое духовное состояние.

#### О Всемирном потопе, срыве карьеры и смоленских крысах

— Вы говорите о человеке вообще, а я пытаюсь услышать о том, который сидит напротив меня. О сомнениях Патриарха Кирилла.

— Я сомневаюсь во многом, кроме одного — Божиего бытия. В этом у меня никогда сомнения не возникало. Может, только в юношеские годы. Я тогда много читал. У отца была прекрасная библиотека, он ни на что деньги не тратил, лишь на книги. К 15 годам я прочел и Бердяева, и Франка, и Флоренского, воспитывался на произведениях тех мыслителей, имена которых большинству наших соотечественников открылись значительно позже, в период перестройки. Эта литература заставила меня переосмысливать и то, что было сформировано религиозным воспитанием в семье. В 15 лет я ушел из родительского дома и поступил на работу в Ленинградскую геологическую экспедицию. Параллельно учился в вечерней школе. Я хотел познать реальную жизнь, проверить себя. И ранее прочитанные книги, и люди, с которыми тогда встречался, помогли преодолеть тот сложный и рискованный период, случающийся, наверное, у всех подростков в переходном возра-

А так я, конечно, сомневаюсь. Если потерять чувство критического восприятия действительности — а оно всегда связано с сомнением — можно наделать много ошибок. Но без этого сложно двигаться вперед.

- Вам не мешает?
- Не мне судить.
- Вы сегодня говорили о совести, о том, что надо жить по ней. Когда для многих главными ориентирами стали деньги и карьера, это звучит как утопия. Красивый бантик на платье, который желателен, но не обязателен.

— Если вспомним Ветхий Завет, то Господь истреблял целые народы, не желавшие следовать заповедям... Однажды Бог даже покарал человечество Всемирным потопом, поскольку процесс развития зла стал необратимым. Развиваясь, зло стремится к своему апогею, а это смерть, небытие. Недаром убийство считается одним из самых страшных грехов.

Словом, у цивилизации не было жизненных сил свернуть с порочного пути, и тогда Бог наказал людей, оставив, как известно, лишь одну благочестивую семью. При этом Господь пообещал больше никогда не карать человечество потопом. Да, Божие наказание — сверхъестественная коррекция нашего жизненного пути. Святые отцы говорят так: если Господь не посещает в скорби и болезни, значит, Он от вас отвернулся. Но если в ответ на молитву и веру Бог соучаствует в вашей судьбе, то Он корректирует и ваши жизненные движения. Многие люди хорошо это чувствуют. Может, в данном случае не очень правильно, что буду говорить о себе, но в моей жизни случались такие сверхъестественные вмешательства, связанные со скорбью, переживанием и страда-

#### — Поделитесь. Ваше Святейшество.

— Позвольте всего не рассказывать, но это относится к советскому периоду. В какой-то момент у меня возникли сложности с тогдашними властями Ленинграда, пришлось очень и очень не просто. В светских категориях это можно было бы охарактеризовать как безнадежный срыв карьеры. В декабре 1984 года меня освободили от должности ректора Ленинградских духовных академии и семинарии, перевели на провинциальную кафедру в Смоленск. Ладно бы только перевели! В весьма влиятельном по тем временам учреждении под



Будущий Святейший Патриарх возглавлял Смоленскую и Вяземскую епархию с 26 декабря 1984 г.

названием Совет по делам религий мне сказали: «Вам следует хорошенько запомнить, что вы самый последний, самый плохой архиерей Русской Православной Церкви. Таким и останетесь. Ваша задача заключается в том, чтобы тихо сидеть в Смоленске и брать пример с остальных, учиться строить отношения с властью в обществе, которое не связывает будущее с религиозной верой». Примерно такое вот наставление я получил.

#### — Вняли?

— Задумался: за что же подобное испытание? Вроде бы старался делать, что мог... Почему же Господь так меня наказал? В Смоленске я столкнулся с очень тяжелыми условиями жизни, быта. Если называть вещи своими именами, поначалу жить было негде. Рассказываю иногда коллегам, особенно молодым архиереям, они этого понять не могут, верят с трудом. Один эпизод, зарисовка с натуры. Первую ночь я спал в комнате, в которую меня определил местный приходской сторож. Утром он спрашивает: «Как отдыхалось?» Отвечаю: «Нормально. Правда, кошка до самого утра по одеялу бегала,

будила». Он говорит: «Владыка, у нас нет кошек. Это крысы».

Такой вот новый опыт для человека, который считал, что приносит Церкви определенную пользу, возглавлял духовную академию, ездил по заграницам. Словом, по-человечески момент оказался весьма непростым. И я спрашивал Господа: за что? Для чего? Иногда бывает так, что Бог отвечает твоими же мыслями. Я подумал: сейчас ты не узнаешь, почему и зачем это, истина откроется после. И вот спустя какое-то время мне понадобилось приехать в Москву на встречу с тогдашним управляющим Московской Патриархии по делам епархии, каковым был митрополит Алексий, будущий Патриарх всея Руси. И вдруг он произносит ровно те же слова: «Мы не знаем, владыка, почему так произошло с вами. Нам всем это станет известно позже».

Если бы меня не отправили в Смоленск, вряд ли бы я познал глубинную Россию, прочувствовал реалии приходской и епархиальной жизни Русской Православной Церкви. Надо было пройти по этому бездорожью и грязи — в прямом смысле слова,

прикоснуться к жизни бедных приходов, которые открылись во время Великой Отечественной войны, да так и прозябали в полуразрушенных зданиях, увидеть быт нашей деревни со всеми ее многочисленными проблемами, чтобы понять, казалось бы, очевидное: Россия — это не Москва и не Ленинград. Точнее, не только эти два столичных города. Бог открыл мне эту реальность и обогатил опытом, который я никогда не получил бы, если бы остался на прежней жизненной траектории.

#### О подножке от генерала Калугина, Женеве вместо Оксфорда и мальчике во главе академии

— Утверждают, причиной Вашей опалы стала публичная критика решения о вводе советских войск в Афганистан в 1979 году. Якобы это сильно не понравилось на Лубянке и Старой площади.

— Знаете, я действовал тогда с точки зрения здравого смысла. Мне была более или менее известна история государства Афганистан и то, как на протяжении веков складывались отношения между Великобританией и Россией, связанные с устремлениями обеих империй на юг и желанием Лондона любой ценой остановить наше продвижение в сторону Кабула. Я не мог избавиться от стойкого убеждения, что ввод ограниченного контингента советских войск — огромная историческая ошибка, которая может дорого нам обойтись. Четко сознавал: этого нельзя было делать. Не из каких-то оппозиционных намерений или диссидентских взглядов, нет. Я руководствовался собственной совестью и знаниями. Когда собрался Всемирный совет церквей, чтобы выразить отношение к действиям Советского Союза на территории соседнего государства, я был одним из авторов

проекта итоговой резолюции. Сам вызвался участвовать в ее написании, поскольку понимал, что в противном случае излишней политизации не избежать.

Из трех слов «агрессия», «вторжение» и «вмешательство», которые предлагались для описания случившегося, я настоял на последнем, по-английски — intervention, интервенция. Мне казалось, это лучше, чем инвазия или агрессия, как предлагали другие делегаты. Но я не учел, что в восприятии наших людей слово «интервенция» звучит слишком уж резко и определенно. В Москве именно так к этому и отнеслись. После чего последовал разбор полетов. Его итог стал одной из причин отправки меня в Смоленск.

- Кто Вам объяснял, как надо Родину любить?
- Светские власти. В то время Церковь не имела свободы принимать самостоятельные кадровые решения.
- Вроде бы руку приложил Олег Калугин, в прошлом — генерал КГБ, а ныне — гражданин США?
- Было такое, приложил.
- Вы с ним общались?
- Никогда в жизни. Видел его в Женеве, где я служил в начале 1970х годов. Пару раз мы сталкивались на территории советского постпредства при ООН. Появление Калугина сопровождалось низкопоклонничеством со стороны окружающих, из чего я понял: прибыл большой начальник. В то время и представить себе не мог, какую роль этот человек сыграет в моей судьбе.

## — В Женеву Вы приехали в возра-

— До этого пришлось окончить духовную семинарию, а затем и академию за четыре года вместо восьми. Настоящая гонка с препятствиями! Такое условие поставил мой духовный наставник митрополит Ленинградский Никодим. Именно по его благо-



Святейший Патриарх Кирилл совершает литию на могиле митрополита Ленинградского и Новгородского Никодима (Ротова) на Никольском кладбище Свято-Троицкой Александро-Невской лавры в Санкт Петербурге



Патриарх Пимен, архиепископ Питирим, митрополит Никодим, архимандрит Кирилл (Гундяев). Начало 1970-х гг.

словению в середине 1960-х я поступил в семинарию. И позже владыка, которого отношу к числу наиболее выдающихся архиереев, вел меня по жизни, помогал участием. Он сказал: «Быстрее заканчивай академию. Выучишься на отлично, посодействую твоей поездке в Оксфорд. Докторскую диссертацию будешь там писать». Я вдохновился, поскольку очень хотел учиться. Получил степень кандидата богословия, исполнял послушание

личного секретаря митрополита Никодима, а через год он сказал: «В Оксфорд поедет следующее поколение, а ты давай-ка в Женеву — будешь представлять Московский Патриархат при Всемирном совете церквей».

#### — Тоже неплохой вариант! В советское-то время...

— Не оценивал его с позиций, что лучше для меня или хуже. Владыка Никодим был настолько авторитетным и уважаемым человеком, что я никогда не посмел бы вступать с ним в пререкания, как-то возражать. Подумал: значит, так и надо. Должен заметить, что работа в международных организациях стала моими университетами и очень помогла в будущем. Это был уникальный опыт. Те, кто знает географию французской Швейцарии, в курсе, что расстояние между Женевой и соседним городом Лозанной составляет 60 километров, полчаса езды на машине по автодороге или авторуду, как говорят в тех краях. Так вот: впервые в Лозанну я выехал лишь на втором году пребывания в Женеве. Не до прогулок по окрестностям было, много задач приходилось решать на месте. Во-первых, старался овладеть английским языком, во-вторых, разобраться в специфике работы, привыкнуть к англо-саксонскому стилю ведения заседаний. Позже, когда в СССР началась перестройка, смотрел по телевизору дебаты на съездах народных депутатов и ловил себя на мысли, что тогдашние руководители Советского государства не умеют модерировать ход дискуссии. Я всё это наблюдал в Женеве. Даже такая техническая, казалось бы, вещь очень нужна и помогает в архиерейском служении. Поэтому не жалею, что вместо Оксфорда оказался в Женеве.

— Через четыре года Вы вернулись в Питер и в неполные 28 лет стали ректором духовных семинарии и академии. Коллеги постарше и поматерее не смотрели на Вас как на выскочку?

 Нет, такого не было, хотя, согласен, ситуация сложилась по-своему уникальная. Кажется, лишь митрополит Петр Могила в далеком прошлом возглавлял Киевскую академию в столь молодом возрасте. Но дело даже не в этом. Я ведь возвратился в альма-матер, которую сам оканчивал. Мне предстояло руководить своими же вчерашними учителями, среди которых были и профессора, учившиеся в Санкт-Петербургской духовной академии еще до 1917 года. Люди с колоссальным жизненным опытом и знаниями. И вдруг мальчик, недавний студент становится их начальником! Непростая задача!

Но я уже обладал некоторым авторитетом. Меня серьезно испытывали на этапе, когда я за четыре года прошел курс, рассчитанный на восемь лет. Преподаватели все спрашивали: «Куда ты летишь? Зачем тебе это надо?»

#### — А в самом деле?

— Как я уже сказал, исполнял послушание митрополита Никодима. Он обозначил мне срок, и я старался уложиться. А некоторые из моих учителей думали, что буду валять дурака на экзаменах, прикрываясь именем высокого покровителя.

#### — И спрашивали по полной?

 Не просто по полной! Однажды даже такой случай был. Педагог, не буду называть его имени, он еще жив, это очень достойный преподаватель... Так вот, он как-то доверительно сказал мне: «Знаешь, не изучай весь курс, это сложно и долго, а я знаю, как ты много работаешь. Подготовь основательно одну тему, по ней тебя и расспрошу». Я поблагодарил, пришел домой и думаю: «Мил человек! Спасибо, конечно, за заботу, но мне ведь знания нужны, а не только отметка в зачетной книжке». И стал штудировать все вопросы, включенные в билеты. А на экзамене преподаватель полтора часа допрашивал меня с пристрастием, без пощады гонял по курсу взад и вперед. Задавал вопросы без тени улыбки, словно так и должно быть. В результате поставил высший балл. Но самое главное — информацию о степени моей готовности он, похоже, разделил с коллегами на ученом совете, поскольку на других испытаниях педагоги были уже не столь придирчивы. Поверили, что я учусь по-настоящему, а не скачу с курса на курс.

#### — Вернувшись в академию ректором, попомнили нарушителю конвенции эпизод на экзамене?

— Нет, конечно. Наоборот, содействовал, чтобы кафедра этого преподавателя получала максимальное количество переводов зарубежной литературы. Тогда в Советском Союзе богословских книг не писали и не издавали, с первоисточниками было совсем плохо, поэтому я организовал, по сути, подпольное переводческое бюро, и самые важные тексты, напечатанные за рубежом, мы включали в учебные программы. Кстати, потом это тоже аукнулось, когда решался вопрос о моем удалении из Ленинграда.

#### О штрафном изоляторе, Колыме вместо свадьбы и умении ждать

#### — Ваша семья ведь изрядно пострадала от советской власти. Начиная с деда, который сидел дважды.

— Фактически трижды. В первый раз его посадили в 1922 году в ходе процесса по изъятию ценностей и борьбы с обновленчеством. Не могу точно установить, сколько его тогда продержали. Видимо, недолго, поскольку нигде не нашел документов об этой посадке. Лишь на допросах по второму делу деду вспоминали первый срок. Тогда ему дали пять лет, которые он провел на Соловках и в других лагерях. В третий раз деда арестовали в 1945 году, и он сидел до 1953-го. Мы с мамой ходили его встречать на Московский вокзал в тогдашнем Ленинграде.

#### — Отец хлебнул меньше?

— Ограничился одной ходкой с 1934 года по канун 1937-го. Если бы его не выпустили, думаю, мы бы сейчас не разговаривали здесь об этом, история семьи пошла бы совсем по

— Дед и отец рассказывали про ГУЛАГ?



Василий Степанович Гундяев, дед Святейшего Патриарха, в годы безбожной власти трижды подвергался репрессиям. Первый раз он был арестован в 1921 г. Во второй срок он был на Соловках, где три недели провел на Секирной горе в штрафном изоляторе

— Очень много. Но, как оказалось, далеко не всё. После посещения Соловков уже в патриаршем сане мне неожиданно открылось то, о чем дед никогда не говорил. Оказывается, он три недели провел на Секирной горе в штрафном изоляторе, откуда люди крайне редко возвращались живыми. Заключенные работали на лесоповале и связывали плоты, стоя по пояс в ледяной воде. Потом бедняги сохли в храме... Деда отправили на эту каторгу в ноябре. Можете вообразить, что там творилось! Обычно ресурс человеческого организма иссякал через неделю, максимум через две, а дед продержался три, выжил. Затем его перевели в лагерь уже на материке. К пережитому дед относился философски, не выпячивал страдания, не выделял свою судьбу на общем фоне. Он критически оценивал события в стране, защищал веру, боролся с обновленчеством, фактически посвятил этому всю жизнь, хотя и был мирянином. Лишь вернувшись домой после третьего срока, дед принял сан. Служил священником в Башкирии, получил благословение Патриарха Алексия I. Скончался дед в возрасте 91 года.

И отец рассказывал о том, что довелось перенести, но несколько в иной тональности. Его посадили накануне свадьбы. Буквально за несколько дней. Но случившееся отца не сломало, он оставался полон сил и энергии. Об этом я прочел в дневнике жителя Смоленска, который был с отцом на этапе, ехал с ним в одном столыпинском вагоне на Колыму. Записки передал мне сын этого человека, актер местного театра. Тому мой отец запомнился удивительно светлым и радостным, словно направлялся не в лагерь, из которого мог не вернуться, а на увеселительную прогулку. Вспоминаю, что отец, действительно, говорил о своем спокойном состоянии, ибо законов он не нарушал и никакой вины за собой не чувствовал, а трудности и скорби воспринимал как страдания за веру. Это осознание добавляло сил.

— Отца ведь арестовали за то, что в конспектах слово «Бог» он писал с большой буквы?

— Его посадили, поскольку таков был замысел тогдашних ленинградских властей: воспользовавшись убийством Кирова, искоренить под сурдинку молодежный и интеллектуальный актив Православия в городе. Тогда прошлись широким неводом и взяли очень многих, инкриминируя невинным жертвам совершенно идиотские обвинения. Якобы они были частью англо-турецкого замысла, направленного на разрушение советского строя с опорой на белую эмиграцию в лице митрополита Парижского Евлогия и архиепископа Кентерберийского и Патриарха Константинопольского.

#### — Богатая фантазия!

— Самое поразительное даже не это! Я читал материалы дела и не уставал удивляться тому, до чего же слаженно работала репрессивная машина! Если бы не знал, как всё обстояло в действительности, наверняка поверил бы, что это правда и раскрыт чудовищный заговор. Выдающиеся люди Ленинграда, в том числе бывшие профессора духовной академии, писали о себе жуткие вещи, признавались в дичайших преступлениях, которые они по определению не могли совершить. Не знаю, возможно, показания выбивались под пытками или путем угроз и шантажа, но чтение этих документов произвело на меня тяжелейшее впечатление. Ведь никакому следователю не пришло бы в голову связать воедино митрополита Евлогия, архиепископа Кентерберийского и Вселенского Патриарха!

Отцу моему инкриминировали попытку убить Сталина. Ни больше и ни меньше. Его вместе с другими прихожанами взяли на подворье Киево-Печерской лавры в Ленинграде. Отец учился в институте, в свободное время ходил в храм, по воскресеньям пел в любительском церковном хоре, где, собственно, и познакомился с моей мамой. Следствие потом четко расписало, чем занималась и за что отвечала каждая группа заговорщиков. Общине киевского подворья поручалось подготовить убийство вождя трудового народа. Дома у отца устроили обыск, никакого компромата, разумеется, не нашли, но на глаза попалась тетрадь с лекциями, где, в самом деле, слово «Бог» было написано с заглавной литеры. Этого оказалось достаточно для обвинительного приговора. И всё. Три года на Колыме.

#### — Невеста дождалась?

— Да, следователь убеждал не заниматься глупостями и выходить замуж за нормального человека, а не за врага народа. Мама ждала, не зная, жив ли ее суженый, что с ним. Переписываться им ведь не разрешали. Только в самом конце пришла весточка от отца, мол, скоро буду. Вернулся, женился, а потом едва не поехал вольнонаемным на Колыму, поскольку успел создать там образовательную школу для рабочих и его уговаривали не бросать начатое, продолжить занятия. Сулили хорошие деньги. Отец был бедным, приглашение показалось

заманчивым. К счастью, в конторе «Дальстроя», занимавшейся оформлением добровольцев, попалась умная женщина. Выслушав отца, она посоветовала держаться подальше от Колымы. Шел декабрь 1936 года.

Вот вам еще один пример Божиего вмешательства в жизнь нашей семьи.

#### О походах строем, скандалах в прессе, моральных авторитетах и нерукопожатных персонах

#### — Вы понимали, что можете пойти по стопам деда и отца? По этапу.

— К роли жертвы я себя специально не готовил, но и не зарекался. Жаль было бы терять годы свободы, однако прекрасно понимал, что вероятность подобного исхода велика — 50 на 50. Особенно на волне хрущевского гонения на Церковь, когда я, собственно, и принял решение пойти в семинарию. В ту пору массово закрывали храмы и монастыри, находили любые, как правило шитые белыми нитками, предлоги, чтобы завести уголовные дела против священнослужителей, после чего

в центральных газетах появлялись разгромные статьи о «попах и их пособниках»... Борьба шла жесткая. Разумеется, я это видел и сознавал, тем не менее шел на осознанный риск, не собираясь менять жизненный выбор в угоду обстоятельствам.

#### Вы ведь и в школе отказывались ходить строем?

— Образно выражаясь... В детстве особенно тяжело одному выступать против всех. Безусловно, это требовало определенного мужества. Да, на моей стороне была семья, воспитание в христианских традициях. Вместе с тем испытания закалили и в конечном счете повлияли на формирование убеждений. Их приходилось отстаивать. И не только перед сверстниками, но и перед взрослыми. Меня неоднократно вызывали на педсоветы и доказывали, что Бога нет, а я пытался убедить учителей в обратном. Вот так мы и жили.

#### — При этом учились на пятерки, но в пионеры не вступали.

— Сразу сказал, что готов повязать на шею красный галстук при единственном условии: если мне разрешат каждое воскресенье ходить в нем в храм. В школе сначала думали, что я бравирую и слова не сдержу, а они поправят статистику, по которой все ученики младших классов должны были состоять в рядах юных ленинцев. Но потом поняли, что службу в церкви я пропускать не буду и галстук тоже демонстративно не сниму. После этого мне заявили: нет, пионером ты быть не можешь. На том мы и порешили.

Словом, умение противостоять внешнему воздействию я приобрел не вчера. Конечно, сегодня приходится сталкиваться с вызовами иного масштаба. И это тоже объяснимо. Всякое действие вызывает противодействие. В последние годы наша Церковь заметно активизировалась, и это вызывает сильное раздраже-



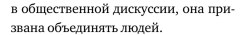
Село Оброчное в Ичалковском районе Мордовии Дом, принадлежавший родителям отца Святейшего Патриарха Кирилла священнику Василию и Параскеве Ивановне Гундяевым

ние у людей, предпочитающих жить в мире без Бога. Среди них ведь есть и такие, кто считает, будто именно их представление о мироустройстве является единственно правильным, а всё остальное — ошибка, заблуждение, мешающее человеческому развитию.

Но мы-то наблюдаем совершенно иное. Это особенно заметно по большим церковным праздникам. Радуюсь, видя, как в пасхальную ночь стоят в храме молодые супружеские пары с малыми детьми на руках. Это новое лицо Русской Православной Церкви. Я много езжу по стране и часто слышу от людей, как важна вера в их повседневной жизни. Но, повторяю, есть и те, кому не нравятся наши усилия, направленные на укрепление церковной жизни и религиозности. Да, Церковь подвергается мощным атакам, но если их не будет, значит, мы что-то не так делаем, недорабатываем. Как учил меня владыка Никодим, мой духовный наставник: если о тебе все

говорят хорошо, будь уверен, что-то ты сделал плохо.

Из этого не следует, будто надо своими руками сооружать голгофу и героически восходить на нее. Это означает иное: став священником, вы обрекаете себя на конфронтацию с определенной частью общества. Только важно в этом противостоянии не ожесточиться. Диалог с оппонентами не должен разрушать собственной религиозной идентичности. Плохо, когда священнослужитель в споре начинает использовать слова и термины, не являющиеся, что называется, аутентичными для христианина. А если ведете разговор с уважением к людям, пусть даже перед вами закоренелые грешники или те, кто лично вас не любит, если избегаете оскорблений и перехода на личности, если пытаетесь так сформулировать жизненную позицию, чтобы никто не смог от нее отмахнуться, не выслушав аргументов в защиту, то и результат будет другим. Церковь обязана сегодня участвовать



Нас иногда ругают за то, что мы, по мнению критиков, недостаточно принципиальны, когда говорим об украинском конфликте или о нашей внутренней ситуации. Говорят: «Как можно отмалчиваться, занимать компромиссную позицию? Вы должны взять в руки знамя борьбы...» А дальше — перечень тех, с кем мы обязаны немедленно сразиться. Враги определяются в зависимости от предпочтений предлагающих нам такую роль.

Мы же отвечаем оппонентам, что главная задача Церкви в общественном пространстве заключается в том, чтобы сохранять человеческое общежитие. Государство, как замечательно сказал Владимир Соловьев, не может создать рая из земной жизни, ключевая цель — не допустить ее превращения в ад. А вот Церковь может и должна работать над созиданием Божиего Царства в сердцах людей. Другое дело, что нельзя использовать негодные средства даже во имя благой цели. Это грех.

— Фонд «Общественное мнение» осенью прошлого года провел опрос на тему моральных авторитетов в нашем обществе и выяснил, что большинство ответивших россиян образцом морали считает Владимира Путина. Президент набрал 36% голосов. Министра иностранных дел Сергея Лаврова назвали 6% опрошенных, Сергея Шойгу — 5%. Потом идут Владимир Жириновский, Дмитрий Медведев, Никита Михалков. У Вас, Ваше Святейшество, 1%. Столько же у Владимира Чурова, Евгения Примакова, Рамзана Кадырова, Владимира Познера.

— В идеале моральный авторитет должен основываться на святости. Судить об этом можно только на основании личного общения с человеком. Всё остальное — от лукавого.



иконы из храма Прокопия Праведного г. Великого Устюга Вологодской области и Казанский образ Божией Матери из храма Георгия Победоносца

по-своему уникальные, наделенные святостью. К сожалению, известно об этом далеко не всем, ведь круг посвященных ограничен, пиаром и саморекламой старцы не занимаются. А со стороны может создаться обманчивое впечатление, будто у Церкви дефицит моральных авторитетов. Это не так.

#### — А кто лично для Вас, Ваше Святейшество, пример высокой морали?

— Может, прозвучит не слишком скромно, но в первую очередь назвал бы своих родителей. Они оказали огромное влияние на мою жизнь. Тем, чего мне удалось добиться, обязан им. Достаточно сказать, что в нашей семье не было ни одного конфликта между отцом и матерью.

#### — Может, Вы не знали?

— Мы жили впятером в 19-метровой комнате в ленинградской комкак на рентгене... Нет, вот сейчас припоминаю: однажды случилась размолвка по бытовому поводу. Часа три-четыре отец сердился на маму, а потом всё прекратилось, в доме опять воцарился мир.

Мама всегда была абсолютным моральным авторитетом. В том смысле, что она отличалась просто-таки невероятной честностью. И порой корректировала папино поведение. Говорила: «Мишенька, оставь свою дипломатию». Отцу приходилось учитывать обстоятельства жизни и строить отношения с окружающими, исходя из этого. А мама хоть и не устраивала публичных демаршей, но оставляла за собой право решать, пожимать ей человеку руку либо нет, принять его в доме или не пускать на порог. Вот это было очень важно.

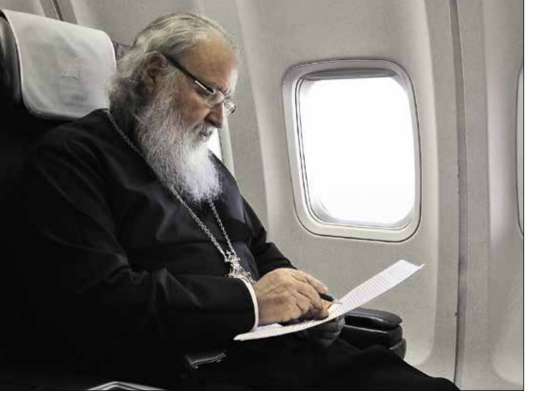
— Трудно сказать... Не могу даже сравнивать. Думаю, они были настолько лучше меня, что любая параллель будет выглядеть комплиментом в мой адрес.

#### — Но для Вас нерукопожатные персоны существуют?

— Безусловно. Однако в силу положения не могу и не буду это демонстрировать. Помимо личных симпатий или антипатий есть еще пастырское отношение к людям. И нерукопожатность того или иного человека может серьезно повредить ему. Я не должен мешать, моя задача — помогать.

#### — Поэтому сначала пожмете чужую руку, а потом пойдете и тщательно вымоете свою?

 Постараюсь всё сделать, чтобы в следующий раз пожать эту же руку чистосердечно. Лишь бы появился шанс.



Поза неприятия — чрезмерный жест со стороны Патриарха. Даже, повторяю, если речь идет о людях, которые заслуживают, чтобы их обходили сто-

- А гневаться Вам приходится?
- Эти эмоции мне знакомы, скрывать не стану.
- Страшны в порыве?
- У апостола Павла есть слова: «Да не зайдет солнце во гневе вашем». Иначе говоря, нельзя сердиться дольше одного дня. Видимо, апостол тоже был горячим человеком. Вот и я не могу затаивать. Если ситуация допекла, должен высказать то, что накипело, после чего успокаиваюсь. Это не воспитание или волевые усилия, нет. Природа у меня такая.
- Что сейчас Вас более всего гложет?
- Уже который месяц скорбь вызывает ситуация на Украине, гибель людей. Это не дает спокойно спать в прямом и переносном смысле.
- Да и зона влияния РПЦ в соседней державе уменьшается на глазах.
- Не могу согласиться. Безусловно, на Украине происходит насильственный захват храмов Русской Православной Церкви, против нас ведется борьба негодными методами, но даже это убеждает людей, что их позиция правильна. Так было и в советское время, когда храмы закрывали, а вера укреплялась. Подобными способами ничего нельзя сделать. Это колоссальная ошибка тех, кто объявил войну Церкви на Украине. Сейчас к делам религиозным активно примешивается политика. Раскольники спешат воспользоваться моментом и совершить передел. Но чем больше насилие, тем сильнее сопротивление. Исходя из перспектив примирения мы призываем стороны противостояния на Украине к благоразумию. Семена неприятия прорастут в будущем отравленными плодами. Церковь делает всё возможное, чтобы конфликт

не приводил к новым жертвам. Мы не преувеличиваем свои силы, но и не преуменьшаем их.

# — Каким Вам видится развитие

Церковь наша на Украине сохранится, в этом нет ни малейших сомнений. Иного способа преодолеть возникший раскол не существует, кроме как встать на путь канонического объединения. Без этого нельзя говорить и о единстве нации. Да, положение сегодня трудное, оно наверняка продлится еще какое-то время, но в итоге всё разрешится миром. Подобные прецеденты не раз возникали в истории. Важно неустанно работать, что мы все и делаем. Церковь — инструмент мира. И справедливости.

#### О прихожанах и «захожанах», Папе Франциске, Charlie Hebdo и «Левиафане»

- В книге «Жизнь и миросозерцание» Вы вспоминаете, что в молодости задавались вопросом, не будет ли 70-летний старик, в которого однажды превратится решивший принять монашество юноша, плевать в собственное изображение в зеркале. Вам недавно исполнилось 68...
- Смысл вопроса заключался в том, что выбор, который я делаю молодым человеком, — это выбор за себя и 50-летнего, и 70-летнего... Тогда, в юности, мне предстояло принять решение, которое однозначно определило бы всю мою дальнейшую жизнь... Думаю, ни один честный и здравомыслящий человек на склоне лет не станет утверждать, даже в разговоре с самим собой, что прожил безошибочную и безгрешную жизнь. И я не стану. Но о своем юношеском выборе служения Богу и Церкви я не жалел никогда.
- Власть над другими испытание для Вас, наказание либо что-то

— Власть можно понимать и как испытание, и как наказание, и как подарок. Только все эти трактовки далеки от Церкви. Не владение, а служение: вот чем прежде всего отличается любая власть в Церкви. Именно это заповедал Христос своим ученикам. Помните, когда Он умыл им ноги и объяснил, зачем делает это? Кто хочет быть первым, да будет всем слугой!

Я воспринимаю служение Патриарха как ту жертву, которую можно и должно ежедневно приносить Богу и людям. Часто говорю молодым монахам, что принимать священство ради перспективы карьерного роста — безумие и духовное самоубийство. Рост в церковной иерархии, если можно так выразиться, — повышение жертвенности, самоотдачи, а вовсе не обладание привилегиями начальствующих. Но, надо понимать, эта жертва не вынужденная, а произвольная, свободная, я даже скажу, радостная и благодарная. Почему в Православной Церкви высшее управление поручается только епископам, имеющим монашеский постриг, а не семейным людям? Невозможно разрываться между двумя семьями — малой и большой, то есть Церковью. Это такое служение, которое требует тебя целиком, без отвлечения на личные интересы, развлечения, хобби и прочее, что вполне допустимо в обычной жизни.

И, кстати, не стоит противопоставлять ответственность перед Богом и перед людьми. Ответственный перед Богом человек не может вести себя безответственно по отношению к людям. Конечно, нет ничего выше и ответственней предстояния перед Творцом, но когда есть вера, когда есть живое ощущение близости Бога, ответственность переносится совершенно иначе, нежели в системе координат секуляризованного мира.

Жизнь Церкви пропитана действием Божественной благодати, без нее Церковь существовать не может. Во время каждого рукоположения в священный сан архиерей произносит очень глубокие слова молитвы: «Божественная благодать, всегда немощная врачующая и оскудевающая восполняющая...» Без этого постоянного попечения о нас свыше, без постоянной коррекции наших неизбежных ошибок и недочетов Церковь не выстояла бы в никогда не прекращавшейся борьбе с ней со стороны и людей,

И еще. Церковь — живой организм, а не какой-то огромный завод, в котором, стоит лишь поменять технологические процессы, и на выходе сразу появятся другие продукты. Поэтому главная задача — не навредить.

— 80% россиян называют себя православными. Вас не смущает, что среди них не столько прихожане, сколько «захожане»?

— Для одних россиян Православие есть собственно религиозная категория, а для кого-то — в большей степени культурная. Хотя это весьма условно. Но главный вопрос, как мне кажется, состоит не в том, кого сегодня больше, а в том, какова динамика. Ведь любой человек меняется. И здесь ответ — и это подтвердит любой опрос и любой честный социолог таков: число первых (прихожан, в использованной вами терминологии) неуклонно растет. Причем растет в значительной мере за счет молодых и образованных людей.

В этом нет ничего удивительного. Хорошо, что значительная часть наших сограждан отождествляет себя с Православием. Всё это — наша паства. Пусть с разной мерой воцерковления, без регулярного посещения богослужений, без строгого следования церковным канонам. Но при этом они вовсе не безнадежные. Боль моего сердца прежде всего именно об этих

людях. Думаю, как помочь им стать ближе к Богу, врасти в православную традицию, укрепиться в вере, увидеть красоту богослужения, проникнуться глубиной смыслов Священного Писа-

Мы видим, насколько изменились настроения в обществе за последние десятилетия. Это объективная картина, она не может не радовать. Сегодня всем ясно, что Православие в нашей стране невозможно игнорировать, и это тоже большая победа, причем она была бы невозможна без участия каждого верного члена Церкви, без его добрых дел, каждого — на своем

Кроме того, социология — не достаточно точный инструмент для оценки принадлежности человека к вере и Церкви. Некоторые исповедуют Христа на смертном одре и не успевают поделиться этим с социологами. Мы же радуемся о каждом, приходящем в храм, как заповедал Христос.



#### — РПЦ упрекают в ортодоксальности, сравнивая с католицизмом, который выглядит менее консервативно...

— Это прекрасно, что Русскую Церковь «обвиняют» в том, что она по сей день остается верной своим фундаментальным положениям. Есть совершенно четкое пространство, в котором мы не изменяемся, и оно обозначено церковными канонами и вероучительными утверждениями. Это пространство священного предания. На этом основании стоит Церковь. Но когда мы задаемся вопросом, а как лучше применить тот или иной канон в современных условиях, каким образом правильнее донести до сознания современного молодого человека вероучительный догмат здесь, конечно же, требуется вдумчивый и творческий подход людей живых и неравнодушных. И в этом плане Церковь меняется постоянно.

А сравнивать православных с католиками — дело неблагодарное и в целом бессмысленное. Разные народы, разные многовековые традиции... Здесь очень тонкий историософский вопрос, почему произошло разделение, где пролегала реальная, а не декларируемая граница между западной и восточной частями Римской империи... Каждому надо заниматься своим делом и не бегать по чужим дворам.

- Папа Франциск демонстративно отказался от апартаментов в Апостольском дворце, на встречу с Президентом Италии приехал на машине экономкласса, перстень рыбака ему отлили из серебра, а не из золота... Как Вам подобный стиль поведения?
- Не думаю, что мне стоит комментировать манеру поведения главы Католической Церкви. Уверен, и он в отношении меня делать этого не стал бы. С большим уважением отношусь к Папе Франциску и к тому,

что он сохраняет связь со сформировавшей его монашеской традицией.

- Спрошу иначе. Вправе ли священнослужители выделяться достатком на фоне рядовых граждан?
- Священнослужитель должен соответствовать среднему уровню своих прихожан, и это нормально. Не надо забывать, что большинство духовенства — семейные люди, как правило многодетные. Имеем ли мы моральное право вынуждать их к нищете? Даже из самых благих намерений? Очевидно, что нет.

Нормальным для жизни является отсутствие нужды, и об этом в том числе мы ежедневно молимся на богослужении. Семья священника должна быть обеспечена необходимым, чтобы пастырь основное внимание мог уделять прихожанам и вопросам духовного развития, а не целиком погрузиться в заботы о хлебе насущном. Ради этого и передают верующие часть своих материальных благ пастырю, тем самым как бы перенося на самих себя вопросы его житейского благоустройства. В этом нет ничего плохого.

Другое дело, если священник увлекается и вместо духовного развития предпочитает предаваться мирским занятиям и развлечениям... Но едва ли за таким священником захочет пойти паства и помогать ему. Недаром говорят, что священники живут в стеклянных домах.

- Среди ветхозаветных заповедей не нашлось места той, которая запрещала бы лгать. Значит, ложь меньшее прегрешение, чем воровство, убийство или прелюбодеяние?
- Почему? А заповедь «не лжесвидетельствуй» разве не запрещает ложь? В библейской Книге премудрости Иисуса, сына Сирахова, есть такие точные слова: Лучше вор, нежели постоянно говорящий ложь; но оба они наследуют погибель (Сир. 20, 25). Спаситель прямо называет диавола

«отцом лжи» (ср.: Ин. 8, 44), а апостол Павел в Послании к Ефесянам призывает всех христиан, отвергнув ложь, говорить истину ближнему своему  $(E\phi. 4, 25).$ 

- 2015 год начался с расстрела сотрудников журнала Charlie Hebdo в Париже. Ответом на теракт стала трехмиллионная манифестация французов в защиту свободы слова. Рамзан Кадыров в свою очередь вывел на улицы Грозного под миллион мусульман, протестующих против карикатур на пророка. Вы лично к какой из колонн предпочли бы примкнуть?
- Я в принципе против такого искусственного и надуманного разделения общества по отношению к произошедшей трагедии. Мы совершенно однозначно осуждаем терроризм и убийство людей за их убеждения. Мы скорбим о тех, кто пострадал от рук террористов. Но в то же время полагаем неприемлемым как псевдорелигиозный, так и секулярный радикализм, считаем, что темы межрелигиозных и межнациональных отношений в контексте прав человека заслуживают самого пристального внимания и требуют чрезвычайной деликатности. Издевательства над религией и оскорбление религиозных чувств также немыслимы, как и оскорбление по национальности. Сегодня Европа захлебывается от пены, которую сама же взбила попыткой совместить мультикультурализм и либеральные ценности. Слава Богу, в России есть здравый смысл на законодательном уровне не допускать самой возможности таких ситуаций, как публикация в СМИ кощунственных религиозных карикатур. О какой бы религии ни шла речь.
- А как быть, скажем, с кино? Новый фильм Андрея Звягинцева «Левиафан» вызвал горячие споры. Картина получила «Золотой Глобус», претендовала на «Оскар», ме-



жду тем здесь, на родине, православные активисты призывали лишить фильм прокатной лицензии, называли его русофобским политическим заказом. По мнению других, «Левиафан» является не антицерковным или антиправославным, а антиклерикальным фильмом. Считаете ли Вы борьбу с клерикализмом богоугодным делом, вправе ли Церковь претендовать на роль четвертой власти?

— Не могу говорить о фильме, которого сам не видел, поэтому у меня нет собственного впечатления и переживания от просмотренного. Скажу лишь, что, на мой взгляд, любой художник, претендующий на право свободы творчества, должен быть готов к тому, что встретится и со свободой критики в свой адрес. Если мы защищаем важность свободной дискуссии, надо понимать: в ходе ее могут звучать не только велеречивые комплименты, но и нелицеприятные мнения. Что же касается «борьбы с клерикализмом» — давайте называть вещи своими именами. Прежде чем бороться, надо быть уверенным, что враг существует в реальности, а не только в твоем сознании. О какой «клерикализации» общества может идти речь, когда по сей день обычного священника не пустят даже на порог большинства учебных заведений? То, что духовенство перестало быть в обществе маргинальным сословием, конечно, многим не нравится. Но «клерикализм» — это совершенно иное.

В целом же нет ничего удивительного в том, что последователи Христа раздражают кого-то, вызывают неприязнь. Это было всегда. Спаситель на прощальной вечере неспроста сказал ученикам: Раб не больше господина своего. Если Меня гнали, будут гнать и вас; если Мое слово соблюдали, будут соблюдать и ваше (Ин. 15, 20). И в этом — наше главное утешение: гнать тоже будут, но и слушать станут.

# Новости

#### Прошли торжества в честь 80-летия митрополита Филарета

**МИНСК**. 21 марта исполнилось 80 лет митрополиту Филарету, почетному патриаршему экзарху всея Беларуси. В этот день в домовом храме Минского епархиального управления в честь Собора белорусских святых прошла праздничная Божественная литургия. Богослужение совершили митрополит Филарет, почетный патриарший экзарх всея Беларуси, и Митрополит Минский и Заславский Павел, Патриарший Экзарх всея Беларуси, в сослужении многочисленных архиереев и духовенства.

По завершении Литургии Митрополит Павел зачитал приветственный адрес Святейшего Патриарха Кирилла по случаю 80-летия со дня рождения митрополита Филарета. Епископ Слуцкий и Солигорский Антоний, управляющий делами Минского Экзархата, обратился к почетному патриаршему экзарху с приветственным адресом от имени членов Синода Белорусской Православной Церкви. Затем митрополиту Филарету преподнесли в дар комплект евхаристических сосудов.

Митрополит Филарет тепло поблагодарил всех за поздравления и благопожелания. «Любая дата становится значимой и торжественной, когда она служит поводом к совершению таинства благодарения — святой Евхаристии, к молитвенному общению верных во Христе Иисусе, Спасителе нашем. В этом наша радость, в этом наше утешение», — отметил юбиляр.

На торжественном приеме митрополит Луганский и Алчевский Митрофан огласил приветственный адрес Митрополита Киевского и всея Украины Онуфрия и вручил митрополиту Филарету высокую награду Украинской Православной Церкви — орден святого равноапостольного князя Владимира (І степени).

#### Последствия пожара на колокольне Новодевичьего монастыря устранят к началу мая

москва. Огонь, охвативший 15 марта верхнюю часть колокольни, не нанес ущерба капитальным конструкциям сооружения. Уничтожен только так называемый строительный «тепляк» (оставшиеся с зимы утепленные леса). Кроме того, директор фирмы-подрядчика «Стройкомплект» Вячеслав Фатин заявил о необходимости заменить главку колокольни (перед возгоранием на навершии шли работы по золочению купола). Все эти работы подрядчик обещает завершить в течение полутора месяцев.

Среди версий пожара по-прежнему фигурируют три: короткое замыкание в электропроводке тепловой пушки, неосторожное обращение с огнем и самовозгорание наружного осветительного прибора на лесах. При этом заместитель министра культуры РФ Григорий Пирумов напрочь опровергает первую из них: по его словам, фактически работы были приостановлены в 11 часов утра в воскресенье, а тепловые пушки выключены еще за неделю до происшествия. По информации Пирумова, очаг возгорания находился на четвертом (втором сверху) ярусе колокольни. Оба яруса звона — пятый и третий, где размещаются три главных благовестника обители — располагаются по соседству, и их детальные повреждения только предстоит выявить. Малые зазвонные колокола перед началом основного этапа реставрационных работ со звонницы были сняты.

Одновременно столичный департамент культурного наследия, который ведет контрольный надзор за состоянием памятника, официально заявил о недобросовестности подрядчика и о многочисленных нарушениях в ходе работ.

Предусмотренный ранее согласованным проектом срок сдачи всей колокольни в эксплуатацию — август нынешнего года. Помимо восстановления ее конструктивных элементов и ремонта фасадов реставраторы должны были к этому моменту заменить все колоколонесущие балки в нижнем ярусе звона. Подробнее о реставрации колокольни читайте в альманахе «Храмоздатель» (2014) — специализиро-



ванном архитектурном приложении к «Журналу Московской Патриархии».

#### Православная служба помощи «Милосердие» подвела итоги первого года программы «Возвращение»

МОСКВА. С марта 2014 года в рамках благотворительной программы «Возвращение» помощь получили 3325 бездомных: координаторы приобрели билеты 1725 гражданам, заранее связавшись с их родственниками или с социальными приютами в их родном регионе, 320 человек смогли восстановить документы, 79 человек — трудоустроиться. Кроме того, летом 2014 года сотрудники службы «Милосердие» оказали помощь более чем 200 беженцев с Украины.

«Возвращение» — благотворительная программа православной службы помощи «Милосердие», которая ориентирована на профилактику бездомности. Помощь получают те, кто еще не стал бездомным, но может им стать.

#### Начала работу виртуальная выставка ризницы Соловецкого монастыря

СОЛОВКИ. В Интернете открылся проект «Виртуальная ризница Соловецкого монастыря» (www.riznicasolovki.ru). На онлайн-выставке представлены предметы, которые находились в сокровищнице одного из главных монастырей страны. Среди экспонатов — редкие иконы, богослужебные книги, ювелирные изделия.

Работа по оцифровке музейных предметов была выполнена с помощью бесконтактного сканера и 3D-фотомашины, предоставленных Минкультуры России.

В создании выставки объединили усилия Архангельский краеведческий



музей, архангельское музейное объединение «Художественная культура Русского Севера», Государственный Русский музей, Соловецкий государственный музей-заповедник и Санкт-Петербургский институт истории РАН.

В монастыре отметили, что создание портала лишь начало большой работы, в которой примут участие все учреждения культуры, хранящие соловецкое наследие.

Участники проекта ставят перед собой задачу восстановить целостность собрания Соловецкой ризницы и его популяризацию. Поскольку предметы уже получили свою новую жизнь в коллекциях ведущих музеев, то уникальную возможность вновь объединить этот комплекс предоставляют только современные цифровые технологии.

#### На подворье Новоспасского монастыря открылся антикризисный центр для женщин, попавших в тяжелую ситуацию

милюково. Центр, расположенный на территории Новой Москвы в селе Милюкове, освятил управляющий Викариатством новых территорий наместник Новоспасского ставропигиального мужского монастыря епископ Воскресенский Савва. Менее чем за год обителью и автономной некоммерческой организацией «Китеж» при содействии меценатов выстроено современное благоустроенное жилое здание для десятка постоялиц. Здесь уже проживают две женщины с детьми, которые сами готовят себе еду, топят дом и убирают его.

«Стоило нам только объявить об открытии, обращения пошли валом: из органов опеки, из государственных кризисных центров, от операторов телефонов доверия, с приходов, — говорит директор центра Алена Садикова. — Ежедневно бывает примерно по одному телефонному звонку. Принимаем мы исключительно людей с постоянной российской регистрацией. Обычно мы за две недели совместно со специалистами Московской государственной службы психологической помощи составляем план индивидуальной реабилитации и, если замечаний к постоялице нет, определяем ее к нам на срок до года. Как предполагается, за этот промежуток времени она восстанавливает (в случае необходимости) документы, подыскивает постоянную работу и трудоустраивается».

Епископ Савва преподнес в подарок сотрудникам икону Божией Матери «Отчаявшихся единая Надежда».

Настоятель подворья игумен Серафим (Симонов) рассказал о разработанном проекте рекреационной зоны в пойме реки Десны. Он мог бы включить в себя уже освоенную монастырем территорию и в статусе объекта природного комплекса служить одновременно как находящимся на реабилитации женщинам, так и будущим новоселам Новой Москвы. В перспективных планах подворья также — восстановление господского дома (XVIII-XX вв.) бывшей усадьбы Милюково.

#### Королева Иордании встретилась с представителями российских светских и церковных СМИ

АММАН. Королева Иордании Рания аль-Абдулла встретилась с участниками международного пресс-тура организованного министерством туризма Иорданского Хашимитского королевства. Мероприятие прошло в Королевском автомобильном музее в Аммане. В числе журналистов, представлявших 26 стран мира, находилась и российская делегация.

Обратившись к собравшимся, королева Рания подчеркнула, что Иордания способна удовлетворить запросы любого, даже самого взыскательного путешественника. Помимо традиционного отдыха и лечения, в стране имеются широкие возможности для исторического, культурного и религиозного туризма, а также паломничества. «В Иордании каждый найдет для себя что-то, что интересует именно его», отметила королева, назвав путешественников «лучшими послами мира и толерантности» на Ближнем

Министр туризма Иордании Наиф аль-Фаиз в беседе с корреспондентом

ЖМП рассказал, что вопреки сложившемуся мнению о дороговизне религиозного туризма и паломничества в Иордании, их стоимость на сегодняшний день соответствует ценовому предложению других стран. Он подчеркнул, что в этой связи Иордания очень заинтересована в привлечении туристов и паломников из России, которые, учитывая расположенные тут христианские святыни, реликвии и памятные места, «не забудут это паломничество до конца своих дней». «Напомню, что в Иордании, на месте крещения Иисуса Христа для русских паломников построен замечательный странноприимный дом, в котором каждый желающий может разместиться недорого и с максимальным комфортом», — добавил министр.

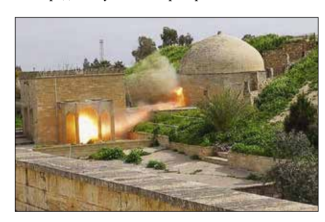
За многовековую историю Иордании на ее территории происходили многие важные события, описанные в Священном Писании. Здесь похоронены пророк Моисей и первосвященник Аарон, вознесся на небо пророк Илия и был обезглавлен Иоанн Креститель. Здесь находятся древнейшие христианские храмы римской и византийской эпох. В Иордании Иисус Христос принял крещение от Иоанна Предтечи.

#### Боевики уничтожили в Ираке древний христианский монастырь IV века

**МОСУЛ**. Боевики группировки «Исламское государство» (ИГ) взорвали древний монастырь в иракской провинции Мосул.

Монастырь Мар-Бенхам (Маг Benham) был построен в IV веке нашей эры ассирийским царем Сенхаребом в качестве покаяния за убийство своих детей, принявших христианство, сына Бенхама и дочери Сары. Боевики захватили храм в июле прошлого года в ходе масштабного наступления на севере Ирака. О мощном взрыве, превратившем древний памятник в груду обломков, сообщили местные жители, которые выкладывают фотографии развалин в социальные сети.

Ранее сообщалось, что боевики ИГ уничтожили развалины древнего ассирийского города Нимруд на территории Ирака. Кроме того, боевики сровняли с землей руины еще одного древнего поселения — города Хатра. В феврале в Интернете появилось видео, на котором боевики уничтожают скульптуры доисламской эпохи из музея города Мосула на севере Ирака.



После этого ЮНЕСКО призвала к экстренному заседанию Совета Безопасности ООН по вопросу сохранения культурного наследия в Ираке. Глава организации также направила послание в Международный уголовный суд (МУС).

При подготовке использованы информационные материалы собственных корреспондентов, а также сайтов Архангельской епархии, Белорусской Православной Церкви, «Православие.ру», «Седмица.ру».

О наиболее значимых и интересных событиях на вашем приходе, в вашей епархии вы можете написать в редакцию по адресу: 119435, Москва, ул. Погодинская, д. 20, корп. 2, или по электронной почте news@jmp.ru с пометкой «Новости епархии».



#### Архангелогородцы — за возвращение площади Профсоюзов имени Соборной

Переименовать площадь Профсоюзов в Соборную по благословению митрополита Архангельского и Холмогорского Даниила предложил секретарь попечительского совета местного фонда сохранения исторического наследия «Император» Владимир Станулевич.

«Мало что напоминает сейчас о славном прошлом нашего города. Возможно, поэтому в 2010 году Архангельск был исключен из списка городов России, имеющих историческое значение, — пишет Владимир Станулевич в обращении в местную городскую думу. — В 1991 году наше государство провозгласило возвращение многовековых исторических символов. Архангельский горсовет 1988 года созыва принял решение о возвращении улицам исторических имен — в город вернулись Троицкий и Никольский проспекты, Воскресенская и Садовая улицы. Спустя 25 лет можно сказать, что переименование не вызвало недовольства жителей города».

Вопрос о возвращении имени Соборной одной из главной архангельских площадей как нельзя уместен еще и потому, что на ней уже воздвигнут в главных объемах новый

кафедральный Михаило-Архангельский собор. Его вместимость составит 3 тыс. человек. Подготовка к строительству началась ровно десять лет назад по благословению Святейшего Патриарха Алексия II. Три года спустя закладной камень в основании собора освятил епископ Архангельский и Холмогорский Тихон (Степанов; †2010). Но, когда завершился нулевой цикл, работы из-за экономического кризиса приостановились. В 2011 году при митрополите Данииле стройка, общая смета которой оценивалась более чем в полмиллиарда рублей, возобновилась.

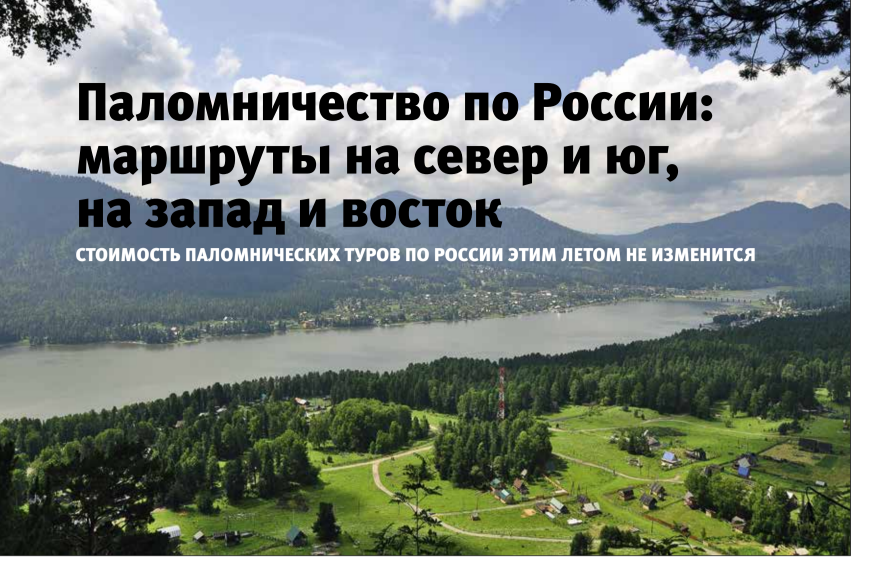
Летом Архангельск с первосвятительским визитом планирует посетить Патриарх Московский и всея Руси Кирилл. Но и сейчас ясно: стыдно за промежуточные результаты строителям не будет. Разработан проект убранства, монтируются системы инженерно-технического обеспечения, с наступлением тепла стартует отделка фасадов (для наружной облицовки закуплен уральский белый мрамор).На нынешний год запланировано освящение нижнего храма.

«В комиссию по топонимике при городской администрации вопрос уже внесен, — сказал "Журналу Московской Патриархии" мэр Архангельска Виктор Павленко. — При условии ее положительного решения документ о переименовании рассмотрит городская дума. К профсоюзам площадь отношения не имеет, поэтому назвать ее Соборной логично».

«Такое решение напрашивается, и лично я — за, — заявила нам председатель Архангельской городской думы Валентина Сырова. — Скольнибудь серьезными затратами переименование не грозит: жилых зданий на площади нет, а административных немного. Скорость принятия решения будет определяться степенью гласности. Если на общегородском уровне не прозвучит серьезных контрдоводов, три месяца для его окончательного оформления — более чем реальный срок».

Параллельно Игорь Станулевич предлагает вернуть историческое имя Соборной также главной из ведущих к площади улиц (сейчас она названа в честь педагога и советского государственного деятеля Ивана Выучейского). в отношении части улицы, но осуществить ее лучше несколько позднее.

Дмитрий Анохин



В связи с ухудшением экономической ситуации у российских паломников стало меньше возможностей посетить святыни за рубежом. Но и в России святых мест немало. На какие из них следует обратить внимание в первую очередь и насколько выросла цена на паломнические туры? Об этом рассказывает директор паломнической службы «Радонеж» Юрий Минулин.

— Юрий Ахметович, вы согласны, что за 25 лет развития паломничества в России оно, условно говоря, разделилось на три вида: паломничество как таковое, когда человек, например, приезжает в Дивеево и всё время, пока пребывает там, посвящает богослужебной жизни, не отвлекаясь ни на что другое? Второй вид — это паломничество, совмещенное с туризмом, когда помимо святых мест есть возможность посетить и какие-то достопримечательности. И наконец, паломничество, совмещенное с отдыхом, — несколько дней путе-

шествующие просто отдыхают на море или озере и т.п.

— Да, так оно и есть. Но давайте сначала определимся: паломничество — это поездка или пешее путешествие к святым местам, возможность прикоснуться к святыне, и это главное, ради чего оно совершается. Паломничество — это форма личной религиозной жизни. Оно бывает и таким, как многодневный пеший крестный ход, например Великорецкий, что, по сути, является подвигом, совместным молитвенным деланием, в котором человек хочет себя испытать. К слову, там представлена вся

Россия от Владивостока до Калининграда, и в последние годы в Великорецком крестном ходе участвует до 30 тыс. человек. А с другой стороны, паломничество бывает и таким, как вы говорите, в форме путешествия в более или менее комфортных условиях, во время которого человеку хочется увидеть новые места, красивую природу, иногда совмещая всё это с отдыхом. Но в обоих случаях в основе паломничества всегда лежит стремление вырваться из суеты повседневности, сосредоточиться на мыслях о своей духовной жизни, очистить душу в молитве и в каких-то ограничениях, поклониться святыне. Для таких людей мы в основном и работаем. Самое главное, что у человека есть такая потребность и он не откажется зайти в храм и помолиться, потому что это для него естественно, это его жизнь.

Нужно понять, что у нас появилось религиозное общество, когда молитва

и поклонение святыне естественным

образом включены в жизнь людей. А элементы отдыха, какие-то познавательные моменты — это всего лишь дополнение. Но, с другой стороны, верующий человек даже в командировку может включить элемент паломничества. Например, мой знакомый поехал в командировку в Рим. Он поклонился мощам святого Алексия, человека Божия, апостолам Петру и Павлу, и у него осталось свободное время. Он позвонил и спросил, хватит ли ему пять часов, чтобы побывать еще и в Бари? Я сказал, что нет, нужно часов восемь. Это его устроило, и он был очень доволен, так как не ожидал, что кроме святынь в Риме ему удастся посетить и мощи Святителя Николая Чудотворца. Или такой пример. Человек прилетел в Симферополь, поклонился мощам святителя Луки Войно-Ясенецкого и уехал отдыхать на Форос. Через неделю-две вернулся, вновь приложился к мощам и улетел в Москву. Можно это назвать паломничеством? Я считаю, что это не паломничество, а отдых с элементами паломничества Вот когда он пошел к храму — это и было паломничество. Или вы приехали в Грецию и один день посвятили поездке к святому Спиридону Тримифунтскому или Святителю Николаю. А всё остальное время отдыхали в отеле, на море. Это однодневное паломничество внутри путешествия.

— Сегодня в связи с резким изменением курса валюты не у всех есть возможность посетить святыни, о которых вы рассказываете. Но, возможно, в этом есть и свои плюсы:



Юрий Минулин

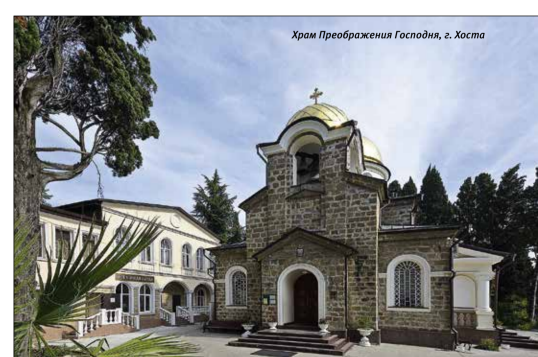
больше внимания можно обратить на святые места Русской земли. Что сегодня происходит с ценами на паломнические туры по России?

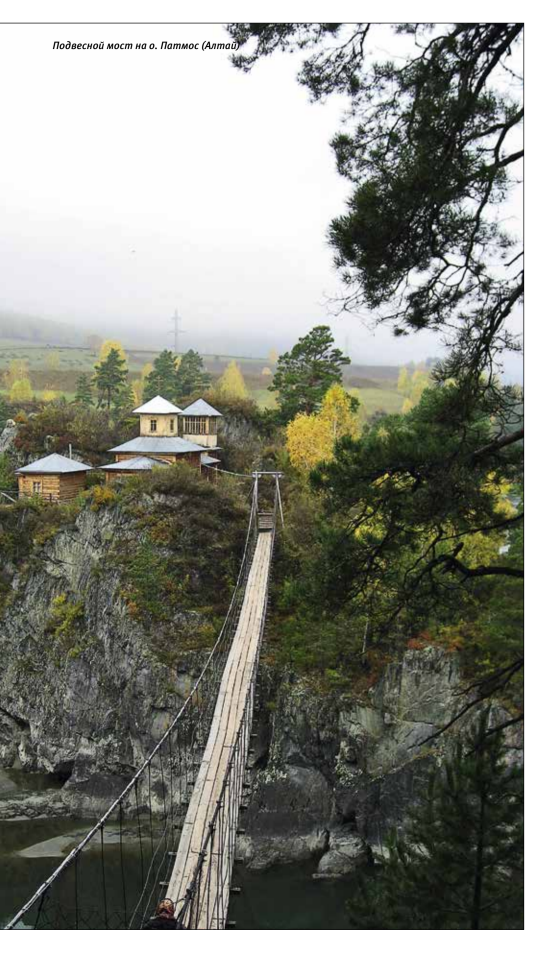
— Вы удивитесь, но по России цены остались почти на том же уровне, что и год назад. Некоторые услуги, такие как проезд, проживание, подорожали, но не более чем на 10% (к слову, проезд по железной дороге каждый год дорожает). Принимающая сторона, учитывающая некоторые сложности в государстве, немного сокращает экскурсионные программы, уменьшит рацион питания, еще что-нибудь придумает, но всё делают так, чтобы у людей с разным достатком сохранилась возможность приехать. Поэтому неудивительно, что многие сейчас рассматривают варианты паломничества по России.

— Куда бы вы рекомендовали поехать в этом году, к каким святы-

— Более 90% всех наших 150 маршрутов проходят именно по России и Украине. Особое место среди таких паломничеств занимает Крым, колыбель христианства на Руси. Конечно, Херсонес — место, откуда, по преданию, прозвучала проповедь апостола Андрея Первозванного. Инкерман, где находится самый древний, по данным историков, Свято-Климентовский монастырь с храмами, вырубленными в толще скалы. Именно оттуда христианство в VIII-IX веках распространилось по всей Руси. Это и Никольский монастырь в Бахчисарае, Топловский женский монастырь, Свято-Троицкий монастырь в Симферополе, где находятся мощи святого Луки (Войно-Ясенецкого), всего не перечислишь. Кроме того, Крым несказанно красив. По своей природе это вам и Ницца, и Амальфи, и Каппадокия — всё там сочетается.

Представьте, например, весь день вы провели в Топловском монастыре,





а на следующий день отдых в поселке Рыбачьем (Алушта), где экскурсионная программа очень логично сочетается с отдыхом и полезными для паломника экскурсиями. И мы будем развивать это направление, в частности восток (Феодосия) и северо-восток (Азовское море). Крым интересен своей многоплановостью: можно ходить по горам, например посетить монастырь Мангуп, Эски-Кермен, а можно рядом с побережьем — Форос или мыс Фиолент.

Что касается инфраструктуры, она давно уже сложилась: размещение двух-, трехместное, санаторное, малые и большие гостиницы, в которых всегда предлагается большая экскурсионная программа. Что касается стоимости крымской поездки — это 13-18 тыс. рублей (7-10 дней), какой она была, такой и осталась. Плюс авиабилеты (туда и обратно) от 9 до 18 тыс. рублей. Кроме того, южное направление — это также Сочи (Троице-Георгиевский женский монастырь, расположенный в Голицыне, храмы XIX-XX веков) и Абхазия (Ново-Афонский монастырь).

А поближе к Москве на юг и юго-запад — это, конечно, Оптина пустынь, Задонск, Воронеж, Дивногорье, Костомарово, где женский монастырь расположен среди почти палестинского пейзажа. Очень посещаемое и любимое место паломников из Воронежской и окрестных областей. Другое дело, мы о нем меньше знаем, но местные паломники туда целыми автобусами едут.

Из северных и северо-западных маршрутов — Соловки, Валаам, Лодейное поле (Троицкий Александра Свирский мужской монастырь), Вологда, Архангельск, Кольский полуостров, Псков — Печоры, Пушкиногорье (Свято-Горский монастырь, где Пушкин похоронен, Дом-музей Пушкина), Изборск, Талабские острова (Залит), а также Новгород, Старая Русса, Валдай. Это и Рыбинск, Ярославль. На востоке — Пермский край, Белая гора, Соликамск, Чердынь — удивительные христианские православные места. Если дальше продвинуться — Ганина Яма, Екатеринбург, Тобольск. На западе — это уже Белоруссия — Полоцк, Жировицы, Минск, Брест. К слову, непосредственно в Брестской крепости находится женский монастырь.

#### — Есть ли в России направления малопосещаемые, «нераскрученные», но где тоже интересно и полезно побывать?

— К сожалению, у нас очень мало ездят на Среднюю Волгу — Самара, Саратов и Ульяновск. Это очень красивые места, огромные пространства, теплая вода, живописные Жигулевские горы, особенный микроклимат, святые источники, Волжский Афон, хорошие условия проживания.

Это что касается России. Теперь немного о зарубежных маршрутах. Несмотря на все «потрясения», в этом году религиозный туризм и паломничество будут развиваться по двум направлениям: Святая земля и Турин (Туринская плащаница). Обращаю ваше внимание, что, несмотря на скачок курса валют, поездки на Святую землю подешевели в долларовом эквиваленте на 30%. Так, в перерасчете на рубли паломничество на восемь дней обойдется в 52 тыс. рублей. Сегодня самая дешевая поездка — в Иерусалим даже дешевле, чем поездка к некоторым святыням России. Но это только паломничество, без элементов отдыха, с отдыхом уже дороже.

Теперь о Туринской плащанице. Объявлено, что с 19 апреля по 24 июня она снова будет выставлена для поклонения. Напомню, что последний раз это было в 2010 году. Мы разработали самые разные вари-



анты, чтобы наши паломники могли посетить эту святыню. С учетом изменения цен они, конечно, выросли в рублях. Но это событие — открытие плащаницы — происходит не каждый год — раз в 5–10 лет. Однако у нас есть и четырехдневное, восьмидневное путешествие в Турин. У нас даже есть путешествие в Турин за 410 евро, во время которого паломники проедут пол-Европы и кроме Турина посетят еще и Бари. Это автобусное путешествие начинается с Бреста.

Хочу еще раз подчеркнуть: если у человека нет пока возможности поехать на Святую землю, никто не отменял Новый Иерусалим. Никто не отменял Новый Афон, если нельзя поехать в Грецию, Гефсиманию на

Валааме, гору Голгофу на Соловках. И наши предки приезжали туда, когда не могли посетить Святую землю и Иерусалим из соображений безопасности или финансовых затруднений. Ведь задача паломника — очистить душу, сосредоточиться на молитве, обрести благодать, в чем мешает суета повседневной жизни. И с этой точки зрения для верующего человека одинаково ценна и значима каждая святыня. Не надо преувеличивать это, но и забывать не надо, что, если человеку нужно посетить святые места, он всё равно преодолевает какие-то препятствия, которые Господь ему указывает и которые нужно преодолеть для обретения духовных даров.

Алексей Реутский



# Святые места России

КОММЕНТАРИИ РУКОВОДИТЕЛЕЙ **ПРАВОСЛАВНЫХ** ПАЛОМНИЧЕСКИХ СЛУЖБ





#### Вера Бажанова, руководитель паломнической службы «Александрия» (Новокузнецк)

Кузнецкий край известен старцами Зосимой и Василиском Сибирскими, которые прославились подвигами отшельничества и молитвы в XVIII веке. ПС «Алек-

сандрия» уже 12 лет организует паломнические поездки по Кузбассу. Большое количество паломников всегда собирает Салаирское путешествие. Один из трех храмов, которые мы посещаем в ходе поездки, построен в 1891 году Алтайской духовной миссией. Люди стремятся в эту поездку еще и потому, что хотят посетить святые источники Салаирской земли. Народная память связывает их появление с местами мученической смерти священнослужителей в 1918–1930 годах. Например, святой источник в трех километрах от города Салаир в поселке Гавриловка бьет в том месте, где красноармейцы убили священника Рафаила и диакона Терентия.

Есть и другой источник, вблизи Салаирского храма во имя святых апостолов Петра и Павла. Над ним в 1990-е годы была установлена небольшая деревянная часовенка во имя Иоанна Крестителя. Вода в нем целебная, зимой не замерзает — сохраняет постоянную температуру +4°C.

Еще одно привлекательное место для наших паломников — это деревянный храм Иоанна Воина. Он известен тем, что в октябре 2000 года на стекле одного из окон нерукотворно изобразился образ Божией Матери. Художник-иконописец Владимир Шубенкин, увидев этот образ, написал икону, которую назвали «Чаша терпения».

Наши паломнические поездки ориентированы не только на глубоко верующих людей, но и на всех, кому дорога история и культура России.



#### Николай Соколов, руководитель паломнической службы «Радонеж» (Новосибирск)

Одна из самых ярких наших паломнических поездок на юге Западной Сибири посвящена истории Православия на Алтае. Программа поездки рассчитана на 11 дней и включает в себя посещение

Барнаула, Горно-Алтайска, Белокурихи, Бийска и расположенных там храмов и источников. Эти святые места связаны с жизнью и трудами первых алтайских миссионеров и подвижников: преподобного Макария (Глухарева), основателя Алтайской духовной миссии, и святителя Макария (Невского), митрополита Московского и Алтайского. В частности, в Барнауле — это храм святителя Димитрия Ростовского (XIX век), в Бийске паломники посещают архиерейское подворье, где с 1880 до 1933 года несли служение десять архипастырей. В программе посещения — Казанский и Успенский соборы, музей Алтайской духовной миссии, в котором собраны уникальные экспонаты. Например, старопечатные книги, возраст самой древней из них — 397 лет. Не все знают, что некоторые книги Ветхого Завета были переведены на русский язык преподобным Макарием Алтайским. Также он перевел некоторые части службы и молитвословы на алтайское наречие.

Из Бийска, который на протяжении почти 50 лет был духовным центром миссии, паломники отправляются в Горный Алтай, чтобы ближе познакомиться с укладом жизни современных алтайцев. Обязательно посещаем красивейшее Телецкое озеро, на берегу которого в 1830 году миссионерами был установлен поклонный крест, там же были основаны первые станы алтайских миссионеров. Обязательно участвуем в богослужении в храме иконы Божией Матери «Умиление» на берегу Телецкого озера, где некоторые фрагменты богослужения, как во многих храмах Алтая, звучат на двух языках — церковнославянском и алтайском. Проживают паломники в гостевых усадьбах местных жителей. Они полностью погружаются в атмосферу деревенской жизни. Затем нас ждет поселок Чемал, в котором на четыре тысячи человек — три действующих и один строящийся храм.

Среди основных мест, которые посещают туристы, это остров Патмос на реке Катунь. Там расположен Иоанно-Богословский храм женского скита Знаменского монастыря.

Созерцая редкую по красоте природу Горного Алтая, знакомясь с православной страницей его истории и приобщаясь к современной церковной жизни, постепенно проникаешься пониманием, какое важное значение имела для местных народов православная миссия. Сколько усилий и трудов было вложено в просвещение алтайского народа! Это наглядный пример того, как «Слово обретает плоть». Кстати, здесь до сих пор во многих алтайских семьях сыновьям дают имя Макарий.



Людмила Бателова, руководитель паломнической службы «Радонеж Тольятти»

Среди наших местных святынь, куда прежде всего приезжают паломники из Москвы, Стерлитамака и Тулы — это село Ташла (40 км от Тольятти), где в 1917 году была явлена икона Божией Матери «Из-

бавительница от бед». Она до сих пор находится в Троицком храме того же села. Другой паломнический маршрут лежит через село Утёвка, где во второй половине XIX века жил и творил иконописец Григорий Журавлев. Он родился без рук и без ног, но писал иконы, зажав кисточку зубами. Он расписал даже купол утёвской Троицкой церкви. Еще одно святое место называется «Каменная чаша» — это урочище в Жигулевских горах. Там построена часовня и бьет святой источник. По дороге в Каменную чашу мы заезжаем в село Ширяево. Оно известно тем, что художник Илья Репин писал здесь этюды к картине «Бурлаки на Волге». В селе есть посвященный его памяти музей.



#### Андрей Гончаров, руководитель паломнического центра «СПЦ Преображение» (Сочи)

У большинства людей Сочи ассоциируется с курортом и Олимпиадой. Но у нашего города есть и богатая православная история. В Большом Сочи (так называется территория от поселка Ла-

заревское до Адлера) Православие стало укрепляться в Средние века. Здесь были построены византийские храмы, хотя от большинства из них остались лишь руины (например, в поселке Ахштырь). Современная православная история Сочи — это порядка 40 храмов. Среди них есть как построенные в XIX-XX веках, так и в XXI веке. По благословению митрополита Екатеринодарского и Кубанского Исидора, на территории храма Преображения Господня открыт наш паломнический центр «СПЦ Преображение».

Храм Преображения Господня построен в Хосте по проекту сочинского архитектора В.Иона. Храм возведен в неовизантийском стиле, а внутри роскошное барокко (гипсовая лепнина). Сбор средств на его строительство был организован Марией Федоровной Щегловитовой, супругой тогдашнего министра юстиции царской России. Свой вклад в это строительство внес и император Николай II, пожертвовавший 4000 рублей золотом. Одна из святынь храма — башмачок святого Спиридона Тримифунтского, привезенный с острова Корфу настоятелем храма протоиереем Александром Мензелинцевым.

Собор Нерукотворного Образа Христа Спасителя был построен и расписан к Олимпиаде 2014 года. В основу его фундамента заложили камень из византийского храма IX века, найденный археологами в Сочи при раскопках в 2010 году. При храме сейчас создается городской Музей истории православия, среди экспонатов которого есть археологические находки, обнаруженные при раскопках в этом районе.

А в микрорайоне Лазаревском стоит небольшой храм во имя Святителя Николая Чудотворца, в котором можно увидеть современные мозаичные работы лучших афинских мастеров. Все храмы находятся в живописных местах, рядом с горами или морем. Кроме того, Сочи соседствует с Абхазией, поэтому ее святыни тоже будут включены в программу. В наших паломнических турах поездки к святыням и общение со священниками чередуются с отдыхом на море, прогулками по городу, горам. Мы хотим, чтобы каждый человек мог открыть для себя духовную и культурно-историческую страницу Большого Сочи и порадоваться волшебной красоте этих мест.



# Обыкновенное чудо

### ЦЕРКОВЬ ОТКРЫЛА УНИКАЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ ДЛЯ ДЕТЕЙ-ИНВАЛИДОВ

Первый в России негосударственный детский дом для детей с тяжелыми нарушениями развития в марте принял первых подопечных. С идеей его создания два года назад выступил Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

Маленькому Гору Варасяну без малого девять лет. «Ого, как тут хорошо! — широко раскрываются умные черненькие глазенки, когда он попадает в свою новую спальню. — А я почему-то думал, что будет плохо... А где моя кровать? Можно, я буду спать вот на этой, где одеяло с пиратами? Ты подписала мое полотенце? А ты придешь навестить меня ве-

Волонтер Вера Шенгелия только успевает кивать да поддакивать: можешь выбрать любую кровать, конечно, я приду укладывать тебя спать, пойдем, сам посмотришь вешалку в душевой... Обычная сцена новоселья, немного более волнительная для

Но на последней фразе по лицам гостей пробегает едва заметная тень смущения. Впрочем, Гор ее не чувствует: «Конечно, пойдем, проводи меня!» Он привык к этому глаголу, ведь так надо и так правильно. И ничего страшного в том, что с рождения ноги для Гора — это два больших блестящих колеса инвалидной коляски. Правильно пристегнувшись, он не просто «ходит» — лихачит так, что любому сверстнику даст фору. Правда, иногда забывает пристегнуться, и на этот случай рядом неотступно возникает Верина фигура.

#### Особенный дом для особых ребят

Свято-Софийский детский дом на столичной улице Крупской существовал и раньше — в статусе негосударственного образовательного учреждения для мальчиков-сирот. Одни воспитанники выросли и достигли совершеннолетия, другие — были устроены в замещающие семьи. Здание освободилось. В Синодальном отделе по церковной благотворительности и социальному служению рискнули замахнуться на масштабный проект: открыть первый в стране церковный детский дом для особых ребят. Если точнее, это вообще первый в России детдом для маленьких инвалидов с множественными тяжелыми нарушениями развития.

В начале марта сюда поступил 21 ребенок из 15-го столичного Детского дома-интерната (ДДИ). Это учреждение, конечно, выбрали не просто так: уже восемь лет с тяжелобольными ребятами там занимались сестры Свято-Димитриевской общины милосердия. Пять лет отдала этой деятельности и нынешний директор Свято-Софийского детского дома Светлана Емельянова.

«С 15-м интернатом у нас полное взаимопонимание, — говорит Светлана. — И всё же то, что ребят оттуда согласились передать нам, — очевидное обыкновенное чудо, других объяснений у меня нет. Как отбирали "переселенцев"? Сложно: в отделении милосердия там проживает 120 детей, каждую кандидатуру согласовывали скрупулезно и персонально. Предпочтение отдавали сложившимся личным отношениям, устоявшимся парам "ребенок — сестра милосердия" и тем случаям, когда волонтер согласился продолжать работать на новом

Постоянную тесную взаимосвязь подопечного и добровольца Емельянова считает важнейшим стимулом дальнейшего устойчивого развития ребенка: «Ему надо видеть, что есть друг, которому он нужен и который нужен ему. Собственно, в этот момент и постигается смысл жизни. Поэтому волонтеры — часть нашей семьи». Такие постоянные друзья сейчас есть у 12 из 21 постояльца. Прибавьте штатных дефектолога и психолога, а также по одному воспитателю и помощнику воспитателя в каждой из трех групп — так в детдоме достигается критерий внимательного ухода и присмотра в отделениях милосердия (численность персонала не менее численности подопечных), которому давно соответствуют подобные учреждения во многих зарубежных странах и к которому еще только приближаются в российских государственных учреждениях.

#### Пища телесная и «презренный металл»

Впрочем, деньги на ставку психолога пока только ищут. Финансироваться детский дом будет на паритетных началах: половину бюджета формирует учредитель — православная служба помощи «Милосердие» (для каждого ребенка эта сумма колеблется в пределах от 60 до 80 тыс. рублей в месяц), вторую — городской департамент социальной защиты населения (ДСЗН). «Это стало возможным благодаря новому федеральному закону о социальном обеспечении негосударственных организаций, вступившему в силу в прошлом году, — уточняет духовник службы "Милосердие" председатель Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению епископ Орехово-Зуевский Пантелеимон. — Кроме того, я лично признателен руководителю ДСЗН Владимиру Петросяну, благодаря авторитету которого столичные власти субсидировали ремонт нашего здания перед приемом новых детей».

Тем не менее еще в начале этого года Преосвященный Пантелеимон открыто сомневался в том, что в условиях разраставшегося финансовоэкономического кризиса удастся запустить столь масштабный проект. «Я опасался, что государственного финансирования окажется недостаточно, — говорит глава синодального отдела. — Но, когда увидел отзывчивость благотворителей, в определенном смысле даже возросшую в трудные времена, решил продолжать». Впрочем, дефицит частных пожертвований по-прежнему ощущается. «Мы надеемся, что в перспективе у каждого ребенка появится шефствующий над ним благотворитель, который, перечисляя сюда средства, будет осознавать, что жертвует он их конкретному человеку, — мечтает Емельянова. — Но пока это завтрашний день».

Два десятка ребят расселены в трех жилых блоках на двух этажах по комнатам различной планировки (палатами их здесь называть не принято). При определении «места жительства» каждого маленького новосела и его соседей администрация тоже учитывала дружеские связи, сложившиеся в 15-м детдоме-интернате. У каждого в своей комнате — персональный шкафчик с одеждой, которую можно



#### СПРАВКА

В 1993-1994 гг. совместными усилиями сестричества Общины св. блгв. царевича Димитрия и департамента образования Москвы был создан приют для девочек. Он имел статус государственного, но все сотрудники были православного вероисповедания. В 1998 г. приют стал детским домом № 27. Однако открыто воспитывать детей в православной вере не позволял государственный статус учреждения. После долгих трудов и ходатайств осенью 2003 г. по решению Московской городской думы 27-й детский дом был перепрофилирован в Свято-Софийский православный детский дом, а в 2008 г. — в детский дом для мальчиков. В 2011-2012 гг. здание в ходе ремонта было расширено. В 2014 г. помещение освободилось благодаря тому, что часть воспитанников обрела семью, а остальные — выросли.

выбирать. Через коридор — кухнястоловая с личной посудой, напротив — игровая.

Кстати, о кухне. Конечно, не хлебом единым жив человек, но на работу пищеблока многочисленные контрольные органы наверняка станут обращать пристальное внимание. Случайно или преднамеренно, но в трапезной на общее обозрение вывесили ежедневное меню для воспитанников. «Завтрак: каша кукурузная жидкая на молоке, чай с сахаром, сыр, сливочное масло, хлеб. Второй завтрак: фруктовый сок, питьевая вода, пюре из груш. Обед: икра кабачковая, ленинградский рассольник, отварное мясо с тушеной капустой, кисель из сухофруктов. Полдник: чай с сахаром и вафли. Ужин: овощное рагу с отварным мясом, сливочное масло, лимонный напиток, банановое пюре». Есть еще «второй ужин»: творог. В общем, с калориями и витаминами полный порядок.

#### Новый уклад жизни

Унаследованная от детского дома для мальчиков компоновка жилых помещений тривиальна, но достаточно хорошо продумана: без риска упасть или ушибиться в пределах своей группы можно передвигаться свободно. «Жизнь складывается из мелочей, как раз они чаще всего и воспитывают, замечает Емельянова. — В обычном государственном ДДИ детей очень много — как правило, больше сотни (к примеру, в 15-м московском — 450 человек, это примерно по два десятка на одного воспитателя). Здесь, как видите, совершенно иные условия — от банальных квадратных метров до постоянного сопровождения, которое помогает выстроить вокруг



Храм — сердце детского дома

наших маленьких подопечных совершенно иной уклад жизни, непохожий на уставную казенщину. Для нас это очень важно — предоставлять ребенку возможность выбора, учить его на бытовом уровне принимать решения, чтобы подготовить его, насколько это возможно, к взрослой жизни».

Вообще-то по традиционной классификации считается, что в отделениях сестринского ухода детских домов-интернатов находятся лежачие пациенты. Даже беглого взгляда на контингент Свято-Софийского детского дома достаточно, чтобы убедиться: его воспитанники гораздо самостоятельнее. Конечно, есть дошколята, которые умеют только ползать, а вместо речи издают трудно угадываемые (впрочем, более или менее понятные сестрам милосердия и волонтерам) звуки. Но и это, учитывая тяжелейшие родовые и дородовые патологии их развития, огромный успех. В основном же благодаря постоянным занятиям с сестрами Свято-Димитриевской общины дети начали самостоятельно садиться, ходить, улыбаться, общаться и принимать пищу. И новичкам, похоже, не избежать подобной «участи». В игровой комнате волонтер Светлана Щербакова в восторге от того, как ее новая подопечная Наташа Фадеева самозабвенно разбрасывает по полу детали деревянного конструктора. «Она только что поступила из Дома ребенка, — радостно рассказывает про четырехлетнюю Наташу, пока не умеющую говорить, Светлана Михайловна. — У нее еще не пропала радость познания мира, это прекрасно... и многообещающе!»

ме это прекрасно понимают. «Когда нашим ребятам исполнится 18 лет, скорее всего, их признают недееспособными, — говорит директор. — Но мы берем их не для того, чтобы вскоре передать в психоневрологический интернат. Во-первых, уже сейчас закон разрешает нам за счет негосударственных средств оставлять молодых людей до 23 лет. Во-вторых, пора задумываться о будущем перепрофилировании части детского дома в богадельню, чтобы подопечные могли и дальше здесь находиться. Но главное, мы не оставляем надежд устроить ребят в семьи, потому что лучше семейного воспитания нет ничего! Верим, что удастся справиться, ведь здесь и так много чудесных событий уже произошло».

Разумееется, иллюзии опасны,

и в Свято-Софийском детском до-

В Свято-Софийском детском доме, к счастью, есть свободные площади,



Первые минуты после новоселья

которые позволяют организовать школу приемных родителей. Сами же ребята продолжат заниматься в Центре лечебной педагогики (причем вчетверо чаще прежнего) и в бассейне, посещать контактные зоопарки, сенсорные спектакли и специальные музеи. Кредо администрации — никакой изоляции и максимально возможная интеграция во «внешнюю» жизнь по программам инклюзивного обучения. Так, уже в этом году трое воспитанников начинают учиться в классе «Особый ребенок» одной из соседних общеобразовательных школ.

Самое же главное, Господь уже вошел в жизнь этих маленьких человечков, которым так много довелось перенести и пострадать за их недолгую жизнь, к тому же явно не по своей вине. Близок ли им Бог, насколько близки они к Богу — наверняка сказать трудно. Но важный критерий отбора новичков — смущенно извиняется за объяснимую в столь волнующий день новоселья забывчивость Светлана Емельянова — их отношение к православной вере: «В 15-м ДДИ есть домовый храм, с нашей помощью все воспитанники регулярно там молились. Мы видим, какое важное место это занимает в их жизни». Детдомовский храм во имя святых мучениц Веры, Надежды, Любови и матери их Софии располагается в центральном пролете жилых блоков третьего этажа. Добираться сюда просто и легко, и весь уклад жизни маленьких постояльцев будет организован по законам христианского воспитания.

«Где моя икона? — вдруг всполошился Гор, услышав, что всех желающих зовут на молитву. — Я хочу поставить ее рядом с подушкой!» Она осталась внизу в машине — просто не весь багаж успели разгрузить.

#### Дмитрий Анохин. Фото автора и Павла Смертина

Свято-Софийский детский дом для инвалидов — один из 24 социальных проектов православной службы помощи «Милосердие». Поддержать его можно на специальной интернетстраничке http://www.miloserdie.ru/ friends/about/svjato-sofijskij-detskijdom-dlja-malchikov/donate/. Узнать подробнее, как стать финансовым попечителем воспитанника, можно по телефонам +7 (926) 409-6508 (Светлана) и +7 (985) 434-8725 (Константин).

### Наш детский дом — это прорыв

им помочь. Главная инициатива в открытии Свято-Софий-



Епископ Орехово-Зуевский Пантелеимон, председатель Отдела по церковной благотворительности и социальному служению Русской Православной Церкви

Сейчас происходит перелом в отношении к особенным детям, всё больше людей в России стараются ского детского дома два года назад исходила от Святейшего Патриарха Кирилла. Сделать это, увы, мы смогли только сейчас, с либерализацией финансового законодательства, позволившего перечислять бюджетные средства негосударственным социальным организациям в профильных целях. Мы хотим, чтобы наш дом был открыт, как открыт обычный дом каждого из нас: чтобы сюда приходили гости, чтобы с детьми занимались волонтеры, чтобы здесь реализовывались самые современные методы реабилитации.

Журнал Московской Патриархии/4 2015



# Вознесенский монастырь: святыни из-под спуда памяти

В Кремле открылась постоянная экспозиция, рассказывающая о наследии взорванной 85 лет назад обители. В трех небольших витринах — все святыни и памятники, уцелевшие от варварски уничтоженного в 1929 году Вознесенского женского монастыря.

У небольшой южной пристройки к Архангельскому собору Московского Кремля богатейшая «биография». С XV по XVII век ее занимала одна из палат Государева казенного двора. Потом тут заседала Судная палата вотчин Архангельского собора, в свою очередь уступившая место дому причта. Сейчас под высокими сводами можно увидеть обширный фрагмент первозданной стены Архангельского собора 1475 года — единственный дошедший до нас древнейший элемент этого храма. И всё же отныне эти камни — всего лишь «декорация», не более чем исторический фон к уникальной экспозиции, на постоянной основе размещенной здесь Музеями Московского Кремля.

#### Уникальные премьеры

По словам заместителя генерального директора Музеев Московского Кремля Андрея Баталова, реставрация святынь, предметов храмового убранства и других экспонатов заняла пять лет. Подавляющее большинство памятников из коллекции выставляется на публике впервые, и среди них есть несколько несомненных сенсаций.

Тематически вся экспозиция поделена на три части. Первая посвящена сакральному пространству трех храмов Вознесенского монастыря: главного собора, церквей Святого Михаила Малеина (XVII век) и Святой великомученицы Екатерины (нач. XIX века). Здесь глаз невозможно оторвать от величественного запрестольного креста с 14 древними круглыми образками-мощевиками из соборного алтаря, изготовленного в 1816 году Осипом Ивановым Смирновым. «Много раз его использовали в крестных ходах, — рассказывает куратор экспозиции научный сотрудник Музеев Московского Кремля Татьяна Атамуратова. — Вообще же эта святыня появилась в благодарность Господу за изгнание французов из Москвы и за победу в Отечественной войне. Монастырь тогда, как и весь Кремль, был разорен и осквернен, но затем активно и быстро воссоздавался, для чего привлекались лучшие мастера того времени. Запрестольный крест восстановлен в наши дни буквально перед открытием экспозиции: собирать его пришлось по кусочкам».

Еще одна уникальная премьера иконы из праздничного и страстного чинов шестиярусного иконостаса Вознесенского собора, датированного 1679 годом. «Нам редко удается столь близко продемонстрировать посетителям прекрасную работу царских мастеров Оружейной палаты, — продолжает Атамуратова. — После закрытия монастыря иконостас перенесли в кремлевскую церковь Двенадцати апостолов. Но по размерам она меньше Вознесенского собора, поэтому многие иконы вынужденно оставались в запасниках». Здесь же можно увидеть храмовую икону в драгоценном окладе 1686 года из Екатерининской церкви и золотой венец храмовой иконы монастырского собора, изготовленный примерно в то же время, а также несколько тщательно отреставрированных священных сосудов.

#### Царские вклады и пояс преподобной Евфросинии

Следующая важнейшая часть экспозиции — вклады представительниц знатнейших родов русской аристократии. Имеющий официальный статус усыпальницы государынь, монастырь пользовался особым покровительством цариц и царевен, княгинь и потомственных дворянок. Музей выставляет несколько выдающихся памятников этого рода. Так, мать царя Михаила Федоровича старица Марфа Романова пожаловала сюда в 1630-е



Екатерининская церковь. Фото начала XX в.

годы шитую подвесную пелену «Богоматерь Феодоровская», старица Феодосия Сицкая в 1662 году — серебряную водосвятную чашу, императрица Анна Иоанновна в 1730 году — серебряное кутейное блюдо. Есть и дары от самих царей: Михаил Федорович пожертвовал покров с изображением голгофского креста, его сын Алексей Михайлович — золотой потир. И всё же возвышается над этим рядом реликвий подвесная пелена «Богоматерь Одигитрия» из расшитых жемчугом бархата и тафты, преподнесенная в 1630 году княгиней Домникой Мстиславской. «Ее муж Федор Мстиславский — известный государственный и военный деятель, которому в Смутное время несколько раз предлагали взойти на царский престол, — добавляет Татьяна Атамуратова. — После его смерти Домника Михайловна поступила в Вознесенский монастырь и в качестве вклада внесла туда пелену под чудотворную икону Божией Матери "Одигитрия", которая сейчас хранится в Государственной Третьяковской галерее».

Но при всей важности перечисленных святынь отнюдь не они первен-



Запрестольный крест с мощевиками (Осип Смирнов. 1816 г.) и иконы из праздничного и страстного чинов иконостаса Вознесенского собора. 1679 г.



Позолоченная ладаница. XVII в. Кадило. Иван Егоров. 1742 г.



Венец с иконой Вознесения. XVII в. Золото, серебро, драгоценные камни, жемчуг; чеканка, золочение

ствуют в экспозиции. Центральное место по праву занимает скромный кожаный поясок, на котором сквозь витринное стекло едва можно разобрать тисненую икону Вознесения Господня. Это — монашеский пояс самой основательницы обители и небесной покровительницы Москвы преподобной Евфросинии. История его обретения поистине чудесна.

«Когда в 1929 году власти приняли окончательное решение взорвать монастырь, музейным работникам под руководством заведующего отделом памятников Кремля Николая Померанцева удалось перенести саркофаги с захоронениями в подклет Казенного приказа, то есть в помещение непосредственно под этим залом, рассказывает куратор экспозиции. — Происходило это весьма буднично, при помощи буквально одной лошадиной силы — на гужевой телеге. А в 2008 году, когда мы отреставрировали в Архангельском соборе придел святого мученика Уара, священноначалие благословило перенести туда мощи преподобной Евфросинии. Во время этой процедуры и был обнаружен покоившийся на мощах пояс».

#### Домашнее задание архитекторам

Рядом — несколько экспонатов, рассказывающих о буднях и праздниках обители: части облачений, рукописная книга 1883 года о пострижении в монашеский образ, подарки к широко отмечавшемуся в 1907 году пятивековому юбилею монастыря (Евангелия, шитые иконы, памятный жетон, вручавшийся членам Общества хоругвеносцев). На одной из икон образ Евфросинии Московской с видом Вознесенского монастыря. Возле него нельзя было не поинтересоваться: в какой мере музейные работники готовы содействовать грядущему воссозданию этой обители?



Но, возможно, ситуация и не столь плачевна. В распоряжении редакции имеются электронные копии подробнейших гидов, хранящихся в Президентской библиотеке им. Б.Н. Ельцина в Санкт-Петербурге. Это — словесные описания внутреннего убранства соборов обоих упомянутых монастырей, изданные около века назад и рассчитанные на взыскательных и крайне любознательных паломников того времени. И эти документы, и сама экспозиция могли бы послужить основой при разработке концепции воссоздания Вознесенского монастыря.

Николай Терентьев

Экспозиция открыта ежедневно, кроме четверга, с 10.00 до 17.00.



Скуфья схимонахини. Начало ХХ века

#### СПРАВКА

Вознесенский монастырь располагался у Спасской (Фроловской) башни Кремля и считался древнейшей женской обителью города. Основан он был на рубеже XIV-XV вв. женой великого князя Дмитрия Донского великой княгиней Евдокией, которая в 1407 г. заложила первый белокаменный собор обители. Вскоре Евдокия приняла монашеский постриг с именем Евфросиния и после кончины была погребена в этом храме. С этого момента в кремлевском Вознесенском соборе до самого переноса столицы в Санкт-Петербург находили место упокоения русские государыни. Здесь покоились жена Ивана III Софья Палеолог, первая жена Ивана IV Грозного Анастасия Романовна, жена царя Федора Ирина Годунова, мать Петра I Наталья Кирилловна. Собор несколько раз горел и перестраивался, окончательный облик принял в конце XVI в. при царе Федоре Иоанновиче. Советская власть упразднила монастырь в 1918 г. после переезда правительства в Москву. В 1929 г. монастырь был снесен. В прошлом году Президент России Владимир Путин высказал идею о возможности воссоздания Вознесенского и Чудова монастырей на их исторических местах расположения

# Архитектурнохудожественные решения

# храмов

#### БЛАГОЛЕПИЕ **И КРАСОТА ХРАМА**

На епархиальном собрании духовенства Москвы в декабре 2009 года Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл в разделе, посвященном эстетике современной церковной архитектуры, сказал: «Православная традиция включает в себя, в частности, практику благоукрашения и соразмерности в убранстве всего, что так или иначе связано с богослужением. Эстетическая составляющая чрезвычайно важна для воспитания и духовного возрастания человека. В условиях ведущегося строительства новых храмов и монастырей, возрождения разрушенных святынь необходимо с особым вниманием следить за благообразием возводимых строений».

Православный храм, дом божий, благолепно украшается как место, совершения евхаристии и остальных таинств, в образ красоты и славы Божией, величия Его Небесного Царства. Благолепие достигается средствами архитектурной композиции в синтезе со всеми видами церковного искусства и с помощью лучших материалов.

Видение небесной красоты и «синергия» с Богом дали возможность нашим предкам создавать храмы, благолепие и величие которых были достойны неба. В архитектурных решениях древнерусских храмов ясно выражено стремление отразить идеал неземной красоты Царства Небесного.



Храмовая архитектура основывалась на пропорциональном соответствии частей и целого, с учетом, что объектами внимания молящихся должны быть священные изображения стено-

В этой связи перед современными храмоздателями стоит ответственная задача: от того, каков будет образ храма, зависит то, как его будут воспринимать прихожане. От того, как будет отражена в образе храма его идея — Царства Божия, во многом зависит молитвенное состояние пришедших

#### Архитектурная композиция, пропорции

Храм — архитектурное сооружение, в основе художественного образа которого лежит понятие о пропорции.

Пропорциональность всего сооружения придает храму завершенность. Декоративные средства часто привлекаются только как сопутствующие,

отражающие вкусы строителей, которые вносили свое представление об идеальной красоте.

В приведенной таблице рассматриваются соотношения размеров Ноева ковчега, скинии, Иерусалимского храма, которые оказали решающее влияние на формирование архитектурной композиции православного храма. Как можно видеть, все они имеют модульную структуру с близкой кратностью размеров и пропорциональные отношения: 1:1; 1:2; 1:3; 1:6.

Геометрические методы, с помощью которых определялась соразмерность элементов храма, были для зодчих Древней Руси необходимым условием строительства. Размер каждой части постройки соотносился с размерами других частей. Исходным служил размер части, имевшей особое значение в структуре здания. Простейший вариант — повторение этого размера определенное число раз, то есть простое кратное отношение. В других случаях соразмерность вычислялась посредством геометрических построений, в основу которых брались величины, связанные с исходным размером.

#### Архитектурная декорация

Традиция благолепного убранства храма идет еще от ветхозаветной скинии и Иерусалимского храма Соломона, которые, по указанию Самого Бога, были богато украшены, в том числе изображениями херувимов, пальм, плодов и цветов.

И сегодня в построении объемной композиции большое значение имеют элементы наружного декора, придающие ей неповторимые черты.

Пилястры. Пилястры членят фасады на отдельные прясла в соответствии с внутренними пилястрами, служащими опорами для подпружных арок между стенами и внутренними столпами. Активные вертикальные профили создают впечатление устремленности храма ввысь. Вверху пилястры заканчиваются капителями, на которые опираются закомары или плавно перетекают в их полукружия.

Закомара и кокошник. Пилястры объединяются наверху полукруглыми закомарами. Закомары могут иметь трехчастную профилировку, при этом они плавно соединяются с плоскостью прясел стен. В других случаях верхний профиль в центре каждой закомары заостряется вверх, образуя килевидный кокошник.

Карниз. Верхняя часть алтарной апсиды и барабана главы заканчивается карнизом в виде выступающих профилированных тяг. Карниз служит для отвода воды от стены и переходным элементом между апсидой и конхой, между барабаном и главой. Следует отметить близость в решении обоих карнизов на барабане главы и алтарной апсиде, которая свидетельствует о едином символическом значении главы и апсиды храма как небесной области бытия Бога.

Аркатура. Стены примерно посередине могут быть разделены декоративным поясом, разделяющим по горизонтали храм на верхнюю и нижнюю зоны. Наружное членение стен отражает деление внутреннего пространства храма на нижнюю — земную и верхнюю — небесную зоны. Верхняя часть стен может иметь уменьшенную

Главы. Глава «луковичной» формы создает образ пламени свечи, призывая к духовному горению в делах веры.

Обрамление входа. Дверной проем может быть решен в виде так называемого перспективного портала, представляющего собой ряд сужающихся внутрь, богато декорированных полуколонн с арочным или килевидным завершением. Такое решение входа отвечает его символическому значению как «узкого пути, ведущего в Царство Небесное».

Оконный проем. Щелевидные оконные проемы в стенах решаются в виде сужающихся внутрь профилированных элементов с арочными завершениями. В барабане главы световые проемы могут быть обрамлены аркатурными полуколонками, членящими барабан вместе со щелевидными оконными проемами на узкие простенки. Они тоже создают впечатление вертикальной устремленности.

Художественный декор. Художественный декор присутствует не только в таких символически значимых элементах, как перспективный портал дверного проема, карнизы, аркатурный пояс, но и в заполнении прясел стен. Декоративные рельефы и росписи придают фасадам особую

#### Синтез искусств в храме

С первых веков христианства сформировался внутренний вид храма, характер церковного образа и т.д. Всё это составляет в храме и богослужении согласованный ансамбль, гармоничное подчинение всех видов искусства основной, литургической цели. Образ, пение и т.д. перестают быть видами искусства, существующими отдельно и независимо от других, и становятся разнородными средствами, выражающими, каждое по-своему, одно и то же — образ преображенного мира, Царства Небесного.

#### Иконостас

Алтарная преграда пришла на Русь из Византии в форме двухъярусного иконостаса. В домонгольское время алтарная часть отделялась от средней части храма низкой деревянной или мраморной преградой, украшенной помимо образов Христа и Богоматери и различных местных святынь одним-двумя рядами икон. Алтарь с его настенной живописью оставался открытым для обозрения молящихся

Первым высоким иконостасом принято считать иконостас Благовещенского собора Московского Кремля, состоящего из трех ярусов (по-древнерусски — чинов): местного, деисуса

К концу XV века появляется четвертый ярус — пророческий, а в конце XVI века пятый — праотеческий. К XVII веку тип пятиярусного иконостаса закрепляется повсеместно, его и принято считать классическим. Однако известны шести- и семиярусные иконостасы. В состав иконостаса стали включать страстные ряды — изображение страстей Христовых. Над верхним рядом появляется ярус серафимов и херувимов. Большой Московский Собор 1666-1667 годов постановил завершать иконостас распятием.

Дальнейшая эволюция форм иконостаса связана с развитием декора. В конце XVII-XVIII века в Россию при-

Ветхозаветные: жертвенник, Ноев ковчег, скиния, Иерусалимский Храм — прообразы новозаветного православного храма

ходит стиль барокко с его пышным и затейливым декором. Иконостасы украшались богатой резьбой, обильно покрывались позолотой, имели причудливую конфигурацию, включали высокий рельеф и даже скульптуру. Иконы становятся живописными, строгость и последовательность чинов не соблюдаются. В конце XVIII века на смену барокко приходит классицизм. Иконостас украшается колоннами, портиками, антаблементом, в декор еще чаще входит рельеф и круглая скульптура, роль изображений сводится к минимуму. С середины XIX века возводятся эклектичные иконостасы в «византийско-русском» стиле. На рубеже XIX-XX веков происходит возвращение к одноярусным алтарным преградам — каменным, византийским или деревянным, древнерусским. Создавались также оригинальные иконостасы, например из фарфора или черного мореного дуба. В настоящее время используются также мозаичные и кованые иконостасы.

#### Роспись

Система росписи храма сформировалась в Византии в VIII веке при Патриархе Фотии одновременно со сложением чина Литургии. В средневизантийский период сформировались такие принципы росписи, как:

- иерархический, со смысловым центром в куполе;
- евхаристический, с центром в алтарной апсиде;
- литургический, отражающий в последовательности сюжетов богослужебную и календарную логику;
- исторический, с последовательным расположением ветхо- и новозаветных сюжетов.

Храмовые росписи представляют собой образ Небесного Царства и мира, который включает в себя историю (Священную историю, историю Церкви и страны) и метаисторию (сотворение мира и его конец), символически передает устройство и иерархию мира, несет благовествование и отражает историю спасения.

В целом иконографические сюжеты должны распределяться в храме в зависимости от смысла и значения каждой его части и ее роли в богослужении. Что же касается системы росписей каждого конкретного храма, то она всегда индивидуальна, ибо при наличии общей схемы обычно возникают творческие решения, не нарушающие единый строй композиции храмового интерьера.

#### Мозаика

В современной практике храмостроительства мозаичная декорация используется, как правило, в виде отдельных образов, расположенных на фасадах и в интерьерах храмов.

Как правило, используют стеклянную мозаику или смальту, либо разноцветные кубики из камня. Смальта великолепный материал, из которого создавались мозаики в Византийской империи. Она представляет собой кусочки однородной непрозрачной смеси из стекла и оксидов металлов. Смальта прочна, износостойка, жароустойчива и морозостойка, отличается огромным количеством цветов и оттенков. Она интересна тем, что непрозрачна, но благодаря наполняющим ее толщу крошечным пузырькам как будто светится изнутри.

#### Скульптура

Скульптура по сравнению с иконой — это оземление и овеществление искусства, переход к конкретному, временному. Православная Церковь отрицала изваяние как форму изображения духовного мира. Изваяние определяет материю в ее сиюминутном состоянии, вне одухотворения и преображения, материю, отчужденную от вечности. Правда, в Ветхом За-

вете были изваяния — херувимы над Ковчегом Завета, но в Ветхом Завете «вечность как преображение» не была открыта, так как не сошел Дух Святой; поэтому обряды Ветхого Завета более чувственны, более осязаемы, наглядны и материальны, чем религиозная символика Нового Завета. В ветхозаветном храме, наряду с вылитыми из металла херувимами, находились и вышитые, тканые изображения на завесе, отделяющей ветхозаветный алтарь, Святая Святых, от остального пространства храма. Здесь уже виден переход от трехмерного изображения к двухмерному.

#### Наружная отделка

Кирпичную кладку рекомендуется не штукатурить. Неровную поверхность обыкновенного строительного кирпича лучше обмазать отделочным составом типа «Кайм-фарбен», который дает эффект рукотворности наподобие древних русских храмов, а также делает наружную поверхность воздухопроницаемой.

Отец Павел Флоренский назвал православное богослужение синтезом искусств. Здесь всё — архитектура, живопись, пение, проповедь, театральность действа — работает на создание единого образа иного мира, преображенного, в котором царствует Бог. «В храме... всё сплетается со всем, — писал он в своем докладе "Храмовое действо как синтез искусств", — храмовая архитектура, например, учитывает даже такой малый, по-видимому, эффект, как вьющиеся по фрескам и обвивающие столпы купола ленты голубоватого фимиама, которые своим движением и сплетением почти беспредельно расширяют архитектурные пространства храма, смягчают сухость и жесткость линий и, как бы расплавляя их, приводят в движение и жизнь».

Русский православный храм

Татьяна Левшенко

# Графикоорфографическая система богослужебных КНИГ

СПРАВОЧНЫЕ МАТЕРИАЛЫ И МЕТОДИЧЕСКИЕ РЕКОМЕНДАЦИИ

«Журнал Московской Патриархии» продолжает публикацию статей по проблемам подготовки к печати церковнославянских богослужебных текстов.

# Буква 3 в приставках

Рассмотрим подробнее особенности употребления приставок 663-, 603-, нз-, ннз-, раз-, чрез- перед глухими согласными.

Наблюдения над богослужебными текстами в совокупности с выборкой из Словаря словоформ (http:// orthdict.narod.ru) привели нас к следующим выводам.

Перед буквой с любая приставка, как правило, не оглушается: бізіміртный, возікочі, возіліцованії, возіпасі, козставити, изсохнути, изссеши, разслаблени и т. п.:

Триодь цветная. СПб.: Синодальная типография, 1894: Разглабленнаго во Овчей купфли гловоми твоими козставних есн. [Неджим четвертам по пасци.]

Ирмологий. М: Синодальная типография, 1854: GΗνείοε επιέτεα μόρε νερμήδες κοληθημαίεμας πε изсвшается глябина. [Глася 5, песнь а.]

Продолжение. Начало в ЖМП № 1–3, 2015 г.



Однако в некоторых случаях возможна ассимиляция и выпадение буквы з: воскочити, воследование, воспасошаса, востажти, иссеши, растожщамся. (Правда, в словах востати, воставати и т. п. может оказаться и приставка ко-).

силу макинова, и цари иха веденым. Измиы во ле, иже теків не поракотаютя, погикнутя: й мізыцы теніеми запусткоти. Й слава ліванова ки тевів прі ви купаріст, й печкт, й кедрт вквить, прославити ο είτοε ποὲ, η μέτιτο κότα πούτα προελάβλη. Η πόμ би чеве вомщеем скінове смирившихи ча, й про авшихх та, й поклонатса следюми ноги твойх прогижвавшій та, й наречешися граду гань, сіши и ійлева. За ёже выти тебів шетавлену, й вознена иУ, й не вів помогами тебів: й положу та бу ра въчиво, весели родими родиви. Й йссеши млеко сшкя, й богатечко царей спеси, й разумении, таки ГДА СПСЛАЙ ТА, Й ЙЗБЛБЛААЙ ТА БГИ ТИЛЕВИ.

На аўтін стіхном самогласны, гласк а. Андреа вераименаты:

сь тако войстиния стовфийний глаголя дедов ουείτα πρίψως: εξ το έξει πρεφωρία κλιά προύλα πο бемса полножію й на сфиь канах твобю налфишеса.

Минея сентябрь. М.: Синодальная типография, 1913

Перед другими глухими —  $\kappa$ ,  $\Pi$ ,  $\Upsilon$ ,  $\chi$ ,  $\mu$ ,  $\Psi$ ,  $\mu$  — приставки ведут себя по-разному.

#### 1. Приставка кез-

Приставка 😘 перед глухими согласными своего вида не меняет: бізкровный, бізплотный, бізтилісіни, Безүвдожною, Безцарни, Безчисленный и др.:

Анфологион. М.: Синодальная типография, 1876: Радость во поведаеши, и весели возвещиеши безконечное. [Блгов шен престы в лицы наше в цы.]

Службы на каждый день Страстныя седмицы. Книга вторая. М.: Синодальная типография, 1896: Дис же й любили еси, вской продали еси безишниаго, предави на оўбійніе; Гво стый й великни четвертоки. Последованіе оўтренн.

#### 2. Приставка коз-

Приставка 603- перед глухими к, п, т, у выступает, как правило, в виде вос-: воскинкнути, восперати, востещи, **восувал**жти и др.:

Триодь цветная. М.: Синодальная типография, 1902: Πριιμμήσες κοιποήμα λήμιε ιπιοκό κοισάμιες ήμωκε изкакнуомсь адовых нержшимых оўзя, й нетлжніе й жизнь вей воспріжуоми. [Недела патаа по пасцел.]

В виде коз- приставка единично встречается в словах козпалив (возможно, это оправдано для разграничения значений со словами воспаленя, воспалився и т. п.). козпомышлаєти (соотносительной пары с кос нет), возпраздними (но также есть воспразднисти, κοιπράβληβήνα), κοβηβιμάιο (η κοιηβιμάιο), κοβπρέκοκαχα (но чаще: кострековаля, кострековахомя, кострекова\_ ша, востребветя, востребвеши), возуода, возуождента (но в подавляющем большинстве: когуоди, когуодити, вогуодный, вогуода, вогуождение и т. п.). Еще следует особо отметить существование вариантного написания приставки перед буквой п, если после приставки идут сочетания пос/прос/проп/пвс: возпослаух — воспослаля, возпоследовати — воспоследовати, возпоставляети когпоставляєти, возпроповедаще — воспроповеда\_ ше, возпроглавлашега — воспроглавлашега, возпро\_ стирати – воспростирати, возпостимя – воспостимя, например:

Службы на каждый день Страстныя седмицы. Книга первая. М.: Синодальная типография, 1904: Ёгуптаныни во тогда сластеми не поработави, возпрославлашеся 🗓 в Кавщаго челов Кувскай сердца. Гво стый й великий понед Кльники. Посл Кдованії оў трени.] — Триодь постная. М.: Синодальная типография, 1866: Ёгуптаныни во тогда сластеми не поработави, воспрославлашесь w въбдвщагш человъбческам сердца. Гво стъй и великий понеджавники на оўтрени.]

Служебник. М.: Синодальная типография, 1873: Τώ τέχα κοιπροιλάκη επέιτκενησιο πεσέω ιήλου, ή не шетави нася обповающих на та. Бжественная ก็เซอร์เซลา ลูกลของในสลาย.]

Апостол. М.: Синодальная типография, 1905: Ёгоже κοβποιλάχα τη, τω πε έτο, ιήρταν Μοι οξτρόκδη прінмні.  $[\Phi_{\lambda M}, \vec{\lambda}_{2}, \vec{k}_{1}]$ 

Можно предположить, что вариант коз- появляется здесь из-за последующего обилия глухих букв. Окончательный выбор одного из написаний будет зависеть от источника и от конкретного слова.

Перед буквами ц, ч и ш приставка коз- не оглушается: возцаретвую, возчаемя, возчервившисм, возчерпам, κοβηδειτεοκάχα, κοβωέιτειε, κοβωδηψάτα:

Библия. СПб.: Синодальная типография, 1891: Гласк ήχα ήκω πόρε κοβμβμήτα, на κόни κοβιάμβτα, оуготовани йкоже Огнь на брань противу тебе, дши вавулюна. Пер. н. мв.

В словаре на более пятисот написаний типа козшеду, козшесткие приходится также семь случаев типа косшедх, косшесткій, однако часть из них относится к текстам нового набора, а форма косшесткі хотя и употребляется в дореволюционном издании (Молитвы Господу Богу, Пресвятой Богородице и святым угодникам Божиим, чтомые на молебнах и иных последованиях. Петроград: Синодальная типография, 1915), но встречается всего два раза в одном и том же названии молитвы: Жітка ніз Μολέβετβια нα μηθ κοεμέετβια нα πρεετόλα θ βάνγαμια. на царство госвдарж імператора.

### 3. Приставка из-

Приставка из- перед буквами к, п, т, х, ц в основном меняется на ис-: ископати, испокадати, исторгияти, йсцікленії, йсуодити и др.:

Триодь цветная. СПб.: Синодальная типография, 1894: Но теб петочнику прихожду пецелений, да й йзя со всеми зову: всесильне ган, слава теве. Недела четвертаж по пасци.]

Единичные варианты без оглушения (изкорененії, изплетесм, изпрельститисм, изткави, изунщати, **изуода́шымх**) общей картины не меняют.

Омрачих душевную красоту страстей сластьми, и всачески кесь оуми персть сотворихх.

Раздрахи нит шдежду мою первую, юже ми изтка зиждитель изначала, и штеля леже нага.

Шблекорся ва раздраниво ризв, юже **ЙЗТКА́ МИ БМІЙ ГОВ'ВТОМВ, Й ГТЫ** жд8см. Быт. т, ña.

Воззреди на садобняю врасотя, й прельстихся оўмоми: й штеду леже наги, H COAMANIOCA.

Дълаша на хребить моеми вси началницы страстей, продолжающе на ма БЕЗЗАКОНІЕ ЙУВ. Угал. ріїн, ї. Погвыхх первозданивы добротв и

Канон великий, чтомый в пятую неделю поста СПб.: Синодальная типография, 1903

Более часто варианты написания приставки из-/исвстречаются перед буквой ч, например:

Октоих. М.: Синодальная типография, 1906: Да глу-Енну неизлетия существенных покажеши твоей бугости. [Глася а. вя неджлю оўтра.] — Октоих. М.: Синодальная типография, 1906: Паче естества твоимя ржтвоми бтородительнице, возвеличила еси наси оўмаленых великими ненсчетными элыми. Глася в. Вя четвертоки оўтра.

Минея август. СПб.: Синодальная типография, 1895: Й до погледнаги изчезноти ви боледни, и памать ήχα πογήβηθητα. Ο ψειτικοβέμιε νεεπηώλ γλαβώ, νεεπηάρω славнаги пророка предтечи й котитела ішанна.] — Минея август. М.: Синодальная типография, 1904: Н до חסנאלבאארש אניונאוא דע עם בסאלאוון א חאאשדה איצע חסгибнети. Оусткновение Ятным главы, Ятнаги славнаги пробка пртечн и кртитела иманна.]

В словаре зафиксированы следующие вариативные формы: изчадім — исчадім, изчезати — исчезати, изчести — исчести, изчистиля — исчистиля. При подготовке книги к переизданию редактор делает выбор, учитывая прежде всего орфографию источника:

Триодь цветная. М.: Издательство Московской Патриархии, 2010: Τέмже по долгу приступающе ся любовію, вибриш почерпеми ш негочника ненечерпаемое здравие. [Вя патокя светлых седмицы, на оўтрени.]

Октоих. М.: Издательство Московской Патриархии, 2011; Канонник. М.: Издательство Московской Патриархии, 2012: Οὖτταμέнιε κα εκόρκεχα κάνα, ѝ недвешка врача та знаю, и всесовершенное сокрушение смерти, напастехи εκόροε μ κωεπροε заступленів. [Kahwhu молебный ко престики біди израдный.]

Октоих. М.: Издательство Московской Патриархии, 2011: Ѿкрести трапезы твоед, йкш стебліе вида **μιτιλαϊλ τικολό, ράμβμιλ η κειελήτας πρηκομλ τιλ χρτόκη** пастыреначальникв. [Глася 3. Вя неджлю оўтра.]

Триодь постная. М.: Издательский Совет Русской Православной Церкви, 2008; Службы на каждый день Страстныя седмицы. М.: Издательство Московской Патриархии, 2013: Тики ш неточника горькаги, ведова κολιτιά μβληγή κα ρόβι πολοχή μας πητάπελα Μαηнодавца ійса. [Во ствы й великвы свебштв.]

При публикации текста, не имеющего источника в церковнославянской графике, определяющим моментом, как правило, является частотность употребления того или иного варианта:

Глаголу Божию внимая: православный церковный календарь 2015. Чтения из Священного Писания на каждый день. М.: Издательство Московской Патриархии, 2014: Тамш, ид же надежда исчезаетт, несумичною надеждою буди. Пкадісти престий бій чудотворных радн ед ікшны, всецонца нменвемыл.

Перед буквой ш пишется из-, правда, кроме сочетания с корнем - шед-, других случаев не зафиксировано: нзшедх, нзшествіе, нзшла:

Священное Евангелие. М.: Синодальная типография, 1896: မြေ день же той изшеди інси из дому, стажше при мори. [Мд. гі, й.]

### 4. Приставка низ-

Приставка низ- перед глухими чаще всего пишется через з: низпаденії, снизпадшіта, низпослати, низтечі, низуодити, снизшеля и др.:

Последование в неделю Пасхи. СПб.: Синодальная типография, 1890: Снизшели есн ви пренспиднал земли. Пфинь б. Ірмоия.

Написания с нис- (ниспослати, ниспровержи, нисуо\_ дити) встречаются в 20 раз реже, за исключением, пожалуй, только форм глагола возниспослати. Они, наоборот, чаще пишутся через с, возможно, из-за наличия приставки 603-, хотя и здесь варианты встречаются:

Божественная литургия иже во святых отца нашего Иоанна Златоустаго. М.: Синодальная типография, 1892: Возниспослети нами вжественивы блгодать, й дари เทิล์ท<sub>ี่</sub> มุรีล กอกอักหละ [คี่หทรหา้ง.]

Службы на каждый день Страстныя седмицы. М.: Синодальная типография, 1896: Жітками бже бійы, прінмі ΜΟΛΗΤΕΥ ΗΑШΕ ΕΟΣΗΗΣΠΟΙΛΗ ΜΕ ΜΗΛΟΙΤΗ ΤΕΟΆ ΗΑ ΕΙΆ когатни. Последованіе великаги повечеріж во стый и великий понед Кльники.] — Триодь постная. М.: Синодальная типография, 1866: Жлтками кже, күй, прими Μολήπεν Ηάμν, κοβημιποιλή κε Μλπη πεολ μα κιλ когатню. [во стый й великий понеджльники вечера.]

Стоит также обратить внимание, что слова снизуодити, снизуожденіє, которые имеют варианты снисуодити, снис **хожденіе**<sup>2</sup>, лучше писать через **3**, чтобы не было отсылки к переносному значению похожих слов в русском языке.

же беликам седмица, не шко больши своть дите сти най часы, но тако великам й пресстественнам чедеса, й йзраднам ейга нашего дала вх ней годвашаса, й наппаче днесь. Мкоже во ва пербоми міротворенін, вежког дело годеляви вти, й последи галетвеннейшего ях шестый день создавя человека, вя седмый почи שׁ הניצע אַיבאים נהטוועם, אַ שׁנידֹּא בּרס, נצההשידצ אותוחם\_ BARK, MIKE OVEW OVNOKOSHIS TOAKSSTEA: CHUS H BO вумнаги міра деланін йзрадне вся годелавый, й вх шестый наздавх паки йстафынаго человфиа, й шкновивя живоноснымя кртомя й смерти, вя на\_ столий паки седмый день супокон, совершенными деля обпоконнемя, животоптитвинымя й пинтель\_ нымя обенкая сномя. Синзуодитя обеш вже слово EN HAOTTIN BO FRORN, EXOLHTEN ME H BO ALK EN HE\_ таченное й вжественное своей двшей, раздавльшенся смертію ш теклесе, яже й ка раце предаде оца, Емуже й свою кробь принесе, не просившу, йзбавление

Триодь постная. Ч. 2. М.: Синодальная типография, 1866

### 5. Приставка раз-

Приставка раз- оглушается перед буквами к и у без вариантов: раскажнії, расколя, раскопати, расунтити, расуоди и др.:

Апостол. М.: Синодальная типография, 1905: Гій, πρρόκη προώ ήβρημα, ή ζαπαρή προώ ραικοπάμα. [PHM. II, F.]

Перед п и т иногда встречаются варианты без оглушения: разпальнів — распальнів, разплодніша — распложу, разтерзати — растерзати, разторгшін — расторгивти, но у большей части слов эта приставка все же оглушает-СЯ: РАСПАТИ, РАСПИШЕШИ, РАСПРОСТРЕТИ, РАСТАКТИСА, РАС\_

Часослов. М.: Синодальная типография, 1901: Почто Μύρα σε μέτηκημων συεξάμη, 🖒 οξήμιμη ραστκοράστες Τροπαρή κοικθημή ποέμμα πο ηεπορότηαχα.]

И наоборот, перед буквами ц, ч, ш оглушения чаще всего не происходит: разць фтшы, разчисленте, разширити, разшум кшій (хотя варианты тоже есть: разчитаєти расчтетя, разшедшвсь — расшедшымсь):

Ирмологий. М.: Синодальная типография, 1854: На камени ма вщом обливердивь разшириля всй обста MOÀ HA BPATH MOÀ. [TAÁCZ E, TIÉCHL F.]

### 6. Приставка чрез-

Приставка чрез- перед глухими встретилась нам только в слове чрезсловесный, варианта чрес- отмечено не было:

Типикон. М.: Синодальная типография, 1904: Дие ли нитель по чрезсловесний вини: винивих во ва житте เพิ่ม แลงพุพแลง หู เร ญุธิบุทัศเท แลงพุท แด พหอเลง โล д жланін во бещинф.]

Если результаты наблюдений о правописании приставок біз-, коз-, нз-, низ-, раз-, чріз- перед глухими согласными обобщить в виде таблицы, то получится следующая картина (единичные варианты не учитываются, прочерки означают отсутствие примеров на данный момент):

| перед<br>прист. | К  | п   | C  | т | χ | ц | Y   | Ш | Ψ |
|-----------------|----|-----|----|---|---|---|-----|---|---|
| E13-            | 33 | 33  | 33 | 3 | 3 | 3 | 3   | 3 | 3 |
| R03-            | ¢  | 3/¢ | 3  | c | C | 3 | 3   | 3 | _ |
| н3-             | ¢  | ¢   | 3  | C | C | C | 3/0 | 3 | 1 |
| низ-            | _  | 3/0 | 3  | 3 | 3 | _ | _   | 3 | _ |
| pa3-            | ¢  | ¢   | 3  | c | ¢ | 3 | 3   | 3 | 1 |
| Abe3-           | _  | _   | 3  | _ | _ | _ | _   | _ | _ |

<sup>1</sup> Следует сказать, что были проанализированы только слова, начинающиеся с опи сываемых приставок, но существует еще много случаев, и часть из них нами тоже была затронута, когда перед приставкой на з/с стоит другая приставка или даже корень. Всего же мы рассмотрели более 900 словоформ.

<sup>2</sup> Ср., например: Ирмологий. М.: Синодальная типография, 1854: Не стества дело, но вжім синскожденім. [Гласк 3, песнь Д.] — Ирмологий. М.: Синодальная типография, 1902: Не естества дело, но вяпа снизуождента. [Гласк 3,

### Измерение бытия

Павел Сержантов Исихастская антропология: О временном и вечном. М.: Центр библейскопатрологических исследований отдела по делам молодежи Русской Православной Церкви: Православный паломник, 2010. ISBN 5-88060-017-3

Проблема времени впервые стала темой специального богословского исследования. Диакон Павел Сержантов, ученик профессора С.С. Хоружего, ставит проблему времени в контекст исихастской антропологии, рассматривая как богословские, так и аскетикомистические аспекты.

Что поможет человеку XXI века остаться собой, если он стоял на грани небытия или прикоснулся к инобытию? Автор напоминает, что изучать время можно с разных точек зрения — антрополога, физика, психолога, биолога и социолога. У каждого из них есть «свое» время: время физическое и время биологическое, время социальное и историческое, но в основе каждо-

# Новые книги

го из них лежит время человека.

Так автор приходит

к важному заключению: время есть измерение бытия человека. И продолжает исследование времени в догматическом, литургическом, эмпирическом и аскетико-мистическом контексте. Догматические проблемы автор исследует на основе трудов Оригена, Василия Каппадокийского, Симеона Нового Богослова и других.

Однако наибольший интерес для автора представляет проблема в времени в отношении к опыту аскетическому и мистическому, который он в соответствии с исихастской традицией разделяет на три ступени — очищение, просвещение и совершенство. Так изучение проблемы времени происходит в тесной взаимосвязи с изменением бытия человека, вставшего на путь молитвенного делания по примеру преподобных отцов начиная от Антония и Макария Великих, Дорофея Газского, Исихия Синаита, Исаака Сирина и многих других.

Особый акцент в исследовании сделан на энергии человек и Божества, их синергию и влияние на преображение человека.

### Дверь в храм

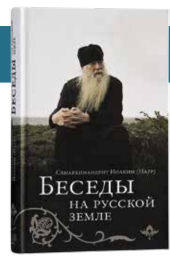
Иоаким (Парр), схиархим. Беседы на Русской земле/Пер. с англ. СПб.: Воскресенский Новодевичий монастырь, 2013. ИС 13-310-1785

Когда схиархимандрит

Иоаким (Парр) встречался

в России с верующими, некоторые с сомнением качали головами: «Православный? Из Америки? Нет ли здесь какого-нибудь подвоха?» Отец Иоаким мягко укорял единоверцев евангельской строкой: Из Назарета может ли быть что доброе (Ин. 1, 46), напоминая, что даже Христу приходилось сталкиваться с недоверием, косностью и узостью взглядов, неприятием всего иного. Разве важно, в какой части света всей душой, всем сердцем своим любить Господа? В какой именно точке земного шара служить Богу и ближнему?

Схиархимандрит Иоаким родился в 1936 году в Нью-Йорке. Здесь он организовал Дом милосердия, принимающий всех бездомных, отверженных, несчастных — всех, кого житейские беды вынудили просить о помощи. Впоследствии Дом милосердия стал монастырем Преподобной Марии Египетской, где живут и молятся чуть больше десяти монахов. Игумен Иоаким в 2001 го-



ду вместе с братией был принят в состав Патриарших приходов в США. Сегодня он еще и настоятель монастыря Всемилостивого Спаса в Трэдвелле (штат Нью-Йорк).

Около четырех лет назад схиархимандрит Иоаким был в России. Он ездил на Валаам, в Санкт-Петербурге побывал в нескольких храмах, в монастырях, в Александро-Невской лавре. И везде беседовал с монашествующими и мирянами. Темы — самые разные: о страстях, о духовной брани, об общежительном житии, об отношениях с братией, но главной всегда оставалась одна любовь к Богу. Эти беседы были записаны и собраны под одной обложкой.

Верующие обращались к старцу с вопросами: как узнать волю Божию? Как научиться молиться? Как бороться с раздражительностью, злостью, горячностью? Вопросы, на первый взгляд, простые, но решать их очень слож-



но. Отец Иоаким отвечает подробно, приводя примеры из своей жизни, благочестивых прихожан, монахов, ссылается на Священное Писание и труды святых отцов. Но любой его ответ — это властный призыв к каждой душе искать, находить и исповедовать Божественную любовь, проповеданную в Евангелии. Только ради нее люди должны жить, молиться и уходить в монастырь. Тогда путь спасения станет ясен. Всякий истинный христианин, по слову отца Иоакима своим отношением к миру являет окружающим пример любви и служит им поддержкой и утешением.

### Лестница в небо

Пюхтицкая обитель и ее блаженная старица Екатерина: Жизнеописание. Воспоминания современников. Записки инокини Игнатии/Сост. монахиня Тихона (Проненко). Куремяэ: Пюхтицкий Успенский ставропигиальный женский монастырь, 2014. ISBN 978-9949-9515-3-6

Подвижница Православия блаженная монахиня



длинный, тяжелый и узкий путь духовного совершенствования от знавшей несколько языков выпускницы Бесстужевских курсов в Санкт-Петербурге, молодой ученой, изучавшей энтомологию, до юродивой Христа ради, прозорливой старицы, к которой стремились за утешением и наставлением и монашествующие, и мирские. Не случайным было отличавшее ее с детства стремление к уединению, к молчанию, смирение перед выпавшими на ее долю страданиями. Трудности личной жизни, работа сестрой милосердия во время Первой мировой войны, бегство из России после революции, мучительные болезни — всё это привело девицу Екатерину в число послушниц Пюхтицкой обители. Там она подвизалась около 50 лет — до самой смерти. Святость может прояв-

Екатерина (Малков-Па-

нина, 1889-1968) прошла

ляться по-разному. Нам трудно порой, увидев ее, осознать. Но у людей, лично знавших мать Екатерину, сомнений не было: с ними жила святая. В чем это сказывалось? Безусловно, не только и не столько в несколько странном ее поведении,

которое позднее перешло в подвиг юродства. Ходила она по обители и окрестным лесам порой босая, порой в тряпичных опорках, а то и в лаптях. Худая, легко одетая даже в сильный мороз, в белом апостольнике она незаметно появлялась рядом и говорила непонятные, сбивающие с толку слова Но чувствовалось, что ведомы ей иные тайны, те, что и перед живущими в монастырях бывают закрыты. Могла и рассердиться, накричать, однако светлые глаза улыбались и излучали только любовь и смирение.

Сколько людей услышали из ее уст пусть горькую, но правду о них самих, об их душах. Сколько людей спаслись благодаря ее влиянию и нашли свою дорогу к Богу. Недаром писала она духовной дочери: «Когда я отдала свой ум Господу, у меня сердце стало широким-широким...» Книга о матери Ека-

терине составлена монахиней Тихоной, которая, придя в Пюхтицкий монастырь, всей душой полюбила блаженную старицу и начала искать и прилежно собирать любые материалы о ней. В сборник включены воспоминания старшего брата блаженной, отрывки из личных



писем ее близких, здесь представлены редкие старинные фотографии. Книга состоит из трех частей: жизнеописания воспоминаний сестер и священнослужителей и рассказов паломниковмирян, которые записывала еще одна насельница обители инокиня Игнатия.

На монастырском кладбище, где блаженная Екатерина похоронена среди усопших сестер, ее могила пользуется особым почитанием. К ней идут с просьбами и мольбами а уходят с надеждой на быструю помощь и небесное заступничество.

#### Былое. Ее слово было «радость»

Мейендорф Мария Федоровна, баронесса. Воспоминания. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2014. ISBN 978-5-7533-0852-8

Что испытывает человек, видя свой разоренный дом, где прошли самые счастливые годы его жизни? Боль, чувство утраты, горечь, гнев?

Баронесса Мейендорф

# Новые книги

на родном пепелище встретила незнакомого монаха-священника. Он усадил ее рядом с собой на скамейку в запущенном фруктовом саду и долго говорил об окружающей их идиллии, о вечно благоухающей красоте Божиего мира. Она ехала домой со страхом, боялась не вынести вида разрушен ной до основания жизни, а уезжала с чувством умиротворения и умиления. И спустя много лет написала свои воспоминания без малейшего сожаления об утраченном богатстве, влиянии, светском блеске. После революции из барыни и аристократки она превратилась в лишенку, недобитую буржуйку, птичницу, доярку, нищую, порой бездомную. Более двадцати лет баронесса прожила в Советской России, потеряла самых дорогих своих близких, скиталась, жила по углам тяжело болела, сидела в тюрьме. Но нет в этой книге ни обиды на злую судьбу, ни малейшего ропота на высшую несправедливость. А есть пример удивительного мужества, смирения и чистого, по-христиански детского доверия к ведущей ее руке.

Баронессу Марию Федоровну все ее род-

ные и друзья называли тетя Маня. Простое имя выражало ту огромную любовь, которую испытывали они к этой удивительной женщине. Она не вышла замуж, и у нее не было своих детей, но всех, кто жил с ней рядом, она одаривала теплом, заботой, самоотверженной помощью в ущерб своему благополучию, здоровью, комфорту. У нее было восемь братьев и сестер, множество племянников и племянниц, кузенов, дальних родственников.

Мария Федоровна не просто ухаживала за больными, воспитывала и учила детей умерших родных, она спасала их жизни, рискуя своей, отдавала им всю себя, а потом расставалась с ними без малейшей надежды на встречу на этом свете. Ее боль была о каждом, кто страдал и нуждался, а таких всегда много было рядом. Спасенная ею, вшивая, ослабевшая от голода сирота пролепетала, что она словно очутилась в ином светлом и счастливом мире, о существовании которого девочка даже не догадывалась. Таков был мир души тети

Из России она эмигрировала в конце Второй мировой войны и жила сначала в Европе, а затем уехала в Америку к племяннику, где и начала трудиться над этой книгой. Воспоминания написаны очень ярко и свежо, прекрасным языком. Первыми читателями стали родственники Марии Федоровны, когда-то спасенные ею, и были потрясены тем мастерством, с которым ей удалось воспроизвести радостные и трагичные картины своей жизни.

Мария Мейендорф (1869–1962) прожила почти целый век. Ей, как и почти всем ее современникам, выпали на долю тяжелейшие испытания и беды. Она была одной из многих, чья жизнь попала под колесо истории. Но оно не раздавило и не искалечило баронессу. В ее дневнике лишь слова благодарности.

### Шаги к свободе

Иона (Займовский), игумен. Лоза истинная: Опыт преодоления зависимости. М.: Арефа, 2013. ISBN 978-5-91963-001-2

В Даниловом монастыре в Москве сравнительно недавно появился необычный образ: Христос, благословляя правой рукой, в левой держит виноградную лозу со спелыми гроздьями. Икона называется «Лоза



истинная» и напоминает о словах Христа: Я есмь истинная виноградная лоза, а Отец Мой — виноградарь. Всякую у Меня ветвь, не приносящую плода, Он отсекает, и всякую, приносящую плод, очищает, чтобы более принесла плода (Ин. 15, 1-2). Новый образ создан группой православных христиан, священников и мирян, движимых состраданием к страждущим от различных страстей и зависимостей, в том числе наркомании и алкоголизма. И тех, и других объединяет православный центр помощи «Метанойя», созданный при Даниловом монастыре. Духовным руководителем программ психологической и социальной реабилитации является игумен Иона (Займовский), насельник монастыря. Проблемой зависимости он занимается уже более десяти лет.

Вспомнив о словах Христа, Который Сам Себя называет виноградной лозой, игумен Иона дал

# Новые книги

название своей книге, рассказывающей о довольно известной, но мало распространенной в России программе «12 шагов».

Начиная рассказ с истории падения своего спившегося друга, почти разрушившего собственную семью, игумен Иона сразу ставит перед читателем сложные духовнонравственные вопросы. Можно ли спастись от напасти, от которой страдает около половины взрослого населения России, лишь

с помощью строгого соблюдения постов, причастия и молитв? Что такое химическая зависимость: грех или болезнь?

На примере девушки Кати, наркоманки, алкоголички, блудницы, которая достигла дна и погибала, но в последний момент, испугавшись самоуничтожения, пришла в храм, автор показывает путь многих зависимых, одиноких и озлобленных, ненавидимых близкими, неверующих, суеверучастия, любви. Не только этот путь, даже первый шаг — признаться самому себе в зависимости — бывает для павшего человека тяжел, почти неподъемен. Его ждет много соблазнов, провалов и падений. Но если надеяться на Божию помощь и поддержку новых друзей, которые на зывают себя анонимными алкоголиками, спасение возможно.

ных, но жаждущих веры,

Каждая глава книги сопровождается ком-

ментариями экспертов, епископов, священников, а также врачей-наркологов и психологов. Они высказывают свое мнение о важности программы, о ее действенности, рассуждают о безопасности ее методов в духовном плане. о том, насколько эта практика подходит православными христианам.

В конце книги есть список действующих в России реабилитационных и профилактических центров.

Юлия Нежная

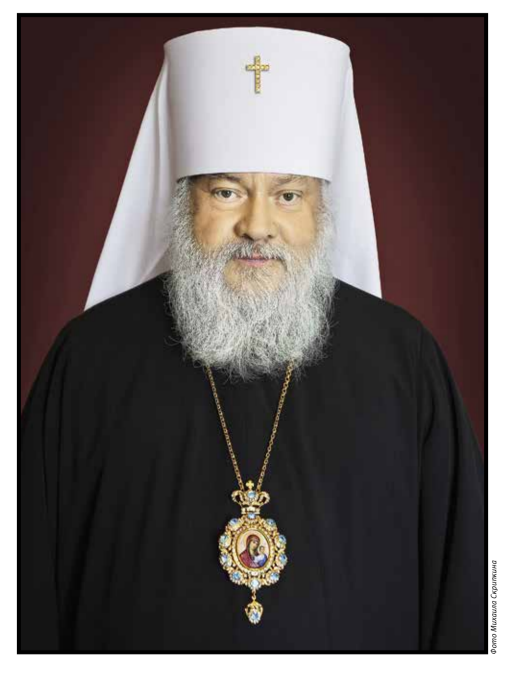


## Вечная память

7 марта 2015 года после тяжелой болезни на 65 году жизни отошел ко Господу глава Карельской митрополии, правящий архиерей Петрозаводской и Карельской епархии митрополит Петрозаводский и Карельский Мануил (Павлов).

Свое священническое служение на Карельской земле владыка Мануил начал в начале 1980-х годов. Это были далеко не спокойные для Церкви времена, когда жизнь приходов находилась под неусыпным наблюдением властей. До апреля 1982 года, в течение 20 месяцев, он был благочинным церквей Олонецкой епархии и настоятелем Крестовоздвиженского храма. Затем его вновь вызвали в Ленинград и назначили секретарем Ленинградского епархиального управления, секретарем митрополита Ленинградского и Новгородского и референтом филиала Отдела внешних церковных сношений. Здесь он нес послушание в течение почти четырех лет. Затем в течение полутора лет исполнял обязанности ректора Ленинградских семинарии и академии. Однако после тяжелой травмы, полученной в автокатастрофе, руководство духовными школами ему пришлось оставить.

По предложению митрополита Ленинградского и Новгородского Алексия архимандрит Мануил в 1987 году снова приехал в Петрозаводск. До его приезда в Карелии не было ни одного постоянного священника, здесь служили только приезжающие из Санкт-Петербурга семинаристы. Да и храмов было совсем не много. В годы лихолетья в Карелии, которую когда-то украшали более 600 прекрасных храмов и более тысячи часовен, действовали всего пять уцелевших церквей. Это были небольшие и в основном кладбищенские храмы, два из которых



Митрополит Петрозаводский и Карельский Мануил (Павлов)

26.10.1950-07.03.2015

находились в Петрозаводске. Не было и епархиального управления. Последним в Карелии служил владыка Венедикт (Пляскин). В 1949 году его перевели в Сибирь, а епархию присоединили к Ленинградской митрополии.

«Отличие Карелии состояло в том, — говорил в одном из своих интервью владыка Мануил, — что здесь мало было городов и в основном строились деревянные храмы. Ломать их было проще, да и сами они из-за ветхости в советское время приходили в негодность. Некоторые храмы вывезли на Кижи. Например, церковь Воскрешения Лазаря Муромского монастыря, поставленную еще отцом-основателем».

Возвращение владыки в Карелию в 1987 году совпало с благоприятным для Русской Православной Церкви временем. Шла подготовка к празднованию 1000-летия Крещения Руси. Началось духовное возрождение, стали открываться храмы. Людям нужно было слышать слово Божие, и должна была звучать православная проповедь. Владыка включился тогда в процесс духовного возрождения Карелии. Он полагал, что именно торжества по случаю 1000-летия Крещения Руси положили начало духовному возрождению народа, живущего в северном крае. Владыка стал чаще общаться с молодежью и выступать в трудовых коллективах. Впервые люди увидели священника вне стен храма и смогли задать ему вопросы.

Но восстановление полнокровной церковной жизни на Карельской земле началось только с возрождения самой епархии. В 1990 году в старинном Крестовоздвиженском соборе Петрозаводска 14 августа архимандрит Мануил был хиротонисан Святейшим Патриархом Алексием II во епископа Петрозаводского и Олонецкого. А спустя десять лет в Петрозаводске был Всечестные отцы, дорогие братья и сестры!

С чувством глубокой скорби воспринял известие о безвременной кончине Преосвященнейшего митрополита Мануила. Вся жизнь усопшего была исполнена горячего и искреннего желания достойно поработать Господеви. Являя преданность Церкви Христовой и верность своему призванию, без малого четверть века почивший владыка с усердием совершал архипастырское служение на Карельской земле. За эти годы усилиями митрополита Мануила преобразился не только внешний облик края, украсившегося многими православными храмами и монашескими обителями, но и, главное, изменился духовный настрой людей. Жителям Карелии, видевшим в нем ревностного служителя Божиего, владыка запомнился добрым, чутким и сострадательным архипастырем, со вниманием, терпением и истинно христианской любовью принимавшим каждого приходившего к нему человека.

В последние годы жизни Господь посетил почившего тяжким недугом, который тот старался переносить с кротостью, смирением и всецелым упованием на безграничную милость Божию.

Молюсь Владыке неба и земли, времена и лета во Своей власти положившему, да упокоит Он с миром душу верного Своего служителя в селениях праведных, иде же несть болезнь, ни печаль, ни воздыхания, но жизнь бесконечная. Вечная память новопреставленному владыке Мануилу.

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

освящен кафедральный собор во имя святого благоверного великого князя Александра Невского.

Владыка понес немало трудов для духовного процветания земли великих карельских святых, которых он глубоко почитал. Благодаря его усердию, трудам и молитвам Петрозаводская епархия постоянно развивалась. Под его духовной опекой были возрождены семь древних монастырей, восстановлены и построены сотни храмов и часовен. За эти годы фактически все священники в епархии, за исключением двух старейших, были поставлены владыкой Мануилом. В основном они все местные, но есть среди них и приехавшие из Санкт-Петербурга и из других городов России и Украины. По благословению Святейшего Патриарха владыка не раз рукополагал в священный сан насельников Валаамского монастыря.

Решением Священного Синода от 29 мая 2013 года архиепископ Петрозаводский и Карельский Мануил был назначен главой новообразованной Карельской митрополии, 11 июля в Спасо-Преображенском соборе Валаамского монастыря Святейшим Патриархом Кириллом возведен в сан митрополита.

Владыка удостоен многочисленных церковных и светских наград. В 2007 году за особые заслуги в возрождении и развитии Петрозаводской и Карельской епархии Русской Православной Церкви, большой личный вклад в восстановление и сооружение храмов на территории республики и активное содействие православному и духовно-нравственному воспитанию населения республики митрополиту Мануилу было присвоено звание «Почетный гражданин Республики Карелии».

За большой личный вклад в развитие государственно-конфессиональных отношений, укрепление гражданского мира и согласия неоднократно награждался государственными наградами Российской Федерации и Республики Карелии. Награжден орденом святого равноапостольного князя Владимира III степени, орденом Преподобного Сергия Радонежского II степени, орденом преподобного Серафима Саровского II степени, орденом Дружбы народов, орденом Почета, золотой медалью Российского фонда мира.

Преосвященный Мануил снискал уважение и любовь православных жителей Карелии. На людей он действовал не строгостью, а добрым, кротким словом. Он являл собой пример стойкости духа и верности своему призванию, снискал искреннюю любовь клира и паствы, уважение представителей светской власти и признание общественности. Православные жители Карелии знали митрополита Мануила как доброго, мудрого и отзывчивого пастыря, близко к сердцу принимавшего все их горести и скорби. Неустанно призывал владыка людей к жизни по заповедям Христа Спасителя, делам милосердия, миру и согласию, достойно свидетельствовал о всепобеждающей и преображающей силе Православия.

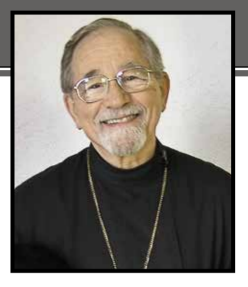
Ольга Сидловская, руководитель информационного отдела Петрозаводской и Карельской епархии







## Вечная память



Протопресвитер Фома Хопко 28.03.1939-18.03.2015

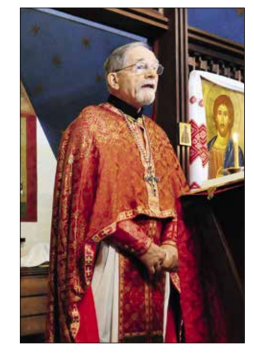
18 марта на 76-м году жизни преставился ко Господу протопресвитер Фома Хопко, один из самых известных в США христианских проповедников и педагогов, почетный декан Свято-Владимирской духовной семинарии.

Джон Хопко родился в 1939 году в Эндикотте, маленьком городке на севере штата Нью-Йорк. Его родители, Джон Дж. Хопко и Анна Запотоцкая, были карпато-русскими иммигрантами и воспитали своих детей — Фому и его двух сестер — в церковном духе. Родители жили очень скромно, но сам Фома получил прекрасное образование сначала в Фордемском университете (диплом бакалавра гуманитарных наук по изучению России), потом в Свято-Владимирской семинарии. Позже он получил диплом магистра философии в Университете Дьюкена в Питтсбурге, защитил докторскую диссертацию на богословском факультете Фордемского университета. В 1963 году Фома Хопко женился на Анне Шмеман, дочери знаменитого церковного деятеля прот. Александра Шмемана. Вскоре после этого его рукоположили во священника. Признавая заслуги отца Фомы в служении на приходах Православной Церкви в Америке, в 1970 году его возвели в сан протоиерея, а в 1995 году — протопресвитера.

Приходское служение отец Фома сочетал с преподаванием в Свято-Владимирской семинарии (с 1968 по 2002 год), которую возглавлял в 1992-2002 годы. Он преподавал догматическое богословие, которое изучил под руководством профессора Сергея Верховского. Хопко учился у многих выдающихся богословов русской эмиграции, но самое сильное влияние (богословское, пастырское и экклезиологическое) на него, безусловно, оказал отец Александр Шмеман. Именно он вдохновил отца Фому, вложил в него искреннее рвение к истинной жизни в Церкви через ее учение и ее Литургию. В отличие от своих учителей (Шмемана, отца Иоанна Мейендорфа, Николая Арсеньева, Софьи Куломзиной, Сергея Верховского и др.) Хопко был карпатороссом, родившимся в США. И даже несмотря на то, что во многом собственными усилиями стал авторитетным проповедником и пастырем, все равно чувствовал себя «некультурным крестьянином». Однако его происхождение, скромное и столь «американское», позволяло ему среди прочего говорить с такой искренностью и свежестью, доносить Евангелие Иисуса Христа до новых и очень разных слушателей.

Невозможно подсчитать количество тех, чью жизнь изменило свидетельство отца Фомы. Ищущие истины принимали Православие, православные глубже познавали жизнь Церкви. Слушая этого проповедника, нерелигиозные люди понимали, что такое «религия», они осознавали, что Церковь на самом деле не религия, а совершенно новая жизнь, устроение которой происходит в согласии с подлинным Путем, в истинной Правде, то есть в Самом Иисусе Христе. Встречаясь с отцом Фомой, протестанты и католики часто впервые осознавали, что православное христианство — это не просто экзотическая вера «ладана и колоколов», а из всех возможных — наиболее глубокое, напряженное и непосредственно опытное обращение ко Христу.

Христос и Его Крест воистину находились в центре всего, что олицетворял собой отец Фома, о чем он проповедовал, учил, писал, чем он жил. Христос и Его Крест: не «единственно правильный путь к написанию икон», не «отношения Церкви и государства», не «русскость» или «греческость», или даже «православие», которое тоже может быть идолом. Отец Фома гнушался всякой идеологии. Он был близок русским эмигрантским общинам в Америке, десятилетиями служил на приходах Православной Церкви в Америке, участвовал (против своего желания) в церковной политике, а также в экуменическом движении. Он прекрасно знал, что человек склонен превращать религию в идола и забывать о едином на потребу, искренне возмущался, когда видел, что люди растрачивают себя в склоках из-за церковного календаря или из-за возможности изображать на иконе Бога Отца, или из-за несогласия в вопросе о том, всегда ли



женщины в храме должны носить платки. И это же рвение подвигало его еще более энергично и радостно провозглашать слово о Кресте (1 Кор. 1, 18). И его проповеди, и лекции неизменно были наполнены ревностью о Боге и радостью, и эти качества особенно подчеркивал его особый дар красноречия.



Проповеди или уроки отца Фомы всегда вызывали у слушателей по крайней мере три реакции.

Во-первых, «меня смирили и очистили, подтолкнули к осознанию того, что я, выбрав приоритеты современного общества, попал на ложный путь». Отец Фома прекрасно знал современный мир во всем его разнообразии. Он много читал, часто путешествовал с лекциями, ездил на экуменические встречи. Он разговаривал с каждым, внимательно всех слушал и обращал свою проповедь и наставление непосредственно к тем, кто его слушал именно сейчас. Отец Фома не прятался от реальностей мира, но и не был ими обольщен. Его понимание мира во всей его красоте и трагическом падении питало его учение о Иисусе Христе и о том, от чего Он нас спасает.

Во-вторых, «мне было весело, я даже смеялся». Может, некоторых это шокирует, но отец Фома обладал невероятным чувством юмора, и он нередко им пользовался в проповедях и лекциях. Иногда это был нервный юмор, потому что этот человек, который так много, так красноречиво и порою так громко говорил, на самом деле был очень застенчивым. Но чаще всего его юмор рождался в умном и чрезвычайно проницательном человеке, который наблюдал мир таким, каков он есть, с точки зрения Божественного замысла о нем. Настоящий юмор укоренен в иронии, и нет большей иронии, чем ирония падшего мира, в который входит Царство Небесное. Юмор отца Фомы был средством понимания и выражения средоточия христианской жизни.

В-третьих, это было воодушевление. У отца Фомы был замечательный ораторский дар, всегда соединявшийся с напряжением, увлеченностью, широтой знаний и внутренней честностью, которые совершенно потрясали слушателей. Они понимали, что выбора нет: необходимо изменить свои взгляды, всю свою жизнь. Больше молиться. Чаще ходить в церковь. Исповедоваться. Привести в согласие свою жизнь, разделенную на религиозную и светскую. Искать одного Истинного Бога, известного по Писаниям, Бога, сотворившего мир Сыном Своим Иисусом Христом и Своим Святым Духом. Бога, дающего нам жизнь, дарующего Святую Церковь и ее таинственную реальность, Бога, постоянно зовущего нас к Себе.

Отец Фома оставил миру много публикаций. Вероятно, самой известной и самой читаемой из них стала серия из четырех книг с общим названием «Православная вера: начальное руководство к Православной Церкви» (The Orthodox Faith: An Elementary Handbook on the Orthodox Church). Эти книги, в первом издании разных цветов — синяя, оранжевая, зеленая и красная (и потому часто называвшиеся «Радужная серия»), служили введением к православной вере и жизни не только для неправославных, но и для людей церковных. Русский перевод называется «Основы Православия». Эту книгу начала распространять в России американская организация «Религиозные книги для России», и уже потом она была переиздана российскими издательствами и охватила широкую аудиторию в посткоммунистический период, когда катехизация стала важной и актуальной задачей.

Отец Фома написал и другие книги о вере, жизни, посте, о Церкви и обществе, о межхристианских отношениях, а также книги по таким спорным вопросам, как «Женщины и священство» (опубликована в 1983 году, дополнена в 1999-м) и «Христианская вера и однополое влечение» (опубликована в 2006 году, дополненная и исправленная версия должна вый-



Широкая церковная ученость отца Фомы соединялась с пастырской любовью и восприимчивостью, искренностью и честностью перед самим собой и другими. Эти редкие качества пронизывают его книги, литургические проповеди, публичные лекции и уроки в семинарии, встречи на экуменических мероприятиях, а в последнее время и более 400 программ, записанных для Ancient Faith Radio (Антиохийское православное

Отец Фома был любящим мужем матушки Анны Хопко, отцом четырех дочерей (Ульяны, Екатерины, Марии и Александры) и сына (протоиерея Джона), дедом шестнадцати внуков и прадедом трех правнуков.

Отпевание отца Фомы совершил Блаженнейший Архиепископ Вашингтонский, Митрополит всей Америки и Канады Тихон. Ему сослужили семь епископов и 60 священников Православной Церкви в Америке, Антиохийской и Греческой архиепископий. Отец Фома похоронен в Свято-Преображенском женском монастыре в Элвуд-Сити (штат Пенсильвания), рядом с которым он вместе с матушкой Анной жил в последние годы.

Петр Бутенев, профессор догматического богословия Свято-Владимирской семинарии



### Вечная память



монах Лазарь (Афанасьев)

20.03.1932-05.03.2015

5 марта 2015 года после продолжительной болезни на 83-м году жизни преставился ко Господу монах Лазарь — русский писатель, поэт, прозаик, литературовед.

7 марта, в субботу второй седмицы Великого поста, в монастыре Оптина пустынь после ранней заупокойной Литургии состоялось отпевание монаха Лазаря, которое возглавил скитоначальник игумен Тихон (Борисов). Оптинский постриженик монах Лазарь был погребен на монастырском кладбище рядом с могилами убиенных оптинских насельников иеромонаха Василия, иноков Ферапонта и Трофима, жития которых он написал.

Читателю хорошо известны биографические сочинения монаха Лазаря о Жуковском, Лермонтове, Иване Козлове, Батюшкове, Языкове, а также жизнеописания великих подвижников, как древних, так и прославленных в наше время: преподобных отцов Антония Великого, Нила Сорского, Серафима Саровского, оптинских старцев. Известен он и как духовный поэт. Многие его стихи положены на музыку. Профессор Московской духовной академии М.М. Дунаев в шестом томе своего фундаментального труда «Православие и русская литература», где творчеству монаха Лазаря посвящен специальный раздел, отметил, что его поэзия «подлинная и православная по духу».

\*\*\*

Судьбы поэтов никогда не были легкими, особенно в России. Виктор Афанасьев начал подбирать рифмы еще в детстве. Ему было девять лет, когда началась Великая Отечественная война, которая принесла ему тяжелые испытания, продолжившиеся и в послевоенные годы. Учиться не пришлось, надо было работать. Свой трудовой стаж писатель исчисляет с 1943 года, когда он стал работать помощником продавца в букинистическом магазине. Потом учился переплетному делу и в дальнейшем освоил немало разных профессий и побывал во многих отдаленных уголках России. Однако при этом он постоянно занимался самообразованием, много писал.

Стихи начал печатать с 1946 года. В отроческие годы Виктор Афанасьев вместе с другом детства Вадимом Кожиновым посещал литературную студию «Объединение юных московских поэтов» при газете «Пионерская правда». «Первые наши публикации были именно в "Пионерской правде" в 1946 году, — вспоминал он впоследствии. — Тогда, отроками, я и Вадим не без удовольствия видели свои стихи в "Пионерской правде" и слышали в "Пионерской зорьке" по радио, а она звучала каждое утро». В 1971 году Виктор Афанасьев принят в Союз писателей. Его учителями стали переводчик Сергей Шервинский и поэт Павел Ан-

В начале 1970-х годов молодой поэт почувствовал, что не может больше написать ни одной строчки. Источник иссяк. Всегда любивший русскую поэзию и хорошо знавший ее, Виктор Афанасьев серьезно занялся изучением жизни и творчества поэтов первой половины XIX века, засел в архивы и библиотеки. Начали появляться книги — документальные повествования. В серии «Жизнь замечательных людей» он издал жизнеописания Рылеева, Жуковского, Лермонтова.

книги об Иване Козлове, Батюшкове, Языкове, сборник литературных портретов «второстепенных» поэтов той же эпохи. Однако всё это явилось как бы подготовкой к творчеству иного рода. Биографии поэтов вдруг отошли в сторону, когда Господь вразумил Афанасьева взяться за жизнеописание преподобного Серафима, Саровского чудотворца. Это была первая полная биография великого святого («Дивный старец», 1993), вызвавшая поток читательских откликов. С этого времени и началась близкая душе православного писателя работа. Затем вышла «Жизнь святого Антония Великого», напечатанная Издательским отделом Московской Патриархии (1994). Оптиной пустынью были изданы «Житие оптинского старца Варсонофия» (1995) и «Житие священномученика архимандрита Исаакия» (1994). В ту же пору в журналах появлялись написанные Афанасьевым духовные очерки и жития святых. Целый ряд его работ был напечатан в «Журнале Московской Патриархии».

В московских издательствах вышли

До осени 1995 года Виктор Афанасьев не писал стихов, хотя и делал попытки. Но вдруг (именно так) появился целый цикл духовных стихотворений. Поэт был несколько смущен: надо ли продолжать? Есть ли на то воля Божия? И решил испросить благословения у близкого ему духовно оптинского иеромонаха и тогдашнего скитоначальника отца Михаила (Тимофеева; ныне иеросхимонах Серафим). Послал стихи с твердой решимостью в случае неодобрения не писать их более. Но одобрение было получено. Через год вышел первый сборник духовных стихотворений Виктора Афанасьева: «Лествица» (1996). Появились публикации стихов в журналах и альманахах. Затем вышел сборник духовных стихотворений и поэм «Зреет жатва» (1999).



В том же 1999 году Виктор Афанасьев принял монашеский постриг и наречен Лазарем в честь преподобного Лазаря Иконописца. Постригал его схиархимандрит Илий (Ноздрин) на московском подворье Оптиной пустыни в Ясеневе. С этого времени оптинская тема стала едва ли не главной в творчестве монаха Лазаря. Им написаны жития оптинских старцев (помимо Варсонофия и Исаакия) преподобных Моисея, Антония, Нектария, книги «Оптинские были» (2011), «Житница жизни» (2005), «Древо чудоточное» (2011). Он подготовил к изданию фундаментальный труд по истории Оптиной пустыни (в печати).

Как автор многочисленных просветительских очерков и статей монах Лазарь стоит у истоков православной журналистики в новой России. На протяжении четверти века он активно печатался в церковной периодике, а в начале 1990-х годов был даже главным редактором православного журнала «Глаголы жизни». Академическая наука также признала литературоведческие труды монаха Лазаря. Его статьи и очерки о Фете, Тютчеве, Хомякове, супругах Н.П. и И.В. Киреевских и др. печатались в различных научных изданиях. В энциклопедическом словаре «М.Ю. Лермонтов» (2014), приуроченном к 200-летию со дня рождения поэта, им написана

обширная вступительная статья «Парус одинокий» и около 150 энциклопедических статей и очерков о Лермонтове и его окружении.

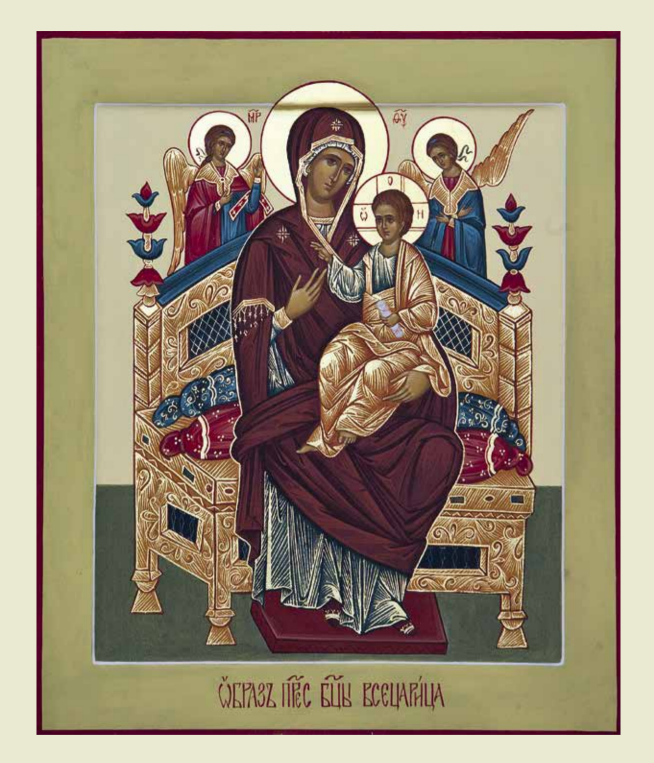
Хорошо знакомы читателям и книги монаха Лазаря для детей, самая известная из которых «Удивительные истории маленького Ежика», выдержавшая несчетное число переизданий. Среди последних его книг — «Утренняя песнь. Стихи. Приношение православному отрочеству» (2013) и «Ставка на сильных. Жизнь Петра Аркадьевича Столыпина. Документальное повествование» (2013). Ждет своего издателя книга о поэте К.Р. (великом князе Константине Романове).

Последние два года своей жизни монах Лазарь тяжко болел и был прикован к постели. Но не утратил твердости духа, ясности ума и неколебимой веры в Господа нашего Иисуса Христа. Когда-то святитель Филарет, митрополит Московский, узнав, что Иван Киреевский похоронен в Оптиной пустыни рядом со старцем Леонидом, изумился, какой великой чести он удостоился. С того времени монах Лазарь, нашедший свой последний приют среди дорогих ему могил, первый большой русский писатель, погребенный на братском кладбище великой обители.

> Владимир Воропаев, доктор филологических наук

Журнал Московской Патриархии/4●2015

86



Ακάμιτα πρεεττά εξά чηλοπεόρημα ράμη έλ ικώημη κεεμρήμα ηνεηθενιμα.

Утвержден Священным Синодом Русской Православной Церкви 25.12.2012. Журнал № 131

### Кондаки а, гласи й. Подобени: Взбранной воеводи:

### Korz ä

 $\Lambda$ ггля предстатель ся нёсе сшедя, рече всецёнць: радвисл!  $\hat{H}$  вговфианнымя гласомя воплощаема та зра, г $\hat{h}$ н, возопн кя ней таковаа:

Ράμθης, γλαβήσηο ηάωργω επερίκα:
ράμθης, ήεποληθης σηκαμήστελεκα εποστρέητα.
Ράμθης, ίδικω ποδόν επα κοπλοσής:
ράμθης, ίδικω περήμημω κα στεκτ ήδωκραβής.
Ράμθης, ιδικω ηθη κηθος πριάκωσα:
ράμθης, ωμπάκης πλόση ελόβ ής κάκωσα.
Ράμθης, οψηθ ηριος τήκημα γόρημα ελάβο:
ράμθης, ερμμά ωκηβήκωσα ηθημα κλάβο:
ράμθης, ερμμά ωκηβήκωσα ηθημα κλάβο:
ράμθης, εκτάμος κλίβης κα περάχε κλίβης.
Ράμθης, ής κα κεράχε κλίσος λοβή ηθλίβης.
Ράμθης, ρόκαμωσα επε απο μεσιτήμημα.
Ράμθης, ρόκαμωσα επε απο μεσιτήμημα.
Ράμθης, κερμμάς, ηραβίτη μάμα κλίσομάστιο ήεμπακομωσα.

#### Кондаки Б.

### ÏKOUZ K.

Ρά38mz нεдора38mt ваємый раз8mt τη μξα й ψεψη, возопі к ιλεκάψε Με: ιάκω ό τροκο в ή μα ή τα πα, κάκω εξην ε ώ шнα τω μτη, ι ή ά α ι ή ι ή ι η ε τα εριή και το ε τράχο με, 30 ε ώ ι τα κο ε α λα.

### Конда́ки г.

G ήλα κώшнα τω ως τη της της ζτροκοκή μες πλότι πριάτε Η εμβρενέμηως ποκαβά τα τελὸ τλάμκος χοτάψωνε κάτη της έμις μ ποώψωνε:  $\mathring{\mathbf{A}}$ λληλ $\mathring{\mathbf{S}}$ ια.

### Їкоги ї.

Προελάκτια μήκτω επά ἰκώτα πκολ, κεεμβήτια ἀμετιδεμαλ, εξτμὰ μπλικοπότηο ιἀκήτα πκοὶ, κτομπή, μάωκραπέτη κοπιόμωμα πε πρεμ τήμα τα κτροιο ἀτιπλέτη πομαέων, μα οζωποπάιστια πτετιν τημεκώλ:

Ράμβμελ, μιτ μεβαχομήματω εκιτα: ράμβμελ, πρειτερπικωμχα μο κομιά ποκικμο. Ράμβμελ, κα κολικβμεχα ή εκόρκεχα εβιμώμα κρανεκάμιε: 

### Кондаки Т.

Животт мірови дарва, в $\hat{\pi}$ ка міра вселись во оўтрову твою неискусомужнш, м $\hat{\tau}$ рь в $\hat{\tau}$ рных  $\hat{\tau}$ х показавх, вх мир $\hat{\tau}$  т $\hat{\tau}$ х восп $\hat{\tau}$ вати призв $\hat{a}$ :  $\hat{\Lambda}$ ллих $\hat{s}$ а.

### Їкоги Д.

Преславнам сод#мшасм  $\mathring{w}$  тев#, град# в#їй, нец#лен#ем#выва́ющым#  $\mathring{w}$  с#ым ік $\mathring{w}$ ны твоє $\mathring{w}$ : сег $\mathring{w}$  радн ц#львон $\mathring{w}$ сным с#р $\mathring{v}$ й врачева́н#й пр#емлюще, б#года́рс#венн $\mathring{w}$ ,  $\mathring{w}$  всец#н́це, воп#ем#ех

Ράμβιτα, τιάμος ε σόλο οξιτολάθωσε:
ράμβιτα, προχλάμο, πάρα πεμβπιωχα ωξιτβπάθωμα.
Ράμβιτα, πρηπητάθωμα ράκωσω ίδασω δικη πλάμεπεπα:
ράμβιτα, πομπαθωμα το όμρα ωξιτάσητημα ερανμή.
Ράμβιτα, λίκα τσό πρεθτωй ιδαραθημωπα έδαλάθωμα:
ράμβιτα, ω τριχόσημα οξααριτώ ω επέρτη μαροσάτα:
ράμβιτα, ίδιω τοσόθ ιδασαρίτη ω επέρτη μαροσάτα:
ράμβιτα, ίδιω τοσόθ πεηθυξίτημα εόμπα στημωχα ωπρασμάτα.
Ράμβιτα, σώκω τοσόθ πεηθυξίτημα εόμπα στημωχα ωπρασμάτα.
Ράμβιτα, τωστό, νελοσιτική πώμωτω μεηθελίτα.
ράμβιτα, τωστό, νελοσιτική πώμωτω με εξαμημα.
Ράμβιτα, πορόνειτική πρέπμε τε εί εώσων κατρίάρχωση:

ράμβμελ, наставнице πεв πολήвших ελ ιεράρχω εχ. Ράμβμελ, εςευρήμε, неμβιи нашж ελιομάτιю ής υπλώρμαχ.

### Кондаки Е.

Пречтый храми спсови познахоми та, фтроковице: ки тевев припадаеми, чтам, да наси соделаеши храмы вжтва, вопіющихи єму: Аллиявіа.

#### " Ікоги ё

Βήμαμα чήнη ἄττλεστιη нα ρδιδ πεοξω τοβμάεματο ρδιόω νελοεκιη, ή ιἄκω ελτιβ ραβδηκεάωμε πὰ ξμήηδ, ἄψε ή ρασόω τεπε нαρεκλά ξιὰ, ποπιμάματα πάτηταμη ποιλθαήπη πὰ, ελγοιλοεέμητη, της ελγοιλοεέμητη,

Ράμθης, εΐομα ποςτάβλεημα πρεβώшε ηξημα είλα:
ράμθης, γθαές μωμη με μπέρκωμη μεποληλωμα μέρα.
Ράμθης, χβαλθ ή ελάβθ ω ηξεα ελώшαμα .
ράμθης, ελίσομαρετίε ω βεμλή πριέμλωμα .
Ράμθης, ιάκω εξημα τλή βα εερμμάχα ποτρεβήλα ξεή:
ράμθης, ιάκω κόβητη μιάβολικτη ιάρέμα εοκρθωήλα ξεή.
Ράμθης, ιάκω κόβητη μιάβολικτη ιάρέμα εοκρθωήλα ξεή.
Ράμθης, ικώρξη μβμητή μεπολημα κα ηξηθήθη ελάμος.
Ράμθης, εκώρξη μβμητή είθ πριάτησε:
ράμθης, κάθωμητα γρέωμηκω κα βετέλιε μβράμησε.
Ράμθης, κάθωμητα γρέωμηκω κα βετέλιε μβράμησε.
Ράμθης, βρομέ πράβμη ω μεκθωέμιμ:
ράμθης, μήτε ωτρακμέτια ω βρακμώ ή ητε τροέμιμ.
Ράμθης, βετιρήμε, ητεμβίτη μάμα ελίτομάτιο με τροέμιμα.

### Кондаки б.

Проповедницы бетоглаго́лнвін, спісовы оўчніцы, предсташа тні, део, чвідню, єтда  $\overline{w}$  землін ки несні восходила єсні, да єдиными сердцеми й оўсты воспоюти беовн: Аллилвіа.

### **Їкога б.**

Возсії дивню блгодать  $\overline{w}$  ік $\overline{w}$ ны твоє  $\lambda$ , всецрице,  $\epsilon$ гда йноша, оўченьми сатанинскими  $\overline{w}$ мраченный, пред нею паде й недвижимь бысть: паче чажніж же  $\overline{w}$  оўзя мрачных свобожденный, со страхомя й радостію взываше тй сице:

### Кондаки 3.

Хота датн себе ви снидь вирными, хрте бие, биговолили есй  $\overline{w}$  ды воплотитись, да премлюще пречтое тило и кровь твою, познаюти та би совершеннаго: тили диващеся неизреченний премидрости сей зовеми: Аллилий.

### Ikora Z

Новое показа таннство йвлься знядитель, со оўчікй свершивый тайную свою ве́черю: мы же, моляще всеційцу оўдостонти нася вятвенных стыни, восписуемя єй сицевах:

Радвист, подательнице ненаго хлива: радвист, родительнице вичнаго живота. Ράμθικ, τάμε, χρτό πριωσφάθφας:
ράμθικ, μθωθ ή τικλο τα στομα τουεταβάθφας.
Ράμθικ, λαήμε βλατάλ, ήτπολης σπισεημαθήμας τάμης:
ράμθικ, λραγία κισώτις, βλατάλημε βελήκιλ τιώμη.
Ράμθικ, πέρττε, μα τίθη ενχαρίτι ογκαβθλή:
ράμθικ, πραπέβο, πρεμλαγάθφαλ μάλα πήψε τίθη.
Ράμθικ, μοιτόμημα πρημάτημηκωσα ωμετηθή ποιταβλάθμαλ:
ράμθικ, ρεβηήτελε σπισεημημα κα μτούμηκε δεβταβρίτα.
Ράμθικ, πρηβομάψαλ τα επέρτημα κα μτούμηκε σεβταβίτα.
Ράμθικ, ωγρακμάθψαλ μάχα τρούχα μίρολα ή κριποτίη.
Ράμθικ, βιεμβήμε, μεμβίτη μάμλ δλίτομάτι ήτμιλλοφαλ.

### Кондаки й.

Странное ржтво виджвше, житейское всакое  $\overline{w}$ ложше попеченіе, горф имжими сердца: на сіє во вышній нависа, во  $\tilde{\varepsilon}$ же привлещи тому вопіющым:  $\tilde{\mathbf{n}}$ ллилуїа.

#### " Ікося й.

Ηεωτηξιικώ κα η μάρφα όμετκη πρεκωκά», τυόκο η εωπήτα η ο κα βεννή πυότι εμτικ εξα κένιμ το τκορή κενήνιε τε η ποηβρή на τωπρέμιε δαεή τκοεή, τυμπαμία τη τεκά»:

Ράμβήτα, η η εκνικτήματο στα κνικτήκωσα:
ράμβήτα, η αμμίρηστο στοριμα μίρβ ι ακήκωσα.
Ράμβήτα, ι άκω τοκρβωήτα τω έρση μερχάκα:
ράμβήτα, ι άκω ι ειμπλήτα αμάμοκα ράηα.
Ράμβήτα, πλάττωρι, τσρβπω μβωέκηωα βαχηκλάμι:
ράμβήτα, ελέε, ί βακω στικέτηωα ο γλαμάλι.
Ράμβήτα, ο γσολέη ε κολίτα ο γλαμάλι.
Ράμβήτα, ω κλετιέτη κακχο ο γλημομή μχχ.
Ράμβήτα, η αμέτωσα ποραχέτη άμβ:
ράμβήτα, πρησθηίκωσα τω έρση χάλο.

Ράμβμελ, τάλημε κεεώκψατω κοεκβημα: ράμβμελ, πρακοελάκημαχ μεεβλημκημος επεέημε. Ράμβμελ, κεεμβήμε, μεμβια μάπα κλιομάτιο ήεμκλάθμαλ.

### Кондаки Д.

Βιάκοε βιπειπεὸ ἄιτλικοε μ νελοκτικοε οζημεμία κελήνιο μεποιπηθήματω προειώ κοπλοψέμια, ιλόκε: μελοβωτκάμωε θε ω ιέμ κέλιεμ πάμητ ελιογέιτια, ιο ιπράχομε μ πρέπεπομε ελιοχάριπκεμμω 30κέμε πμ: Αλληλία.

### Îkora I.

Ράμθικα, βαράβωχα γάμα πρήτησε τοχραμέμιε:
ράμθικα, δολάψηχα κο βαράβιο πρελοπέμιε.
Ράμθικα, μπτέμ μεμβγθοψηχα μτιμπλέμιε:
ράμθικα, δημαχα ττραμάλους βα μπτη.
Ράμθικα, βοττάμιε μα όμρα δολέβημη ποβέρπεμμωχα:
ράμθικα, δοττάμιε μα όμρα δολέβημη ποβέρπεμμωχα:
ράμθικα, δράμο ττράχομα τμέρτημωμα ωμερπήμωχα.
Ράμθικα, βημαρτικά το κάρτημωμα τε μαμάμια ττ μα μπαλάμια.
Ράμθικα, πρηβρτικά το μπαλά μπαλοττίο ραττικορέμιε:
ράμθικα, λόττι ωβθρεκά μωχα πανεεττέττε μιστικό τερπίτε.
Ράμθικα, ιάκω οξιοτοδλά επι πλάνθιμωμα ράμοττι ράμθικα, ιάκω τι μεμβί μι πλάνθιμωμα κρηλόμα μπαλί μωμα.
Ράμθικα, ιάκω τι μεμβί μι μεμβί μι μα καλάτι μι μιστικό με μπαλά μμα μπαλί μι μπαλά μμα μπαλί μι μπαλά μμα μπαλί μι μπαλί μπαλί μπαλί μι μπαλί μπαλί μι μπαλί μπαλί μι μπαλί μπ

### Кондаки Т.

Οπιτή χοτά 3ηπμήτελο ή επλέκωες τρέχονα γελοκένεικος ξετειτκό, εμήμε μα τά, ιάκω μόπμο μα ρθηό, ή κθημηθ τα εομέλακα μεωπαλήμθη, ετα εώμ εώετο γλετκά, μα κοιπέκαεμα ξωθ: Αλληλθία.

### Ĩĸocz i.

Gтина є̀сні дивами, отроковніце чтам, на всими  $\omega$  чтоти раджинами ви та во вселнісь віти,  $\omega$ чними развинами созданіми свой, да навывше всякім скве́рны, предлагаєми тій снцевами:

Радвисм, молчанім взысквощих собеседнице:

радвист, венче хранащихи девство.

Ράμβήτα, начало ѝ κομέμα μθχόκμας το ερωέμια:

радвист, хранилище вжтвеннаги шкровента.

Радвист, трческаги совита таннице:

ράμβήτα, επτέμια νελοκάκωκα κυμόκημμε.

Ράμβήτα, κερωή μο, Γώρμων οζνών κεπρητήθημα»:

радвист, обежжище, смиренными сердцами доствпное.

Pággica, भेनक, महिले भेनर्सम्यकः

ράμβμες, χερβκίνωκα η εεραφίνωκα λιτηκήπαν.

Ράμβμελ, ωξράμοκαннαλ, ιάκω πριάλα είμ ω άρχάς τλα ράμοκαμιε: ράμβμελ, οζιτέμεннαλ, ιάκω ρβμέ πκομ ωελβάς κοικρωαςο χρτά.

Ράμβήτα, βιεμβήμε, μεμβρη μάμια Επρομάτιο μεμπλάθιμα.

### Кондаки ап.

Πτέη τιμάμετα ραβόνησε τητό πρημοτήτη, κτεταλ μεκλυνήμη, κατητές τιμάμετα ρακή τκοή: κτό κο μόπετα μοττόμης κοτιτή κτα, ετώπε ήμα ίάκω μύρο ή βλιάμησε; τετώ ράμη κοπίεμα εμδί: Αλληλία.

### Їкоги йі.

Світя велій возсійвя во тьмій сітдішымя, посітті нася востокя свіше, сії й бітя твой,  $\mathfrak S$  діс: та содітлявя світцею на свіщниці, світтонюснымя чадимя ціковнымя наказветя приносітн ті сицеваль:

Радвист, заре оўмнагш слица: радвист, вместилище вжтвеннагш огна. Ράμθης, εκάπε, ιδικω ωμάκη επώχα τοπκάλα ξεή:
ράμθης, εκάμε, ιδικω πελό επεόκεκθο ωτηάλα ξεή.
Ράμθης, κότηωχα οξλωώκα προτεπωρένιε:
ράμθης, τράμηωχα τερμέμα ωβαρένιε.
Ράμθης, μετινήμε, ιβ λόρα εθεπεπεϊν ιβεομάμμας:
ράμθης, λθης, πθητεκομάμμας κα μρπεϊν επεάνωμηχες.
Ράμθης, λόλη ενεικάληνως ποραπάνωμας:
ράμθης, πόλη εν εκίπελεν οξεπραμάνωμιν.
Ράμθης, εφορες τθείπελεν οξεπραμάνωμιν.
Ράμθης, ωληρανέντως τόκατη προτεππελένιε:
ράμθης, επίλ εθμά οξωνικοίντης.
Ράμθης, επίλ εθμά οξωνικοίντης.

### Кондаки бі.

Κλιομάπь μάπη κοιχοπίκα, βακόηα κέπχαιω πομάπελь βακίπα Η ο κωή και μάνα μαροκά: Μώ κει, κλιομάπь πριήμωμει, η ε μίλω βακόηαι η ο Εμήηου κίτρου επείηιε ο γληθηίκωει, κοιπηίθενα κει: Αλληλία.

### JKOCZ KI

Поюще твое ржтво, бтомти, йкоже древле йль ва кумвальха стиовную скинію восптваше, такш мы нынт та, скинію йстинну, добродттельми прославлаємя, да слышиши ш встух сицевал:

 Ράμβήτα, πρεπροίτη μόμε εΐοзμάнный: ράμβήτα, μέτη τοιθμε, εΐομα ήзεράнный. Ράμβήτα, ετευρήμε, ηεμθηή ηάμα είγομάτιο ήτυπλάοψαα.

### Кондаки Гі.

 $\mathfrak{S}$  всецрице мін, рождшах всіхх сійхх сіййше слово, ныніш нее наше пріємши пікснопікнії,  $\mathfrak{W}$  всійх смертных боліх ни йсціх ни й б $\mathfrak{S}$ дущаг $\mathfrak{W}$  й всійх вопійщихх:  $\mathfrak{A}$ ллих $\mathfrak{S}$ іа.

Сей кондаки глаголется трижды. Й паки чтется їкоси али, й кондаки али.

#### Жітва.

😂 пречтам бтомти, всецрице! Оўслыши многобользненное воз\_ μωχάηιε нάшε πρεή чβλοπεόρηου ικώηου πεοέυ, ηξ υζηκλα άμωηεκαιω ви россію принесенною, призри на чади твойхи, неисцельными недвги страждвщихя, ко দেওঁ ওঁ চразв твоем в দেও চানা аданщихя! Тикоже птица крилома покрываети птенцы свой, таки й ты ημητής πρήτης жива τεψη, ποκρώй нάτε многоцилевными твойми шмофороми. Тамш, иджи надежда исчезаети, несвмижниою надеждою будн. Тамш, иджже лютых скшрби превозмогають, терπέμιεμα ή ωτλάδου ιδεήτα. Τάμω, ήμέπε μράκα ωνάληια κα μθωμ вселист, да возсійстя неизреченный світя бітва! Малодвішныт ογπέшη, нεμοψηθών ογκράπη, ώπες το νέμη μπλ τερμμάμε ογμαγιέμιε й προεκτιμέμιε μάρδη. Ηειιτλή κολάμω<del>α</del> λώμη πκολ, ω κεεμήπη\_ важ црице! Оўмя й рвки врачвющихя нася багослови, да послвжатя орваїеми всемощнаги врача хрта спса нашеги. Ми живий тн εθιμεй εχ нами молимем πρεή ικώνου πκοέυ, 🖒 κατιμε! Προεπρί ρβικ πεοή, μεπόληενηκη μετκρέμων η ερανεώ, ράμοεπε εκορεώμηχα, κα πενάλεχα οζιτικωένιε, μα νεμοιτεόρηθο πόλοψε εκόρο πολενήκωε, прославлжемя живоначальной й неразджльной трцв, фца й сна й επάτο αχα, δο βάκη βάκώβα. Απήης.