Когда мы все вместе собираемся на молитву, мы и составляем Церковь — по-гречески έκκλησία, то есть собрание. Нет собрания, когда люди не собираются, и в этом смысле нет церковной жизни, когда мы лишаем себя общей молитвы, когда мы уклоняемся от причастия Святых Христовых Таин. Ибо, принимая под видом хлеба и вина Тело и Кровь Спасителя, приобщаясь Его Божественной природе, мы обретаем благодать и силу для того, чтобы вместе идти по пути спасения. Каждый человек из опыта знает, что большинство дел невозможно совершить в одиночку, и каждый знает, что трудные дела нужно совершать вместе с другими. Но ведь самое трудное дело — это дело нашего спасения. Самое трудное дело – это освобождение себя от греха. Самое трудное дело — это жизнь по заповедям Божиим. И если человек говорит «я в храм не хожу, я дома молюсь», то он подвергает себя большой опасности. Потому что неизвестно, сможет ли он, оставаясь один на один с Богом, совершить все то, что призван совершать как христианин. Почему? Да потому что молитва наедине не такая сильная, как молитва соборная, общая молитва. Потому что в храме наши молитвы восполняют друг друга и каждая молитва подкрепляется молитвами десятков, сотен, а иногда тысяч людей. Я уже неоднократно говорил, что молитва в храме — это огненный духовный столп, который возносится ко Господу и достигает Его престола. Даже если мы не так уж сильно в храме молимся, все равно молитва в храме во много крат сильнее, чем молитва домашняя. Вот почему посещение храма есть непременное условие нашего спасения.

#### Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

Из проповеди Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла 10 марта 2024 года, в Неделю мясопустную, о Страшном Суде, после Божественной литургии в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве

### ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

# СОДЕРЖАНИЕ

апрель 04 [989] 2024

#### Официальная хроника

- 4 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 14 Наречение и хиротония архимандрита Владимира (Бирюкова), клирика Новосибирской епархии, во епископа Каинского и Барабинского
- 18 Определения Священного Синода
- 34 Финансово-хозяйственному управлению Русской Православной Церкви — 15 лет.

#### Богословие

40 Петр Малков
 Царство Небесное силою берется
 (Мф. 11, 12)
 Древнецерковные святоотеческие толкования

#### Миссия и катехизация

54 Архиепископ Петропавловский и Камчатский Феодор Православие на краю земли

#### Дата

61 Архимандрит Дамаскин (Орловский) Подвиг мучеников в следовании за Христом

#### Подвиг благочестия

- 73 Игумения Сергия (Ежикова)
  Я готов по капле отдать всю свою кровь за Христа моего...
  Жизнь и исповеднический подвиг архиепископа Даниила (Троицкого)
  К 90-летию преставления
- 82 Речь архимандрита Даниила (Троицкого), произнесенная им при наречении во епископа Болховского, викария Орловской епархии, в храме Патриаршего подворья 13 апреля ст. ст. 1921 года

#### Выставочный гид

85 *Елена Алексеева*Дни творения в работах иконописцев и художников

#### **Чтение**

88 Книги Издательства Московской Патриархии

#### Вечная память

92 Епископ Иринарх (Грезин)

#### РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ

**Павел, митрополит Крутицкий и Коломенский,** Патриарший наместник Московской митрополии (председатель совета)

Тихон, митрополит Симферопольский и Крымский,

председатель Патриаршего совета по культуре

Евгений, митрополит Екатеринбургский и Верхотурский,

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации

#### Пантелеимон, епископ Верейский,

председатель Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению

#### Николай, епископ Балашихинский

#### и Орехово-Зуевский,

главный редактор Издательства Московской Патриархии, главный редактор «Журнала Московской Патриархии»

#### Протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии

#### Владимир Легойда,

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ

**Протоиерей Петр Иванов,** ответственный редактор «Журнала Московской Патриархии»

#### Ежеквартальное приложение «ХРАМОЗДАТЕЛЬ»

**Никандр,** епископ Наро-Фоминский, викарий Святейшего Патриарха Московского и всея Руси

**Иерей Владислав Мишин,** исполняющий обязанности председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации

**Протоиерей Владимир Клюев,** ответственный секретарь приложения «Храмоздатель»

#### РЕДАКЦИЯ

Главный редактор епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай (С.В. Погребняк)

Ответственный редактор протоиерей Петр Иванов

Исполнительный редактор Елена Старикова

Ведущий редактор Ирина Щеглова

Редакторы Елена Алексеева, Алексей Реутский,

диакон Александр Черепенин

Фоторедактор Татьяна Поздеева

Корректоры Ольга Грецова, Любовь Федецкая

Верстка Яны Крутий

Препресс и цветокоррекция Александры Палавиной

**Распространение**: тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 22-28; эл. почта: info03@rop.ru

**Интернет:** www.jmp.ru; www.e-vestnik.ru; www.vk.com/evestnik;

www.ok.ru/zhurnalmos; www.elitsy.ru/communities/109421; t.me/JofMP

В номере использованы материалы пресс-службы

Патриарха Московского и всея Руси

**Фото:** иерей Игорь Палкин, Сергей Власов, Олег Варов, МИА «Россия сегодня», епархиальные пресс-службы, Flickr.com

На 1-й странице обложки:

**Адрес редакции:** 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 20, корп. 3; тел./факс: +7 (499) 246-01-65, эл. адрес: info03@rop.ru

**Отпечатано:** ООО «ИПК Парето-принт», 170016, Тверская область, Калининский район, Бурашевское сельское поселение, Торговопромышленная зона Боровлево-1, 3A

Подписной индекс в каталоге Почта России: ПП950

Подписка в редакции: тел. +7 (499) 246-48-79

Цена свободная. ISSN 0132-862X

Журнал Московской Патриархии издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013

Учредитель и издатель: Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви», 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 18/1, стр. 1

#### КАЖДОМУ ДАЕТСЯ

Действующий в Церкви Святой Дух преподает ее чадам дары благодати и укрепляет в самоотверженных трудах ради служения ближнему. И каждый находит здесь то, что близко его сердцу, что на пользу, а оттого и споро делается и приносит спасительный урожай. В этом неизменно убеждаемся мы, внимательно вчитываясь в хронику служения Предстоятеля Русской Православной Церкви. Она раскрывает пытливому взору поистине бескрайние горизонты неутомимой и плодотворной первосвятительской деятельности, охватывающей общецерковный и общегосударственный уровни: управление Московской митрополией, обращение к вопросам развития церковной жизни в разных регионах, вовлеченность в интенсивный межрелигиозный диалог. Многие стороны церковного управления для широкой общественности оказываются не очень известными, а между тем богаты замечательными достижениями. Об этом рассказывает наш материал, посвященный 15-летию Финансовохозяйственного управления Московской Патриархии. Интервью архиепископа Петропавловского и Камчатского Феодора повествует о том, как труды российских миссионеров прошлых веков в конце вселенной утвердили Святое Православие, духовно питающее нынешних жителей Камчатки, людей XXI века.

Продолжается Святая Четыредесятница — время сугубых трудов молитвы, покаяния и доброделания, когда от каждого требуется особое усердие. Об этом, опираясь на святоотеческое наследие в понимании Священного Писания, увлекательно пишет наш постоянный автор Петр Малков.

Для человека церковного, особенно в нашем Отечестве, невозможно движение в будущее без памятования о подвиге святых, а также о скорбях и молитвах подвижников благочестия XX века. В интервью архимандрита Дамаскина (Орловского) с трогательной глубиной повествуется о том, как этот выдающийся церковный историк посвятил жизнь изучению страданий новомучеников и исповедников Церкви Русской. А статья игумении Сергии (Ежиковой) раскрывает, для большинства читателей впервые, трагический и исполненный тяжких испытаний жизненный путь архиепископа Даниила (Троицкого), брата священномученика Илариона.

Столь разнообразное на первый взгляд содержание очередного номера журнала объединено одной мыслью — *блаженны исполняющие слово Божие* (ср. Лк. 11, 28). А возможность такая дается каждому.

# Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла







16 февраля 2024 года в Патриаршей резиденции в Чистом переулке состоялась рабочая встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с секретарем Патриарха Московского и всея Руси по Московской области протоиереем Дионисием Казанцевым и руководителем Юридической службы Московской митрополии, директором Фонда по восстановлению порушенных святынь Московской митрополии иереем Василием Лосевым.

16 февраля в Патриаршей резиденции в Чистом переулке состоялась рабочая встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с руководителем и главным редактором Издательства Московской Патриархии и «Журнала Московской Патриархии» епископом Балашихинским и Орехово-Зуевским Николаем. Обсуждались вопросы работы Издательства Московской Патриархии, издательской деятельности и книгораспростране-

ния в епархиях Русской Православной Церкви.

18 февраля, в Неделю 37-ю по Пятидесятнице, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Балашихинскую епархию Московской митрополии. В Троицком храме Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию и возглавил хиротонию архимандрита Ермогена (Корчукова) во епископа Туранского, викария Кызыльской епархии. По окончании Литургии Святейший Патриарх Кирилл напутствовал Преосвященного епископа Туранского Ермогена на служение и вручил ему архиерейский жезл. По традиции новорукоположенный епископ преподал верующим первое архипастырское благословение. Затем было совершено славление новомученикам и исповедникам подмосковным. Митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии,

приветствуя Святейшего Владыку, рассказал об отмечаемом дне памяти новомучеников и исповедников подмосковных, поблагодарил за посещение храма и преподнес Его Святейшеству букет белых роз. Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к верующим с Первосвятительским словом. В дар храму Святейший Владыка передал икону преподобных Сергия и Никона Радонежских.

20 февраля в Зале церковных соборов кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, являющегося главой Московской митрополии, состоялось первое общее собрание духовенства Московской митрополии. В заседании приняли участие: митрополит Ювеналий (Поярков), почетный участник собрания; митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской





митрополии; митрополит Воскресенский Григорий, управляющий делами Московской Патриархии; архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома, руководитель Административного секретариата Московской Патриархии; архиепископ Подольский и Люберецкий Аксий, секретарь Архиерейского совета Московской митрополии; епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский

Николай, главный редактор Издательства Московской Патриархии и «Журнала Московской Патриархии»; епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл, наместник Свято-Троицкой Сергиевой лавры, ректор Московской духовной академии; протоиерей Дионисий Казанцев, секретарь Святейшего Патриарха по Московской области; иерей Василий Лосев, руководитель Юри-

дической службы Московской митрополии; духовенство епархий Московской митрополии. Святейший Патриарх Кирилл приветствовал собравшихся и представил основной доклад. Затем с докладом выступил Патриарший наместник Московской митрополии митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, который рассказал о каноническом и юридическом устройстве Московской митрополии и кратко представил обзор ее деятельности за три года, прошедшие со времени образования на территории Московской области митрополии в составе Коломенской, Балашихинской, Одинцовской, Подольской и Сергиево-Посадской епархий (см. журнал № 4 Священного Синода Русской Православной Церкви от 13 апреля 2021 года). Далее в ходе заседания были представлены доклады председателя Межъепархиального отдела по координации духовно-просветительской, образовательной деятельности протоиерея Сергия Якимова и председателя Межъепархиального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами, правоохранительными органами и казачеством протоиерея Марка Ермолаева. Собранием был принят итоговый документ. В дар духовенству Московской митрополии Предстоятель Русской Церкви передал книги «Слово пастыря» и Патриаршие календари на 2024 год.

20 февраля в Патриарших покоях кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл принял председателя общественной организации «Молдавско-Российский деловой союз» Игоря Николаевича Додона по его просьбе. В ходе состоявшейся беседы обсуждались положение в Республике Молдова



и роль Православной Церкви Молдовы в укреплении духовно-нравственных начал в жизни общества, в поддержке культуры и национального суверенитета страны.

**22 февраля** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл принял митрополита Будапештского и Венгерского Илариона.

**22 февраля** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялось совещание по Программе строительства православных храмов в г. Москве.

**22 февраля** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом



монастыре в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с председателем Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации Вячеславом Викторовичем Володиным. Во вни-

мание к вкладу в развитие церковногосударственных отношений и в связи с 60-летием со дня рождения Святейший Патриарх Кирилл вручил В. В. Володину орден святого благоверного великого князя Александра Невского I степени.





23 февраля, в День защитника Отечества, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возложил венок к Могиле Неизвестного Солдата в Александровском саду у стен Московского Кремля. После возложения венка и минуты молчания прозвучал гимн России. Затем иерархи и духовенство пропели «Вечную память» «вождем и воинам, на поле брани за веру и Отечество жизнь свою положившим», после чего состоялось прохождение торжественным шагом роты по-

четного караула 154-го отдельного комендантского Преображенского полка. Святейший Патриарх Кирилл поздравил с Днем защитника Отечества воинов Вооруженных сил РФ, а затем обратился со словом к иерархам, духовенству и монашествующим.

**27 февраля** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась рабочая встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла

с заместителем мэра Москвы в Правительстве Москвы по вопросам жилищно-коммунального хозяйства и благоустройства П. П. Бирюковым, руководителем Департамента капитального ремонта г. Москвы А. А. Беляевым и исполнительным директором Фонда Храма Христа Спасителя И. О. Ковалевым.

28 февраля в зале Высшего Церковного Совета кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил работу очередного заседания Высшего Церковного Совета Русской Православной Церкви. Повестка дня заседания включала: доклад «Актуальные проблемы современной биоэтики: развитие биомедицины и высоких технологий (искусственный интеллект; генные вмешательства; трансплантология)», докладчик епископ Петергофский Силуан, содокладчик — член-корреспондент РАН Е. Б. Прохорчук; сообщение «О реализации полного пятилетнего плана обучения в духовных семинариях», докладчик — протоиерей Максим Козлов; рассмотрение проекта документа «Положение о Совете по взаимодействию Русской Православной Церкви с организациями высшего и среднего профессионального образования в сфере духовно-нравственного воспитания», докладчик — митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений; утверждение даты и темы Международных Рождественских образовательных чтений 2025 года; докладчик — митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений.

**28 февраля** в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы Святейший Патриарх

Московский и всея Руси Кирилл совершил отпевание председателя Верховного суда Российской Федерации Вячеслава Михайловича Лебедева. В. М. Лебедев скончался в Москве 24 февраля 2024 года на 81-м году жизни после тяжелой продолжительной болезни. Он занимал пост главы Верховного суда России с 1991 года, до этого был председателем Верховного суда РСФСР. Святейший Патриарх Кирилл в день кончины В. М. Лебедева выразил соболезнования родным, близким и коллегам покойного.

29 февраля в Гостином Дворе в Москве Президент Российской Федерации В. В. Путин обратился с Посланием к Федеральному Собранию. Мероприятие посетил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл. Из числа представителей Русской Православной Церкви на оглашении Послания также присутствовали: управляющий делами Московской Патриархии митрополит Воскресенский Григорий; председатель Отдела внешних церковных связей митрополит Волоколамский Антоний; председатель Патриаршего совета по культуре митрополит Симферопольский и Крымский Тихон; председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ, временно исполняющий обязанности руководителя Пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси В. Р. Легойда; член Общественной палаты РФ, председатель Фонда поддержки детей с тяжелыми заболеваниями «Круг добра» протоиерей Александр Ткаченко; член Наблюдательного совета Государственного фонда поддержки участников специальной военной операции «Защитники Отечества» инок Киприан (Бурков).

 марта, в день памяти священномученика Ермогена, Патриарха Московского и всея России, чудотворца,











в Патриаршем Успенском соборе Московского Кремля, где почивают мощи святителя Ермогена, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию. За богослужением состоялась хиротония архимандрита Митрофана (Еврокатова) во епископа Нефтекамского и Белебеевского (Башкортостанская митрополия). По окончании Литургии Святейший Патриарх Кирилл напутствовал Преосвященного епископа Нефтекамского Митрофана на служение и вручил

ему архиерейский жезл. По традиции новорукоположенный епископ преподал верующим первое архипастырское благословение. Святейший Патриарх Кирилл совершил славление и молитву у раки с мощами святителя Ермогена. Затем Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с Первосвятительским словом. В завершение Святейший Владыка во внимание к вкладу в сохранение духовного и исторического наследия России вручил руководителю Службы коменданта Московского Кремля Фе-

деральной службы охраны РФ — коменданту Московского Кремля генерал-майору С. Н. Удовенко орден святого благоверного князя Даниила Московского III степени.

2 марта Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Всемирный фестиваль молодежи (ВФМ-2024), проходящий с 1 по 7 марта на федеральной территории «Сириус» в Краснодарском крае. Среди мероприятий, организованных в рамках фестиваля, — просветительский марафон «Знание. Первые». На площадке просветительского марафона в зале пленарных заседаний университета «Сириус» состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с участниками фестиваля из разных стран мира и регионов России. Мероприятие началось с демонстрации видеофильма о служении Предстоятеля Русской Православной Церкви. Затем Святейший Патриарх Кирилл обратился со словом к участникам Всемирного фестиваля молодежи. Далее Предстоятель Русской Церкви ответил на вопросы собравшихся.

10 марта, в Неделю мясопустную, о Страшном Суде, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. За богослужением состоялась хиротония архимандрита Павла (Кривоногова) во епископа Троицкого и Южноуральского. Новорукоположенный иерарх стал правящим архиереем Троицкой епархии (Челябинская митрополия). За Литургией Святейший Владыка рукоположил в сан иеромонаха иеродиакона Филарета (Зубова),



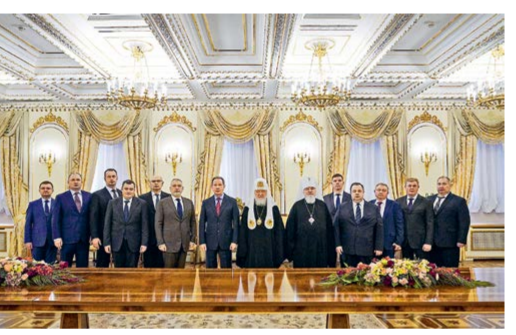
старшего преподавателя и методиста кафедры библеистики Московской духовной академии. По окончании Литургии Святейший Патриарх Кирилл напутствовал епископа Троицкого и Южноуральского Павла на служение и вручил ему архиерейский жезл. По традиции новорукоположенный епископ преподал верующим свое первое архипастырское благословение. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом.

10 марта, по окончании Литургии в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве, в Патриарших покоях соборного храма состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с губернатором Челябинской области Алексеем Леонидовичем Текслером и главой Челябинской митрополии митрополитом Челябинским и Миасским Алексием.



13 марта в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре в Москве состоялась рабочая встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, главы Всемирного русского народного собора, с заместителями главы ВРНС — управляющим делами Московской Патриархии митрополитом Воскресенским Григорием, ректором Российского православного университета свя-

того Иоанна Богослова А. В. Щипковым и председателем Попечительского совета Фонда святителя Василия Великого, учредителем общества «Царьград» К. В. Малофеевым. В ходе встречи обсуждался широкий круг тем, связанных с деятельностью Всемирного русского народного собора, в том числе вопросы проведения предстоящего съезда ВРНС.





14 марта в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с делегацией исламских лидеров во главе с руководителем Духовного собрания мусульман России муфтием Москвы Альбиром Кргановым.

**14 марта** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась

церемония подписания Соглашения о сотрудничестве между Русской Православной Церковью и Федеральной службой войск национальной гвардии Российской Федерации (Росгвардией). Соглашение подписали Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и директор Федеральной службы войск национальной гвардии РФ — главнокомандующий войсками национальной гвардии РФ генерал армии Виктор Васильевич Золотов.

**15 марта**, в первый день выборов Президента Российской Федерации, в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл принял участие в голосовании.

15 марта в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла со Святейшим Патриархом Сербским Порфирием. Святейший Патриарх Порфирий прибыл в Москву для участия в отпевании и погребении представителя Патриарха Сербского при Патриархе Московском и всея Руси, настоятеля храма апостолов Петра и Павла у Яузских ворот (подворье Сербской Православной Церкви) епископа Моравичского Антония, который отошел ко Господу 11 марта 2024 года. В ходе братского общения двух Предстоятелей в духе любви и взаимопонимания был обсужден широкий круг вопросов межцерковного взаимодействия и совместного свидетельства о Святом Православии, а также нынешнего положения в православном мире. В память о встрече Святейший Патриарх Кирилл подарил Святейшему Патриарху Сербскому Порфирию две панагии и крест, сопровождавшим архиереям — панагии, руководителю кабинета Патриарха Сербского протоиерею Джордже Стойсавлевичу — наперсный крест, а остальным членам делегации — памятные подарки.

**16 марта**, в день памяти Всех преподобных отцов, в подвиге просиявших (переходящее празднование

в субботу сырной седмицы), в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и Святейший Патриарх Сербский Порфирий возглавили Божественную литургию и отпевание новопреставленного епископа Моравичского Антония, викария Патриарха Сербского, представителя Патриарха Сербского при Патриархе Московском и всея Руси, настоятеля храма апостолов Петра и Павла у Яузских ворот г. Москвы (подворья Сербской Православной Церкви). Епископ Моравичский Антоний преставился ко Господу 11 марта 2024 года на 54-м году жизни после тяжелой продолжительной болезни. По окончании Литургии Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и Святейший Патриарх Сербский Порфирий совершили отпевание новопреставленного архипастыря. Чинопоследование отпевания совершалось на церковнославянском и сербском языках. По традиции Святейший Патриарх Кирилл огласил и вложил в руки усопшего грамоту с разрешительной молитвой.

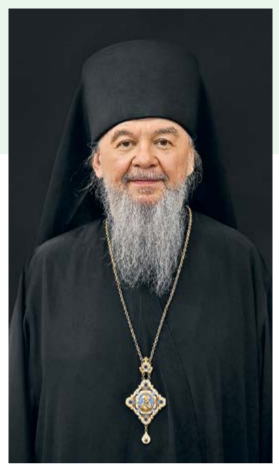
17 марта, в Неделю сыропустную, воспоминание Адамова изгнания (Прощеное воскресенье), день памяти благоверного великого князя Даниила Московского (1303), Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в Троицком соборе Данилова ставропигиального мужского монастыря г. Москвы. Епископ Солнечногорский Алексий, наместник Данилова монастыря, приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству список чудотворной иконы Божией Матери «Троеручица», чтимый подлинник которой пребывает в Троицком соборе Данилова монастыря. Святейший Патриарх Кирилл обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. В благодарность за труды на благо Церкви Святейший Владыка вручил епископу Алексию памятные крест и панагию.

17 марта вечером, в Неделю сыропустную, воспоминание Адамова изгнания (Прощеное воскресенье), Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл молился за вечерней и возглавил чин прощения в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. После отпуста вечерни Предстоятель Русской Православной Церкви произнес проповедь. Святейший Патриарх Кирилл прочитал молитвы на начало Великого поста, а затем испросил прощения у клира и верующего народа.









### Наречение и хиротония архимандрита Владимира (Бирюкова), клирика Новосибирской епархии, во епископа Каинского и Барабинского

14 февраля 2024 года в Тронном зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве по окончании всенощного бдения Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Владимира (Бирюкова), клирика Новосибирской епархии, во епископа Каинского и Барабинского. Чин наречения состоялся в соответствии с определениями Священного Синода от 27 декабря 2023 года (журналы № 125–128). Избранный к архиерейскому служению архимандрит Владимир (Бирюков) обратился к Святейшему Патриарху Кириллу и сослужившим Его Святейшеству архипастырям со ставленническим словом.

15 февраля 2024 года, в праздник Сретения Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл за Литургией в Храме Христа Спасителя возглавил хиротонию архимандрита Владимира (Бирюкова) во епископа Каинского и Барабинского. По окончании Литургии Предстоятель Русской Церкви напутствовал епископа Владимира на служение.

#### Слово архимандрита Владимира (Бирюкова) при наречении во епископа Каинского и Барабинского

Ваше Святейшество! Преосвященнейшие Владыки!

Послушание Святейшему Патриарху и Священному Синоду призвало меня прийти с волнением души и смятением сердца в ваше архипастырское собрание для наречения во епископа Каинского и Барабинского. Смиренно предстою в Вашем кругу достойных преемников апостолов Христовых. Будучи благословляем к этому высочайшему служению и исповедуя перед Вами свою немощь, привожу себе на память слова Господа Иисуса Христа, обращенные к апостолу Павлу: сила бо Моя в немощи совершается (2 Кор. 12, 9).

С трепетом и осознанием своего недостоинства взираю на ответствен-

ное и пока неведомое для меня архипастырское служение. Пусть внешне слава епископского звания и велика, но тяжесть его непроста, ибо оно сопряжено с душевными скорбями и переживаниями, непрестанными трудами и огромной ответственностью перед Пастыреначальником за души вверяемой паствы.

Сегодня я с любовью вспоминаю и сердечно благодарю всех, живых и усопших воспитывавших меня, вразумлявших, наставлявших меня в вере Христовой. В первую очередь моих родителей, Антонину и протоиерея Валентина (впоследствии принявшего постриг с именем Иосиф), которые с младенчества привели меня в церковь и наставляли христианской жизни. Старших братьев моих, игумена Петра и протоиерея Владимира, которые первыми пошли по пути служения Церкви Христовой.

Помяну блаженной памяти почившего митрополита Гедеона (Докукина), который меня, молодого семинариста, рукоположил в священный сан и направил в город Бердск возрождать приходскую жизнь, где Богу содействующу довелось прослужил более тридцати лет.

С особой теплотой и благодарностью вспоминаю несколько лет служения с исповедником архимандритом Макарием (Реморовым), претерпевшим лишения и ссылки в годы гонения на Церковь и сохранившим великую любовь и веру Господу Богу. Отец Макарий стал для меня примером благоговения к святыне и любви к богослужению.

Со словами искренней благодарности обращаюсь к Высокопреосвященнейшему Тихону, ныне митрополиту Владимирскому и Суздальскому. Управляя на протяжении более двух





десятилетий Новосибирской епархией, наставлял меня и щедро делился своим богатым опытом устроения церковной жизни.

Слова благодарности обращаю к Высокопреосвященнейшему Никодиму, митрополиту Новосибирскому и Бердскому, который усмотрел в моем недостоинстве кандидата на

епископское служение на Каинскую кафедру.

Теперь со смирением предстою здесь перед вами, Ваше Святейшество, Преосвященнейшие Владыки, и, подобно пророку Ионе, который пытался бежать от исполнения веления Божия, но смирился, с трепетом преклоняюсь пред десницей

Господа Вседержителя. Осознавая свои немощи, доверяю себя всеблагому промыслу Божию. Верю, что Христос, призвавший меня на эту высочайшую степень служения, подаст и благодать Духа Всесвятого, «немощная врачующую и оскудевающая восполняющую».

Ваше Святейшество, досточтимые Владыки, сердечно прошу ваших святых молитв обо мне недостойном в день хиротонии, чтобы мне, восприняв благодатный дар архиерейства, отложив самолюбие и сомнения, поступать достойно звания архиерея, душеспасительно для паствы и во славу Церкви Христовой.

#### Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Владимиру, епископу Каинскому и Барабинскому

Преосвященный епископ Владимир! Днесь за Божественной литургией, возложением рук архипастырей Церкви Христовой и по молитвам верующих, на тебя снизошел Дух Утешитель, сопричислив тебя преемникам апостолов, бывших очевидцами и служителями Слова (Лк. 1, 2).

Послушание, к которому призвал тебя Господь, настолько трудно и ответственно, что никакими ограниченными человеческими силами невозможно его понести. Но благодать, ниспосланная тебе ныне в епископской хиротонии, немощная врачующая и оскудевающая восполняющая, будет укреплять тебя в предстоящем непростом делании. В соответствии с древней церковной традицией выслушай со вниманием Первосвятительское слово назидания, дабы не преткнуться тебе на полном опасностей и трудностей архипастырском пути.

Вслед за апостолом Павлом, писавшим своему верному ученику Тимофею, обращаю и я к тебе



настоятельный призыв: не неради о пребывающем в тебе даровании (1 Тим. 4, 14), но возгревай сей дар Божий, который в тебе (2 Тим. 1, 6), ибо, как предупреждает святитель Иоанн Златоуст, получивший епископство, сколько на высшую взошел он степень, столько же строжайший даст и отчет (Толкование на Мф. 18, 21). Чем выше поднимаемся в церковном служении, тем более строгий будет с нас отчет, и не только после смерти, но и при нашей жизни. Очень многие говорят: что же такое, стараюсь-стараюсь, а как-то ко мне не очень хорошо относятся и духовенство, и верующие. Чаще всего в таких случаях говорящий возлагает всю вину на тех и на других, однако забывает возложить ответственность на самого себя. Но для того чтобы быть успешным пастырем своей паствы, нужно в первую очередь научиться видеть свои прегрешения.

В словах Златоуста звучит тема личной ответственности архипастыря и сугубой требовательности в первую

очередь к самому себе. Сей важный принцип духовной жизни: строгости к себе и великодушия, терпеливости по отношению к другим — должен лежать в основе твоих епископских деяний. Еще раз повторю, и запомнить надо эти слова: строгость к себе и великодушие и терпение к другим. Святитель Феофан Затворник и вовсе замечает, что если архиерей истинно строг по Богу, то не может не быть вместе с тем и благим (Письмо 997). Строгость к себе порождает любовь к другим, это взаимозависимые величины и взаимозависимые силы. Действительно, если мы стараемся следовать за Христом и жить по Его заповедям, то должны иметь внимательное и доброе отношение к окружающим — очевидная истина!

Почти четверть века ты с усердием нес пастырские труды в Новосибирской митрополии: строил храмы в Бердске, был настоятелем и благочинным, занимался воспитанием молодежи, прилагал усилия для просвещения взрослых и детей Евангельским светом, навещал больных и обездоленных. Накопленный опыт, понимание местных особенностей и знание проблем изнутри, несомненно, поможет тебе и в предстоящих архипастырских трудах.

Старайся быть в единомыслии с Преосвященным митрополитом Никодимом, который сегодня участвовал в твоей архиерейской хиротонии и с которым тебе предстоит немало потрудиться на Новосибирской земле к вящей славе Божией.

Перед тобой открывается широкое поле для деятельности: тебе надлежит заботиться и о созидании крепких христианских общин, и о многом другом. Милостью Божией многое уже удалось сделать твоим предшественникам на этом поприще, однако необходимо еще немало потрудиться для созидания новых и возрождения порушенных в прошлом святынь, а наипаче для приобщения людей ко Христу.

Не оставляй без заботы и подрастающее поколение, ведь в современном мире, наполненном множеством соблазнов и искушений, молодым людям совсем непросто найти правильные духовно-нравственные ориентиры и следовать им. Если мы сможем привить юношеству любовь к Отечеству и духовным традициям русского народа, воспитать в нем стремление устроять свою жизнь в соответствии с евангельскими идеалами и ценностями, то наша страна, несмотря на нападки всех враждебных сил, будет процветать и развиваться дальше и, больше скажу, становиться еще более непобедимой.

Не менее важной обязанностью архиерея является духовное просвещение народа Божия. Поверь моему опыту, большое значение в этом деле имеет ревность в совершении богослужений и активные проповеднические труды — старайся в этом быть примером для своих клириков. Ведь если архипастырь не благовествует или благовествует скучно, не-

понятно, неубедительно, то почему же другие должны стараться? Поэтому архипастырь в ответе не только за себя, но и за весь свой клир — за то, как они служат, как они молятся и как они проповедуют. И не только в этом епископ должен быть примером, но и во всем многообразии церковных послушаний, дабы, проповедуя другим, самому не остаться недостойным (1 Кор. 9, 27). Помни предостережение апостола Павла: епископ должен быть непорочен, как Божий домостроитель, чтобы он был силен и наставлять в здравом учении и противящихся обличать (Тит. 1, 7–9). Нельзя обличать противящихся, если сам слаб и уязвим, потому что противящийся тотчас осудит тебя самого. Вот такова зависимость, очень тесная, того, как мы живем, что мы делаем, как мы говорим, и нашей способности убеждать других и наставлять их ко благу.

Проповедуя же слово и увещевая со всяким долготерпением и назида-

нием (2 Тим. 4, 2), помни, что цель увещания есть любовь от чистого сердца и доброй совести и нелицемерной веры (1 Тим. 1, 5). А как стяжать любовь, если не через дела любви? В самом деле, нельзя же просто говорить «люблю»; это медь звенящая, кимвал бряцающий (см. 1 Кор. 13, 1). Любовь познается в делах. Это хорошо знают люди, которые живут в браке: если он или она говорит, что любит, а ничего не делает, то любовь очень быстро улетучивается. Любовь всегда выражается в делах. Конечно, это полезно помнить не только архипастырям, но и пастырям, да и всем нашим благочестивым мирянам. А как стяжать любовь, если не через дела любви? Поэтому особое внимание уделяй развитию того, что мы теперь называем социальным служением, а на самом деле — доброделания; сам посещай больницы, тюрьмы, интернаты и дома милосердия, помогай нуждающимся, ободряй скорбящих, находи слова поддержки и сочувствия.

Совершая высокое и очень ответственное архипастырское делание, среди многих административных попечений находи время — обязательно находи время! — для личной молитвы, потому что, по выражению святителя Григория Паламы, совершающие ее сподобляются величайших Божественных заступлений, которые дают им силу удобно все поднимать и переносить (О молитве и чистоте сердца).

Итак, прими жезл сей как видимое свидетельство епископской власти и ответственности за врученный тебе жребий пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею (Деян. 20, 28), и от полноты дарований, полученных ныне через рукоположение, преподай архипастырское благословение народу Божию. Аминь.





## Определения Священного Синода

12 марта 2024 года в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялось очередное заседание Священного Синода Русской Православной Церкви.

#### ЖУРНАЛ № 2

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о состоявшихся Первосвятительских визитах в епархии Русской Православной Церкви.

#### Справка:

Со времени предыдущего заседания Священного Синода Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил следующие епархии Русской Православной Церкви:

- •27 января Санкт-Петербургскую;
- •18 февраля Балашихинскую.
- 27 января 2024 года, в день 80-й годовщины полного освобождения Ленинграда от фашистской блокады

в годы Великой Отечественной войны, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Санкт-Петербург, где вместе с председателем Совета Федерации Федерального Собрания Российской Федерации В. И. Матвиенко принял участие в возложении венков и цветов к монументу «Мать-Родина» на Пискаревском мемориальном кладбище.

Была возглашена «Вечная память» почившим в годы блокады.

В церемонии также участвовали: митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий и другие архиереи Санкт-Петербургской митрополии; полномочный представитель Президента Российской Федерации в Северо-Западном федеральном окру-

ге А. В. Гуцан; губернатор Санкт-Петербурга А. Д. Беглов; директор Службы внешней разведки Российской Федерации, председатель Российского исторического общества С. Е. Нарышкин; председатель Совета Санкт-Петербургской общественной организации ветеранов (пенсионеров, инвалидов) войны, труда, Вооруженных сил и правоохранительных органов В. Т. Волобуев; председатель правления Санкт-Петербургской общественной организации «Жители блокадного Ленинграда» Е. С. Тихомирова; почетные граждане Санкт-Петербурга.

18 февраля, в Неделю 37-ю по Пятидесятнице, Предстоятель Русской Православной Церкви посетил Балашихинскую епархию, где в Свято-Троицком храме г. Реутова совершил Божественную литургию и возглавил хиротонию архимандрита Ермогена (Корчукова) во епископа Туранского, викария Кызыльской епархии.

Его Святейшеству сослужили: митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии; митрополит Воскресенский Григорий, управляющий делами Московской Патриархии; архиепископ Корейский Феофан, временно управляющий Кызыльской епархией; архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома, руководитель Административного секретариата Московской Патриархии; архиепископ Подольский и Люберецкий Аксий; епископ Серпуховской Роман, наместник Высоцкого ставропигиального монастыря; епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай; епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл.

На богослужении присутствовали: министр образования Республики Тыва Е. В. Хардикова; председатель Московской областной думы И.Ю. Брынцалов; глава городского округа Реутов Московской области Ф. А. Науменко.

#### постановили:

- 1. Сообщение принять к сведению.
- 2. Благодарить Предстоятеля Русской Православной Церкви за труды и принесенную радость молитвенного общения архипастырям, пастырям, монашествующим и мирянам Санкт-Петербургской и Балашихинской епархий.

#### ЖУРНАЛ № 3

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, председателя XXXII Международных Рождественских образовательных чтений, об итогах Чтений и XII Парламентских встреч.

#### Справка:

С 24 по 27 января 2024 года в Москве прошли XXXII Международные Рождественские образовательные

чтения на тему «Православие и отечественная культура: потери и приобретения минувшего, образ будущего».

Чтения открылись 24 января Божественной литургией, которую совершил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в сослужении сонма архиереев и духовенства.

Торжественное заседание Чтений состоялось в этот же день в Государственном Кремлевском дворце под председательством Его Святейшества, который выступил с основным докладом. Было оглашено приветствие Президента России Владимира Владимировича Путина. Также свои приветствия в адрес Чтений направили Председатель Правительства Российской Федерации Михаил Владимирович Мишустин, главы Палат Федерального Собрания Российской Федерации Валентина Ивановна Матвиенко и Вячеслав Викторович Володин, мэр Москвы Сергей Семенович Собянин, главы ряда федеральных министерств. В торжественном заседании приняли участие более 5500 человек.

За время Рождественских чтений состоялись 184 мероприятия, распределенные по 18 направлениям. В мероприятиях форума приняли участие очно и благодаря трансляциям представители епархий на территории России, а также 31 страны ближнего и дальнего зарубежья.

23 января в Совете Федерации Федерального Собрания Российской Федерации прошли XII Рождественские Парламентские встречи. Пленарное заседание Парламентских встреч возглавили Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и Председатель Совета Федерации Валентина Ивановна Матвиенко. В рамках XII Парламентских встреч были организованы три круглых стола: «Традиционные российские духовно-нравственные ценности в образовательном пространстве как средство достижения национального суверенитета», «Просветительство как механизм формирования духовно-нравственных оснований развития личности в современных условиях» и «Роль России в мировом гуманитарном пространстве. Сохранение и продвижение культурного и духовного наследия».

При поддержке Совета Федерации во всех регионах России, а также в ряде епархий за рубежом с сентября по декабрь 2023 года прошел региональный этап Чтений.

#### постановили:

- 1. Принять к сведению Итоговый документ XXXII Международных Рождественских образовательных чтений.
- 2. Благодарить Организационный комитет за понесенные труды по подготовке и проведению XXXII Международных Рождественских образовательных чтений.
  - 3. Провести:

- XXXIII Международные Рождественские образовательные чтения в период с 26 по 30 января 2025 года на тему «80-летие Великой Победы: память и духовный опыт поколений»;
  - XIII Парламентские встречи 29 января 2025 года.

#### ЖУРНАЛ № 4

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** об изменении состава Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви.

#### Справка:

В соответствии со статьей 4 главы VII Устава Русской Православной Церкви «Состав Межсоборного присутствия пересматривается Священным Синодом по представлению Патриарха Московского и всея Руси каждые четыре года». Действующий состав был утвержден Священным Синодом в заседании от 15 октября 2018 года (журнал № 80).

#### постановили:

- 1. Утвердить обновленный состав Межсоборного присутствия.
- 2. Утвердить состав Президиума Межсоборного присутствия и распределение членов Присутствия по комиссиям
- 3. Утвердить кандидатуры секретаря Межсоборного присутствия, председателей и секретарей комиссий Присутствия.
- 4. Ввиду практической невозможности в настоящее время для архиереев, клириков, монашествующих и мирян, проживающих на территории Украины, принимать участие в трудах Межсоборного присутствия, пересмотр и восполнение состава в соответствующей части осуществить по возобновлении возможности беспрепятственной работы его членов, проживающих на Украине, в связи с чем до изменения обстоятельств не привлекать таковых к участию в работе комиссий.

#### ЖУРНАЛ № 5

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Минского и Заславского Вениамина, Патриаршего экзарха всея Беларуси, о состоявшемся заседании Синода Белорусского экзархата.

#### Справка:

Согласно статье 8 главы XIII Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Экзархата представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Белорусского экзархата от 27 февраля 2024 года (№ 1–17).

#### ЖУРНАЛ № 6

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о журналах Синода Патриаршего экзархата Западной Европы, представленных на утверждение Преосвященным митрополитом Корсунским и Западноевропейским Нестором, Патриаршим экзархом Западной Европы.

#### Справка:

Согласно статье 8 главы XIII Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Экзархата представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Патриаршего экзархата Западной Европы от 12 февраля 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 7

## **ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о ситуации в Запорожской епархии. **Справка:**

К Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу неоднократно поступали обращения священнослужителей, монашествующих и мирян приходов и обителей Запорожской епархии, находящихся на территориях Веселовского, Каменско-Днепровского, Мелитопольского и Михайловского районов, а также городов Мелитополь и Энергодар Запорожской области с просьбами урегулировать церковную ситуацию на этих территориях.

В упомянутых обращениях сообщается, что Преосвященный митрополит Запорожский и Мелитопольский Лука, пользуясь неизменным уважением духовенства и мирян и стремясь в пределах возможного дистанционно сохранять связь с приходами и обителями, находящимися на перечисленных выше территориях, тем не менее отделен от этих территорий линией фронта, что уже длительное время лишает его возможности посещать их с архипастырскими визитами, совершать здесь хиротонии, освящать храмы, выдавать подписанные им антиминсы, а также напрямую выдавать Святое Миро.

Кроме того, невозможна регистрация приходов и обителей в качестве юридических лиц в соответствии с действующим законодательством.

Прецедентом разрешения ситуации, подобной изложенной в обращениях клириков и монашествующих, является указ № 362 от 7/20 ноября 1920 года святителя Тихона, Патриарха Московского, Священного Синода и Высшего Церковного Совета. Согласно пункту 7 этого указа епархиальный совет или духовенство и миряне епархии, лишенной архие-

рея вследствие передвижения линии фронта или изменения государственной границы, обращаются к ближайшему или наиболее доступному по удобству сообщения епархиальному архиерею. Таковой вступает в управление данной епархией сам или командирует для управления этой епархией своего викария.

#### постановили:

В связи с фактической длительной отделенностью линией фронта Преосвященного митрополита Запорожского и Мелитопольского Луки от приходов и обителей, находящихся на территориях Веселовского, Каменско-Днепровского, Мелитопольского и Михайловского районов, а также городов Мелитополь и Энергодар Запорожской области, что препятствует нормальному ходу церковной жизни на упомянутой территории;

с учетом необходимости правового урегулирования положения упомянутых приходов и обителей, в том числе их регистрации в качестве юридических лиц;

в связи с отсутствием возможности для беспрепятственного урегулирования этой ситуации Синодом Украинской Православной Церкви;

имея в виду обращения, поступавшие от священнослужителей, монашествующих и мирян:

- 1. Поручить временное управление приходами и обителями на территориях Веселовского, Каменско-Днепровского, Мелитопольского и Михайловского районов, а также городов Мелитополь и Энергодар Запорожской области Преосвященному, управляющему Бердянской епархией.
- 2. С целью их государственной регистрации в качестве религиозных организаций приписать упомянутые приходы и обители к Бердянской епархии.
- 3. За богослужениями в упомянутых приходах и обителях возносить имя Преосвященного, управляющего Бердянской епархией, вслед за именами Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла и Преосвященного митрополита Запорожского и Мелитопольского Луки.
- 4. При изменении внешней ситуации вернуться к вопросу о порядке управления упомянутыми приходами и обителями, а также их правового положения.
- 5. Считать яко не бывшими, до дополнительного рассмотрения дела, прещения или административно-дисциплинарные меры в адрес священнослужителей, если таковые имели место или воспоследуют в связи с подписанием обращений к Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси или организацией подписания таковых обращений.

#### ЖУРНАЛ № 8

#### СЛУШАЛИ:

Предложение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о включении в состав постоянных членов Священного Синода Русской Православной Церкви по должности председателя Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата.

#### постановили:

Учитывая расширение сферы ответственности и возросшую роль Финансово-хозяйственного управления в осуществлении многообразной управленческой, проектной, строительной, хозяйственной деятельности в общецерковном масштабе, ввести в состав постоянных членов Священного Синода Русской Православной Церкви по должности председателя Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата — с последующим утверждением этого решения на очередном Архиерейском Соборе.

#### ЖУРНАЛ № 9

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о необходимости иметь еще одного викарного епископа.

#### постановили:

- 1. Викарием Святейшего Патриарха Московского и всея Руси с титулом Раменский быть архимандриту Алексию (Турикову), секретарю Патриарха Московского и всея Руси.
- 2. Место наречения и хиротонии архимандрита Алексия (Турикова) во епископа оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 10

#### СЛУШАЛИ:

Прошение Преосвященного митрополита Пермского и Кунгурского Мефодия о почислении его на покой в связи с достижением 75-летия.

#### Справка:

Согласно пункту 26 главы XVI Устава Русской Православной Церкви: «По достижении 75-летнего возраста архиерей подает на имя Патриарха Московского и всея Руси прошение об уходе на покой. Вопрос о времени удовлетворения такого прошения решается Священным Синодом».

#### постановили:

Благословить Преосвященному митрополиту Пермскому и Кунгурскому Мефодию продолжить управление Пермской епархией.

#### ЖУРНАЛ № 11

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о положении дел в Биробиджанской епархии.

#### постановили:

- 1. Освободить Преосвященного архиепископа Биробиджанского и Кульдурского Ефрема от управления Биробиджанской епархией.
- 2. Местом пребывания Преосвященному архиепископу Ефрему определить Иверский мужской монастырь г. Ленинск-Кузнецкого под надзором Преосвященного митрополита Кемеровского и Прокопьевского Аристарха.
- 3. Преосвященным Биробиджанским и Кульдурским быть Преосвященному епископу Бронницкому Луке с освобождением его от управления Бердянской епархией и выражением благодарности за понесенные труды.
- 4. Преосвященным Бердянским и Приморским быть Преосвященному епископу Алатырскому и Порецкому Феодору с освобождением его от управления Алатырской епархией и выражением благодарности за понесенные труды.
- 5. Временное управление Алатырской епархией поручить Преосвященному митрополиту Чебоксарскому и Чувашскому Савватию.

#### ЖУРНАЛ № 12

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о положении дел в Минусинской и в Выборгской епархиях.

#### Справка:

В связи с поступившими обвинениями в адрес епископа Игнатия (Пунина) в грубых нарушениях Устава Русской 
Православной Церкви при управлении Выборгской епархией и при освобождении от ее управления Святейший 
Патриарх Московский и всея Руси Кирилл на основании 
пункта 2 статьи 33 Положения о церковном суде Русской Православной Церкви передал дело о совершении церковных правонарушений епископом Игнатием 
на рассмотрение Высшего Общецерковного Суда Русской 
Православной Церкви. В связи с нахождением под церковным судом на основании пункта «у» статьи 7 главы IV 
Устава Русской Православной Церкви указом Святейшего Патриарха Кирилла епископ Игнатий освобожден от 
управления Минусинской епархией.

#### постановили:

- 1. Утвердить решение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла об освобождении от управления Минусинской епархией епископа Игнатия (Пунина).
- 2. Почислить епископа Игнатия (Пунина) на покой с пребыванием на территории Нижегородской епархии в месте по усмотрению Преосвященного митрополита Нижегородского и Арзамасского Георгия и под его надзором.

#### ЖУРНАЛ № 13

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Минусинской епархии (Красноярская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Минусинским и Курагинским избрать иеромонаха Серафима (Пасанаева), клирика Йошкар-Олинской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии иеромонаха Серафима (Пасанаева) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 14

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Кудымкарской епархии (Пермская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Кудымкарским и Верещагинским избрать игумена Петра (Зобова), клирика Шуйской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Петра (Зобова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 15

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Колпашевской епархии (Томская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Колпашевским и Стрежевским быть архимандриту Филарету (Тихонову), ранее избранному Преосвященным Бакинским и Азербайджанским.
- 2. Место наречения и хиротонии архимандрита Филарета (Тихонова) во епископа оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 16

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Минского и Заславского Вениамина, Патриаршего экзарха всея Беларуси, о назначении ему викария.

#### Справка:

Согласно Уставу Русской Православной Церкви «епархиальные и викарные архиереи Экзархата избираются и назначаются Священным Синодом по представлению Синода Экзархата» (статья 12 главы XIII).

Синод Белорусского экзархата в заседании от 27 февраля 2024 года (журнал № 17) постановил ходатайствовать перед Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом и Священным Синодом Русской Православной Церкви об избрании игумена Авксентия (Абра-

жея), клирика Туровской епархии, викарием Патриаршего экзарха всея Беларуси с титулом «Несвижский» и рукоположении его во епископа.

#### постановили:

- 1. Преосвященным Несвижским, викарием Патриаршего экзарха всея Беларуси, избрать игумена Авксентия (Абражея), клирика Туровской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Авксентия (Абражея) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 17

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Преосвященного митрополита Кишиневского и всея Молдовы Владимира о необходимости архиепископу Кагульскому и Комратскому Анатолию иметь викарного епископа.

#### Справка:

В связи с рапортом архиепископа Кагульского и Комратского Анатолия о необходимости иметь викарного епископа митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир от лица Синода Православной Церкви Молдовы обратился к Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу и Священному Синоду Русской Православной Церкви с просьбой рассмотреть кандидатуру клирика Кишиневской епархии архимандрита Николая (Рошки) ко избранию во епископа Чадыр-Лунгского, викария Кагульско-Комратской епархии. Архипастыри Православной Церкви Молдовы всецело поддержали кандидатуру и засвидетельствовали о соответствии архимандрита Николая всем необходимым требованиям к кандидату для рукоположения во епископский сан.

#### постановили:

- 1. Преосвященным Чадыр-Лунгским, викарием Кагульской епархии, избрать архимандрита Николая (Рошку), клирика Кишиневской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии архимандрита Николая (Рошки) во епископа оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 18

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Преосвященного митрополита Кишиневского и всея Молдовы Владимира о необходимости архиепископу Единецкому и Бричанскому Никодиму иметь викарного епископа.

#### Справка:

В связи с рапортом архиепископа Единецкого и Бричанского Никодима о необходимости иметь викарного

епископа митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир от лица Синода Православной Церкви Молдовы обратился к Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу и Священному Синоду Русской Православной Церкви с просьбой рассмотреть кандидатуру клирика Единецкой епархии архимандрита Патрокла (Поромбака) ко избранию во епископа Дондюшенского, викария Единецкой епархии. Архипастыри Православной Церкви Молдовы всецело поддержали кандидатуру и засвидетельствовали о соответствии архимандрита Патрокла всем необходимым требованиям к кандидату для рукоположения во епископский сан.

#### постановили:

- 1. Преосвященным Дондюшенским, викарием Единецкой епархии, избрать архимандрита Патрокла (Поромбака), клирика Единецкой епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии архимандрита Патрокла (Поромбака) во епископа оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 19

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о назначении исполняющего обязанности председателя Синодального отдела по тюремному служению.

#### постановили:

Назначить на должность исполняющего обязанности председателя Синодального отдела по тюремному служению иерея Кирилла Марковского, клирика Московской епархии.

#### ЖУРНАЛ № 20

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** об утверждении ряда соборов святых и о внесении изменений в таковые.

#### Справка:

В заседании от 16 мая 2023 года (журнал № 31) Священный Синод определил: «О дальнейшем дополнении поименных списков местных соборов святых, а также об утверждении новых списков иметь суждение по мере подготовки таковых Синодальной комиссией по канонизации святых во взаимодействии с Управлением делами Московской Патриархии и соответствующими епархиями, с представлением результатов работы Священному Синоду».

#### постановили:

- 1. По предложению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла утвердить поименный список Собора всех святых, в земле Московской просиявших, согласно приложению к настоящему журналу.
- 2. В связи с рапортами Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии

по канонизации святых, на основании обращений местных Преосвященных:

- а) утвердить поименный список Собора святых Крымской митрополии (память 15/28 декабря) согласно приложению к настоящему журналу;
- б) утвердить поименный список Собора новомучеников и исповедников Крымской митрополии (память 19 ноября / 2 декабря) согласно приложению к настоящему журналу;
- в) включить в поименный список Собора святых Новосибирской митрополии имя святой блаженной Домны Томской.

#### ЖУРНАЛ № 21

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, относительно ходатайства архиепископа Одинцовского и Красногорского Фомы о включении имени мирянки Надежды Васильевны Семеновой в Собор новомучеников и исповедников Церкви Русской.

#### Справка:

Архиерейский Юбилейный Собор 2000 года определил: «В послесоборное время поименное включение в состав уже прославленного Собора новомучеников и исповедников Российских совершать по благословению Святейшего Патриарха и Священного Синода, на основании предварительных исследований, проведенных Синодальной комиссией по канонизации святых» (пункт 14 Деяния о Соборном прославлении Новомучеников и исповедников Российских).

Архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома ходатайствует о включении в Собор новомучеников и исповедников Церкви Русской имени мирянки Надежды Васильевны Семеновой.

Надежда Васильевна Семенова родилась 8 сентября 1865 года в городе Воскресенске (ныне город Истра) Звенигородского уезда Московской губернии. Крещена в младенчестве в Вознесенском храме города Воскресенска. Впоследствии Надежда была прихожанкой, а затем с 1928 года старостой этого храма. Обучение Надежда проходила в расположенном рядом с упомянутым храмом училище.

С приходом советской власти ее представители начали борьбу с верующими Воскресенска, добиваясь закрытия Вознесенского храма. В 1922 году властями из храма были изъяты богослужебные сосуды, серебряные части Евангелий, четыре креста и другая церковная утварь.

10 мая 1934 года в храм явилась назначенная местными властями комиссия с целью признать храм аварийным и непригодным для дальнейшего использования без произведения капитального ремонта. После осмотра комиссия потребовала в течение месяца снести купол храма и построить плоскую кровлю, снять колокола и разобрать верхний ярус колокольни. Члены приходского церковного совета пытались оспорить решение комиссии, обращаясь в различные инстанции вплоть до Президиума ВЦИКа. Основную ответственность за обращение взяли на себя Милица Кувшинова и Евдокия Кузьминова, Надежда Семенова (спустя некоторые время Милица и Евдокия были арестованы и расстреляны; ныне прославлены в лике святых мучениц).

14 февраля 1937 года молодой комсомолец Павел Щапов написал донос в Истринский районный отдел НКВД, заявив, что в доме, где он живет как квартирант, хозяйка дома Надежда Васильевна Семенова держит связь со священниками и агитирует за религию, а впоследствии на допросе добавил, что Надежда якобы критически отзывалась о деятельности советских властей. После тайного расследования и опроса других людей 21 августа 1937 года Надежда Васильевна была арестована и заключена в Таганскую тюрьму в Москве. 11 ноября 1937 года тройка УНКВД по Московской области приговорила ее к восьми годам заключения в исправительно-трудовом лагере. 16 декабря она прибыла этапом в Тайшетлаг Иркутской области. В возрасте семидесяти двух лет Надежда Васильевна скончалась 8 мая 1938 года в 6-м лагпункте Тайшетлага и была погребена на Акулынетском кладбище в Тайшетском районе.

#### постановили:

- 1. Включить имя мирянки Надежды Васильевны Семеновой в поименный список Собора новомучеников и исповедников Церкви Русской.
- 2. Память святой совершать в день ее кончины 25 апреля / 8 мая.
- 3. Честные останки святой Надежды, исповедницы, в случае их обретения, считать святыми мощами и воздавать им достодолжное почитание.
- 4. Писать новопрославленной святой икону для поклонения, согласно определению VII Вселенского Собора.
- 5. Внести имя святой Надежды, исповедницы, в поименный список Собора всех святых, в земле Московской просиявших.

#### ЖУРНАЛ № 22

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, относительно ходатайства митрополита Вологодского и Кирилловского Саввы о канонизации в лике местночтимых святых братии Синозерского монастыря иеромонахов Сергия и Авраамия, схимонаха Ефрема и послушника Василия.

#### Справка:

Согласно пункту «ф» статьи 25 главы V Устава Русской Православной Церкви: «В обязанности Священного Синода входит канонизация местночтимых святых».

В соответствии с определением Священного Синода от 15 июля 2016 года (журнал № 66): «Правом ходатайствовать о прославлении подвижника благочестия к местному почитанию обладают: в митрополиях — архиерейские советы митрополий».

Архиерейский совет Вологодской митрополии обратился с ходатайством к Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу о канонизации в лике местночтимых святых братии Синозерского монастыря иеромонахов Сергия и Авраамия, схимонаха Ефрема и послушника Василия.

Иеромонахи Сергий и Авраамий, схимонах Ефрем и послушник Василий были насельниками Синозерского монастыря, основанного преподобномучеником Евфросином Синозерским в 1594 году на берегу Синичьего озера в западной части Устюженского уезда Новгородской губернии (ныне Троице-Благовещенская Евфросино-Синоезерская пустынь — мужской монастырь Череповецкой епархии).

В 1612 году множество людей спасалось от польского разбоя в пустыни преподобномученика Евфросина. 19 марта преподобный Евфросин предсказал, что поляки идут в пустынь, и советовал всем бежать, но сам старец не уходил, поскольку, как он говорил, «Христа ради пришел умереть в святое место это».

Решившие последовать примеру своего аввы и до конца оставшиеся верными Богу и Его Святому промышлению другие насельники обители, среди которых были иеромонахи Сергий и Авраамий, схимонах Ефрем, послушник Василий, разделили с преподобномучеником Евфросином его участь и были мученически убиты 20 марта 1612 года. Преподобномученик Евфросин был прославлен во святых в 1912 году. Его ученики, разделившие с ним мученический подвиг, почитаются наравне с ним в Вологодской епархии.

Места погребения иеромонахов Сергия и Аврамия, схимонаха Ефрема и послушника Василия неизвестны.

#### постановили:

- 1. Причислить к лику святых для местного почитания иеромонахов Сергия и Авраамия, схимонаха Ефрема и послушника Василия.
- 2. Память преподобномучеников Сергия, Авраамия, Ефрема и Василия совершать 20 марта / 2 апреля.

- 3. Честные останки преподобномучеников Сергия, Авраамия, Ефрема и Василия, в случае их обретения, считать святыми мощами и воздавать им достодолжное почитание.
- 4. Писать новопрославленным святым иконы для поклонения, согласно определению VII Вселенского Собора.
- 5. Включить имена преподобномучеников Сергия, Авраамия, Ефрема и Василия в поименный список Собора Вологодских святых.

#### ЖУРНАЛ № 23

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента, председателя Издательского совета Русской Православной Церкви, о представлении на утверждение Священного Синода новой редакции акафиста Пресвятой Богородице в честь Ее иконы, именуемой «Целительница».

#### постановили:

Одобрить для употребления за богослужением и в домашней молитве предложенный текст акафиста Пресвятой Богородице в честь Ее иконы, именуемой «Целительница».

#### ЖУРНАЛ № 24

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Крутицкого и Коломенского Павла, председателя Церковно-общественного совета при Патриархе Московском и всея Руси по увековечению памяти новомучеников и исповедников Церкви Русской, об изменении состава организационного комитета празднования 100-летия со дня кончины святителя Тихона, Патриарха Московского, в связи с приближением юбилейного года.

#### Справка:

Организационный комитет празднования 100-летия со дня кончины святителя Тихона, Патриарха Московского, был учрежден Священным Синодом в заседании от 24 марта 2022 года (журнал № 21).

В связи с приближением юбилейного года возникла потребность в увеличении состава организационного комитета. Свое согласие быть почетным председателем организационного комитета выразил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

#### постановили:

Утвердить следующий состав организационного комитета празднования 100-летия со дня кончины святителя Тихона, Патриарха Московского:

1) Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл — почетный председатель;

- 2) Д. Н. Чернышенко, заместитель председателя Правительства Российской Федерации, — сопредседатель (по согласованию):
- 3) митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии, — сопредседатель.
  - От Русской Православной Церкви:
- 4) митрополит Воскресенский Григорий, управляющий делами Московской Патриархии;
- 5) митрополит Волоколамский Антоний, председатель Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата;
  - 6) митрополит Ярославский и Ростовский Вадим;
- 7) митрополит Каширский Феогност, председатель Синодального отдела по монастырям и монашеству;
- 8) митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений, председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации;
- 9) митрополит Тверской и Кашинский Амвросий, председатель Синодальной богослужебной комиссии, председатель Церковно-общественного совета при Патриархе Московском и всея Руси по развитию русского церковного пения;
- 10) митрополит Симферопольский и Крымский Тихон, председатель Патриаршего совета по культуре;
  - 11) митрополит Псковский и Порховский Арсений;
- 12) архиепископ Егорьевский Матфей, председатель Комиссии Русской Православной Церкви по развитию паломничества и принесению святынь;
- 13) архиепископ Зеленоградский Савва, заместитель управляющего делами Московской Патриархии;
- 14) епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай, главный редактор Издательства Московской Патриархии;
- 15) епископ Наро-Фоминский Никандр, председатель Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата;
- 16) протопресвитер Владимир Диваков, секретарь Патриарха Московского и всея Руси по городу Москве;
- 17) протоиерей Михаил Рязанцев, ключарь Храма Христа Спасителя;
- 18) протоиерей Николай Балашов, советник Патриарха Московского и всея Руси;
- 19) протоиерей Максим Козлов, председатель Учебного комитета Русской Православной Церкви;
- 20) протоиерей Владимир Воробьев, ректор Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета;
- 21) протоиерей Кирилл Каледа, ответственный секретарь Церковно-общественного совета при Патриархе

- Московском и всея Руси по увековечению памяти новомучеников и исповедников Церкви Русской, — секретарь;
- 22) иерей Александр Мазырин, профессор Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, — помощник секретаря;
- 23) иерей Владислав Мишин, и. о. председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации;
- 24) В. Р. Легойда, председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ;
- 25) А. В. Потемкин, и.о. генерального директора Художественно-производственного предприятия «Софрино». От государственной власти:
- 26) О. Б. Любимова, министр культуры Российской Федерации (по согласованию);
- 27) В. Н. Фальков, министр науки и высшего образования Российской Федерации (по согласованию);
- 28) И. О. Щеголев, полномочный представитель Президента Российской Федерации в Центральном федеральном органе (по согласованию);
- 29) А. Д. Беглов, губернатор Санкт-Петербурга, руководитель Рабочей группы при Президенте России по вопросам восстановления объектов культурного наследия религиозного назначения, иных культовых зданий и сооружений (по согласованию);
- 30) М. Ю. Ведерников, губернатор Псковской области (по согласованию);
- 31) М. Я. Евраев, губернатор Ярославской области (по согласованию);
- 32) И. М. Руденя, губернатор Тверской области (по согласованию);
- 33) А. В. Бугаев, первый заместитель министра просвещения Российской Федерации (по согласованию);
- 34) А. В. Шапошников, председатель Московской городской думы (по согласованию);
- 35) В. И. Сучков, руководитель Департамента национальной политики и межрегиональных связей г. Москвы (по согласованию).

#### ЖУРНАЛ № 25

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о посещении Сирии, Сербии и Ливана.

#### Справка:

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла председатель Отдела внешних церковных связей с 27 по 29 января 2024 года посетил Дамаск. В сирийской столице митрополит Волоколамский Антоний провел переговоры с Блаженнейшим

Патриархом Антиохийским и всего Востока Иоанном X и сослужил ему за Божественной литургией в домовом храме при Представительстве Русской Православной Церкви в Дамаске. Председатель ОВЦС также посетил Патриарший женский монастырь Рождества Богородицы Сейдная и встретился с Чрезвычайным и Полномочным Послом Российской Федерации в Сирийской Арабской Республике А. В. Ефимовым. В поездке митрополита Антония сопровождали советник Патриарха Московского и всея Руси протоиерей Николай Балашов и заместитель председателя ОВЦС протоиерей Игорь Якимчук.

С 3 по 7 марта по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Волоколамский Антоний в сопровождении протоиерея Николая Балашова совершил визит в Сербию. В Белграде состоялись встречи со Святейшим Патриархом Сербским Порфирием и Чрезвычайным и Полномочным Послом Российской Федерации в Республике Сербия А. А. Боцан-Харченко. Председатель ОВЦС также посетил храм Святой Троицы — Подворье Русской Православной Церкви, ряд храмов и монастырей сербской столицы и ее окрестностей.

В ходе пребывания в Сремской епархии митрополит Антоний посетил Никольский кафедральный собор г. Сремски Карловцы в сопровождении епископа Сремского Василия, нанес визит в духовную семинарию святителя Арсения, где встретился с ректором, преподавателями и студентами, и побывал в нескольких древних монастырях, расположенных на склонах горной гряды Фрушка Гора.

Председатель ОВЦС посетил г. Нови-Сад, где состоялась встреча с епископом Бачским Иринеем. Митрополит Антоний поклонился святыням кафедрального собора великомученика Георгия, посетил ряд монастырей Бачской епархии, а также имел братское общение с епископами Валевским Исихием и Мохачским Дамаскином.

С 8 по 10 марта по благословению Святейшего Патриарха Кирилла председатель Отдела внешних церковных связей посетил Ливан. Митрополит Антоний, которого сопровождал заместитель председателя ОВЦС проточерей Игорь Якимчук, имел братскую встречу с митрополитом Гор Ливанских Силуаном, посетил монастырь Хаматура и встретился с Чрезвычайным и Полномочным Послом Российской Федерации в Ливанской Республике А. А. Рудаковым. 10 марта вместе с митрополитом Силуаном и представителем Патриарха Антиохийского и всего Востока при Патриархе Московском и всея Руси митрополитом Филиппопольским Нифоном митрополит Антоний совершил освящение Благовещенского храма в Жаль Эль Диб, переданного в пользование русской общине Ливана. В завершение поездки председатель ОВЦС

посетил строящийся храм в честь иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» в г. Захле.

#### постановили:

Доклад принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 26

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о поездке в Индию.

#### Справка:

С 22 по 26 февраля 2024 года по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла и по приглашению Предстоятеля Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церкви Святейшего Василия Мар Фомы Матфея III председатель Отдела внешних церковных связей митрополит Волоколамский Антоний посетил Индию для участия в торжествах по случаю 1950-летия мученического подвига святого апостола Фомы.

23 февраля председатель ОВЦС выступил на заседании Священного Синода Маланкарской Церкви.

23 и 24 февраля митрополит Антоний посетил торжества по случаю 90-летия со дня кончины почитаемого индийскими христианами святым Мар Дионисия Ваттассерильского и принятия Устава Маланкарской Церкви после провозглашения ее автокефалии.

25 февраля митрополит Антоний принял участие в торжественной церемонии по случаю 1950-летия мученического подвига святого апостола Фомы. После праздничного богослужения, совершенного Предстоятелем и членами Священного Синода Маланкарской Церкви, по улицам Коттаяма прошел многотысячный крестный ход духовенства и мирян. Кульминацией торжеств стало собрание на центральном стадионе города, где присутствовали более ста тысяч паломников. Митрополит Волоколамский Антоний выступил перед участниками праздничных мероприятий и приветствовал их от имени Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

Председатель ОВЦС имел ряд встреч со Святейшим Католикосом Василием Мар Фомой Матфеем III. В ходе прошедших переговоров стороны обсудили широкий спектр вопросов, касающихся двусторонних отношений между Московским Патриархатом и Маланкарской Церковью.

Состоялись встречи митрополита Волоколамского Антония с Верховным архиепископом Эрнакуламским и Ангамальским Мар Рафаэлем Таттилом (Сиро-Малабарская Католическая Церковь), с руководством Отдела внешних церковных связей Маланкарской Церкви и с членами Рабочей группы по координации двусторонних отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Церковью.

#### постановили:

- 1. Доклад принять к сведению.
- 2. Выразить удовлетворение сложившимся высоким уровнем отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью.

#### ЖУРНАЛ № 27

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о деятельности Рабочей группы по координации отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью.

#### Справка:

Рабочая группа по координации двусторонних отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью учреждена решением Священного Синода от 29 октября 2019 года (журнал № 137). Первое заседание Рабочей группы состоялось с 3 по 7 февраля 2020 года в городе Коттаям, второе заседание — с 24 по 27 апреля 2023 года в Москве.

В рамках деятельности Рабочей группы успешно реализуются: студенческий обмен, ставший значимой составляющей двустороннего диалога; сотрудничество в медиасфере, а также в области молодежного и социального служения; взаимодействие между церковными медицинскими учреждениями; изучение представителями Маланкарской Церкви монашеского опыта Русской Православной Церкви. Среди индийских христиан растет почитание русских святых, в частности, преподобного Сергия Радонежского, преподобного Серафима Саровского и блаженной Матроны Московской.

Русская Православная Церковь и Маланкарская Церковь координируют работу на межхристианских площадках, совместно отстаивают традиционные ценности и выступают в защиту христиан, претерпевающих гонения в ряде регионов мира.

С 3 по 8 сентября 2023 года состоялся визит в Россию Предстоятеля Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церкви Святейшего Католикоса Василия Мар Фомы Матфея III. 6 сентября прошла его встреча со Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом, в ходе которой был отмечен сложившийся в последние годы высокий уровень двустороннего межцерковного взаимодействия.

С 22 по 26 февраля 2024 года Маланкарскую Церковь посетил председатель Отдела внешних церковных связей митрополит Волоколамский Антоний, который провел переговоры с Предстоятелем и руководством ОВЦС Маланкарской Церкви и членами Рабочей группы. Маланкарской стороной выражено пожелание развивать

текущие проекты, дополнительно включив в повестку диалога консультации в богословской сфере.

#### постановили:

- 1. Считать важным дальнейшее развитие текущих проектов диалога и включение в его повестку двусторонних богословских консультаций в рамках деятельности Рабочей группы по координации отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью.
- 2. Провести ротацию и утвердить следующий состав Рабочей группы со стороны Русской Православной Церкви:
- а) епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл, наместник Свято-Троицкой Сергиевой лавры, ректор Московской духовной академии, сопредседатель Комиссии;
- б) иеромонах Стефан (Игумнов), секретарь Отдела внешних церковных связей по межхристианским отношениям, секретарь Комиссии;
- в) иеромонах Петр (Ахматханов), сотрудник Отдела внешних церковных связей;
- г) М. Г. Калинин, старший преподаватель Института классического Востока и античности Высшей школы экономики.

#### ЖУРНАЛ № 28

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о деятельности Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью.

#### Справка:

Комиссия по диалогу между Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью учреждена решением Священного Синода от 14 июля 2018 года (журнал № 58). Первое заседание Комиссии состоялось с 21 по 25 января 2019 года в Аддис-Абебе, второе заседание — с 11 по 16 февраля 2023 года в Москве.

Приоритетные направления деятельности Комиссии: совместные действия по защите христиан; взаимодействие на международных площадках; поддержка традиционных нравственных ценностей; обмен опытом работы в медиапространстве; оказание содействия в пастырском окормлении соотечественников в Эфиопии и России; межцерковное сотрудничество в диаспоре; контакты между представителями монашества; развитие паломнических программ; сотрудничество в академической, социальной и молодежной сферах.

#### постановили:

1. Выразить удовлетворение интенсивным уровнем взаимодействия с Эфиопской Церковью, осуществляемого по различным направлениям в рамках деятельности Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью, и признать необходимым дальнейшее развитие двусторонних проектов.

- 2. Провести ротацию и утвердить следующий состав Комиссии со стороны Русской Православной Церкви:
- а) епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл, наместник Свято-Троицкой Сергиевой лавры, ректор Московской духовной академии, сопредседатель Комиссии;
- б) иеромонах Стефан (Игумнов), секретарь Отдела внешних церковных связей по межхристианским отношениям, секретарь Комиссии;
- в) игумения Елисавета (Позднякова), настоятельница Марфо-Мариинской обители милосердия;
- г) В. В. Кипшидзе, заместитель председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ;
- д) С. Г. Алферов, сотрудник Отдела внешних церковных связей.

#### ЖУРНАЛ № 29

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о решениях Синода Румынской Православной Церкви от 29 февраля 2024 года об учреждении «Румынской Православной Церкви в Украине» и непризнании действительности канонических прещений, наложенных на священнослужителей Православной Церкви Молдовы, принятых без отпускных грамот в «Бессарабскую митрополию» Румынского Патриархата.

#### Справка:

В коммюнике заседания Синода Румынской Православной Церкви от 29 февраля 2024 года заявлено о «благословении, поощрении и поддержке инициатив румынских православных общин Украины по восстановлению общения с Матерью-Церковью — Румынским Патриархатом через их юридическую организацию в религиозной структуре под названием "Румынская Православная Церковь в Украине"», а также о том, что «все румынские православные клирики... из Республики Молдова, возвращающиеся в Бессарабскую митрополию, являются каноническими клириками... а любая дисциплинарная санкция, наложенная на них по причине их принадлежности к Румынской Православной Церкви, считается недействительной и несостоятельной, согласно синодальному постановлению № 8090 от 19 декабря 1992 года» об учреждении «Бессарабской митрополии».

Подобные деяния Синода Румынской Православной Церкви ранее неоднократно получали справедливую каноническую оценку Архиерейских Соборов и Священного Синода Русской Православной Церкви: •в принятом в связи с созданием «Бессарабской митрополии» постановлении Священного Синода Русской Православной Церкви от 22 декабря 1992 года (журнал № 105); позиция Предстоятеля и Священного Синода Русской Православной Церкви по данному вопросу была одобрена на Архиерейском Соборе Русской Православной Церкви в 1994 году;

•на Архиерейском Соборе 2004 года, который с озабоченностью констатировал появление сведений «о попытках расширения деятельности "Бессарабской митрополии" и за пределы Молдовы, что может лишь усугубить уже существующую межцерковную напряженность»;

•в заявлении Священного Синода Русской Православной Церкви от 7 ноября 2007 года (журнал № 108) в связи с учреждением в составе «Бессарабской митрополии» епархий на территории Республики Молдова и Украины с центрами в городах Бельцы, Кантемир и Дубоссары, где уже имелись законно поставленные православные епископы, а названия упомянутых городов содержатся в титулах епархиальных архиереев Православной Церкви Молдовы. В заявлении Священного Синода от 7 ноября 2007 года также подчеркивалось, что в состав Южно-Бессарабской епархии «входит бывшая Белгород-Днестровская и Измаильская епархия", то есть область, находящаяся в составе Украинской Православной Церкви и имеющая епископов, именующихся по названию данных городов»;

•на Архиерейском Соборе 2008 года, выразившем озабоченность односторонними действиями Румынского Патриархата, которые подрывают традиционные основы отношений между Православными Церквами и содержат угрозу православному единству в целом.

25 октября 2023 года Синод Православной Церкви Молдовы (журнал № 11) на основании канонических постановлений (Апостольские правила 12, 15, 32, 33; IV Вселенского Собора правила 11, 13, 20, 23; Трулльского Собора правило 17; Антиохийского Собора правила 3, 6, 7, 8, 11; Лаодикийского Собора правила 41, 42; Сардикийского Собора правило 9; Карфагенского Собора правила 23, 106; I Вселенского Собора правила 15, 16) подверг лишению сана шестерых клириков, своевольно перешедших в «Бессарабскую митрополию» Румынского Патриархата, в клир которой они были приняты без отпускных грамот.

Ряд священнослужителей Православной Церкви Молдовы, позднее аналогичным образом совершивших своевольный переход в «Бессарабскую митрополию», запрещены в служении впредь до их возможного раскаяния.

#### постановили:

1. С глубоким сожалением констатировать, что упомянутые постановления Синода Румынской Православной Церкви находятся в прямом

противоречии со священными канонами, в частности с 11, 12, 31 и 32-м правилами Святых Апостолов, 2-м правилом II Вселенского Собора, 5-м и 8-м правилами III Вселенского Собора, 13-м правилом IV Вселенского Собора, 17 правилом Пято-Шестого (Трулльского) Собора, 13-м и 22-м правилами Антиохийского Собора.

- 2. Выразить решительное несогласие с данными постановлениями, которые в случае их дальнейшей реализации неизбежно повлекут за собой тяжкие последствия как для двусторонних отношений Русской и Румынской Православных Церквей, так и для единства Православной Церкви в целом.
- 3. Отметить, что упомянутые в решении Синода Румынской Православной Церкви «румынские православные клирики... возвращающиеся в Бессарабскую митрополию» в действительности никогда не принадлежали к последней, как и к Румынскому Патриархату в целом. Священный сан был ими получен в Русской Православной Церкви, и наказание они понесли за нарушение священнической присяги и другие канонические преступления, а вовсе не «по причине их принадлежности к Румынской Православной Церкви», к которой они не могут принадлежать в силу отсутствия отпускной грамоты.
- 4. Напомнить, что 17-е правило Трулльского Собора предписывает, дабы «никто из клириков, в какой бы степени кто ни был, не имел права без увольнительной от своего епископа граматы определен быти к иной церкви», указывая при этом, что нарушивший данное правило «будет извержен и сам, и неправильно приявший его».
- 5. Поручить Преосвященному митрополиту Волоколамскому Антонию, председателю Отдела внешних церковных связей, дополнительно изучить вопрос о действиях Румынского Патриархата и своевременно внести предложения на рассмотрение Священного Синода.
- 6. Выразить поддержку Украинской Православной Церкви и Православной Церкви Молдовы, их Первоиерархам, епископату, духовенству, монашествующим и мирянам в связи с неканоническими посягательствами со стороны Синода Румынского Патриархата.

#### ЖУРНАЛ № 30

ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ о решении Синода Александрийского Патриархата об «извержении из сана» исполняющего обязанности Патриаршего экзарха Африки епископа Зарайского Константина.

#### Справка:

16 февраля 2024 года Синод Александрийского Патриархата принял решение об «извержении из сана» исполняющего обязанности Патриаршего экзарха Африки епископа Зарайского Константина.

Ранее, в ноябре 2022 года, Александрийской Православной Церковью был «извержен из сана» митрополит Клинский Леонид, возглавлявший в то время Патриарший экзархат Африки. В заседании от 29 декабря 2022 года (журнал № 136) Священный Синод Русской Православной Церкви, принимая во внимание фактическое уклонение в раскол Патриарха Александрийского Феодора II, а также общепризнанный принцип неподсудности клириков одной автокефальной Церкви суду другой автокефальной Церкви, постановил «считать решение Синода Александрийского Патриархата об "извержении из сана" Патриаршего экзарха Африки митрополита Клинского Леонида и все иные подобные решения в отношении клириков Русской Православной Церкви не имеющими канонической силы и недействительными».

#### постановили:

- 1. Считать незаконным и недействительным решение Синода Александрийского Патриархата об «извержении из сана» исполняющего обязанности Патриаршего экзарха Африки епископа Зарайского Константина.
- 2. Утвердить епископа Зарайского Константина в должности Патриаршего экзарха Африки.

#### ЖУРНАЛ № 31

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по иконописи, с представлением на рассмотрение Священного Синода проекта Положения о Синодальной комиссии по иконописи и ее состава.

#### Справка:

Священный Синод в заседании от 11 октября 2023 года (журнал № 107) учредил Синодальную комиссию по иконописи и назначил ее председателем епископа Троицкого Панкратия с поручением ему представить предложения по составу Комиссии и Положению о ней.

#### постановили:

- 1. Утвердить Положение о Синодальной комиссии по иконописи.
- 2. Утвердить следующий состав Синодальной комиссии по иконописи:
- а) епископ Троицкий Панкратий, наместник Спасо-Преображенского Валаамского Ставропигиального мужского монастыря, — председатель;
- б) протоиерей Владимир Воробьев, ректор Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, — секретарь;
- в) архимандрит Лука (Головков), заведующий факультетом иконописи и церковных искусств Московской духовной академии;

- г) протоиерей Александр Салтыков, декан факультета церковных художеств Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, старший научный сотрудник Музея имени Андрея Рублева;
- д) протоиерей Николай Чернышев, доцент кафедры иконописи факультета церковных художеств Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета:
- е) Н. Е. Алдошина преподаватель факультета иконописи и церковных искусств Московской духовной академии, заведующая реставрационной мастерской Троице-Сергиевой лавры;
- ж) Д. Г. Мироненко, заведующий иконописной мастерской Александро-Невской лавры;
- з) А. В. Стальнов, заведующий Иконописным отделением Санкт-Петербургской духовной академии;
- и) Е. Д. Шеко, заведующая кафедрой иконописи факультета церковных художеств Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета.

#### ЖУРНАЛ № 32

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт протоиерея Максима Козлова, председателя Учебного комитета Русской Православной Церкви, об имевших место нарушениях при реализации Единого учебного плана бакалавриата в части набора на подготовительное отделение.

#### Справка:

26 декабря 2018 года Высший Церковный Совет утвердил Единый учебный план бакалавриата духовных учебных заведений. Данное решение было одобрено 28 декабря 2018 года Священным Синодом (журнал № 102). Единый учебный план предполагает набор абитуриентов на подготовительный (пропедевтический) курс.

Инспекционные проверки Учебного комитета, проводимые в последние годы, выявили, что в ряде духовных учебных заведений, в том числе относящихся к нижней части рейтингового списка духовных учебных заведений, не проводится набор абитуриентов на подготовительное отделение.

Высший Церковный Совет в заседании 28 февраля 2024 года определил вынести на рассмотрение Священного Синода предложение об обязательном наборе всех абитуриентов в духовные семинарии на подготовительное отделение.

#### постановили:

1. Считать обязательным наличие подготовительного отделения в духовных учебных заведениях, реализующих Единый учебный план бакалавриата.

2. Освобождать абитуриентов духовных учебных заведений, сдавших вступительный экзамен в объеме курса подготовительного отделения, от обучения на таковом.

#### ЖУРНАЛ № 33

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о работе Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ.

#### постановили:

Освободить заместителя председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ И. В. Мещана от упомянутой должности согласно поданному прошению и выразить ему благодарность за понесенные труды.

#### ЖУРНАЛ № 34

#### СЛУШАЛИ:

Предложение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о назначении наместника Саввино-Сторожевского ставропигиального мужского монастыря.

#### постановили:

- 1. В связи с избранием на кафедру Троицкой епархии освободить епископа Троицкого и Южноуральского Павла от должности наместника Саввино-Сторожевского ставропигиального мужского монастыря с выражением ему благодарности за понесенные труды на этой должности.
- 2. Наместником Саввино-Сторожевского ставропигиального мужского монастыря назначить насельника Свято-Троицкой Сергиевой лавры архимандрита Стефана (Тараканова).

#### ЖУРНАЛ № 35

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного митрополита Каширского Феогноста, председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных.

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Крымского и Симферопольского Тихона открыть Свято-Владимирский Херсонесский мужской монастырь в городе Севастополе.
- 2. В связи с прошением Преосвященного архиепископа Сыктывкарского и Коми-Зырянского Питирима освободить игумению Иеремиилу (Исупову) от должности игумении Ибского Серафимовского женского монастыря села Ыб Сыктывдинского района Республики

Коми и назначить на эту должность монахиню Серафиму (Кривову).

- 3. В связи с прошением Преосвященного архиепископа Корейского Феофана, временно управляющего Кызыльской епархией, освободить его от должности игумена мужского монастыря в честь святого равноапостольного великого князя Владимира города Турана Республики Тыва и назначить на эту должность Преосвященного епископа Туранского Ермогена, викария Кызыльской епархии.
- 4. В связи с прошением Преосвященного епископа Рыбинского и Романово-Борисоглебского Вениамина освободить игумена Гурия (Соколова) от должности игумена Спасо-Преображенского Геннадиева мужского монастыря села Слобода Любимского района Ярославской области и назначить на эту должность иеромонаха Геннадия (Морозова).
- 5. В связи с прошением Преосвященного епископа Боровичского и Пестовского Ефрема открыть Свято-Троице Никандров женский монастырь села Никандрово Любытинского района Новгородской области и назначить на должность игумении этого монастыря монахиню Варвару (Колосову).
- 6. В связи с прошением Преосвященного епископа Городецкого и Ветлужского Парамона освободить игумена Иону (Пестова) от должности наместника Городецкого Феодоровского мужского монастыря города Городца Нижегородской области и назначить на эту должность иеромонаха Антония (Скорика).
- 7. В связи с отсутствием регистрации учредить следующие монастыри Луганской епархии и зарегистрировать их юридические лица:
- а) Вознесенский мужской монастырь села Хорошее Славяносербского района Луганской Народной Республики с назначением наместником монастыря архимандрита Иоанна (Сухина);
- б) женский монастырь Рождества Пресвятой Богородицы села Красный Деркул Станично-Луганского района Луганской Народной Республики с назначением настоятельницей игумении Антонии (Рыбинцевой).

#### ЖУРНАЛ № 36

имели суждение о прошениях Преосвященных архиереев об утверждении их священноархимандритами особо значимых обителей вверенных им епархий.

#### Справка:

Архиерейский Собор 2011 года постановил: «Правящие архиереи могут быть настоятелями (священноархимандритами) исторически значимых или крупнейших монастырей епархии в порядке исключения» (Определение «О вопросах внутренней жизни и внешней деятельности Русской Православной Церкви», п. 25).

Согласно Положению о монастырях и монашестве: «Епархиальный архиерей имеет особое попечение об обителях, где он является священноархимандритом: регулярно совершает богослужения, заботится о духовном устроении и благолепии обители, а также о том, чтобы монастырь служил примером для других обителей епархии. Непосредственное руководство таким монастырем поручается игумену, назначаемому Священным Синодом по представлению епархиального архиерея и осуществляющему полноту функций, закрепленных за игуменом в Уставе Русской Православной Церкви, в уставе монастыря, а также в данном Положении».

#### постановили:

- 1. Утвердить Преосвященного митрополита Симферопольского и Крымского Тихона священноархимандритом Свято-Владимирского Херсонесского мужского монастыря в городе Севастополе.
- 2. Утвердить Преосвященного епископа Сызранского и Шигонского Леонтия священноархимандритом Вознесенского мужского монастыря города Сызрани.

#### ЖУРНАЛ № 37

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного митрополита Каширского Феогноста, председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных о назначении исполняющих обязанности игуменов и игумений.

#### Справка:

Согласно определению Священного Синода от 16 мая 2023 года (журнал № 39): «В случае смерти наместника (игумена, игумении), ректора духовной семинарии, а также при освобождении его (ее) от должности на основании определения Священного Синода или в порядке, предусмотренном пунктом 1 настоящего определения, епархиальный архиерей вправе на основании письменного согласия (резолюции) Патриарха Московского и всея Руси и с последующим изданием Священным Синодом соответствующего определения указом назначить сроком на один год (с правом продления полномочий) на должность исполняющего обязанности наместника (игумена, игумении) епархиального монастыря, ректора духовной семинарии епархиального подчинения (с внесением сведений о нем (о ней) в соответствующие государственные реестры юридических лиц)».

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Омского и Таврического Дионисия назначить игумению Таисию (Пилипчук), настоятельницу Ачаирского женского монастыря Честного Креста Господня, исполняющей обязанности игумении Свято-Серафимовского женского монастыря близ железнодорожного остановочного пункта Татьяновский Марьяновского района Омской области, с сохранением ныне занимаемой должности, сроком на один год.
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Симферопольского и Крымского Тихона назначить иеромонаха Илариона (Карандеева) исполняющим обязанности наместника Свято-Владимирского Херсонесского мужского монастыря в городе Севастополе с поручением Преосвященному митрополиту Тихону представить исполняющего обязанности наместника к утверждению в должности через год в случае благополучного прохождения им испытательного срока и дополнительного рассмотрения его кандидатуры Синодальным отделом по монастырям и монашеству в установленном порядке. Обратить при этом внимание Преосвященного митрополита Тихона, что богослужебное возведение в сан игумена упомянутого монашествующего может быть осуществлено только в случае его утверждения в должности Священным Синодом.

#### ЖУРНАЛ № 38

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о епархиях и приходах за рубежом.

#### постановили:

Аргентинская и Южноамериканская епархия

1. Иеромонаха Иннокентия (Карпова), в связи с окончанием командировки, освободить от должности клирика Аргентинской и Южноамериканской епархии и направить в распоряжение управляющего Южно-Сахалинской епархией.

Приходы Московского Патриархата в Италии

2. Направить клирика Бакинской епархии архимандрита Алексия (Никонорова) в распоряжение временно управляющего приходами Московского Патриархата в Италии митрополита Корсунского и Западноевропейского Нестора, Патриаршего экзарха Западной Европы.

Благочиние приходов Московского Патриархата в Норвегии

3. Иерея Димитрия Останина, в связи с окончанием срока командировки, освободить от должности насто-



ятеля Богоявленского прихода в г. Берген и направить в распоряжение Патриарха Московского и всея Руси.

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл; митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир; митрополит Астанайский и Казахстанский Александр, глава Митрополичьего округа в Республике Казахстан; митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий, глава Среднеазиатского митрополичьего округа; митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий;

митрополит Крутицкий и Коломенский Павел,
Патриарший наместник Московской митрополии;
митрополит Минский и Заславский Вениамин,
Патриарший экзарх всея Беларуси;
митрополит Волоколамский Антоний, председатель
Отдела внешних церковных связей;
митрополит Воскресенский Григорий, управляющий
делами Московской Патриархии.

ДЛЯ УЧАСТИЯ В ЛЕТНЕЙ СЕССИИ СВЯЩЕННОГО СИНОДА 2024 ГОДА ПРИГЛАШЕНЫ:

епископ Белевский и Алексинский Серафим; епископ Выборгский и Приозерский Варнава; епископ Алатырский и Порецкий Феодор; епископ Рубцовский и Алейский Роман; епископ Ейский и Тимашевский Павел.



# Финансово-хозяйственному управлению Русской Православной Церкви — 15 лет

31 МАРТА 2024 ГОДА ИСПОЛНИЛОСЬ 15 ЛЕТ ФИНАНСОВО-ХОЗЯЙСТВЕННОМУ УПРАВЛЕНИЮ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ.

#### История создания

Решение о создании единого общецерковного органа управления финансами и имуществом Русской Православной Церкви — Хозяйственного управления (ХОЗУ) было принято

в 1946 году Священным Синодом по предложению Патриарха Алексия I.

На протяжении второй половины XX века руководителями Управления являлись такие церковные деятели, как епископ Пимен

Храм иконы Божией Матери «Неувядаемый цвет» в Рублеве (Извеков; † 1990) (в будущем Патриарх Московский и всея Руси), архиепископ Леонид (Поляков; † 1990), протопресвитер Матфей Стаднюк († 2020), архиепископ Серапион (Фадеев; † 1999), митрополит Воронежский и Липецкий (ныне Пермский и Кунгурский) Мефодий, архиепископ Зарайский (ныне митрополит Тульский и Ефремовский) Алексий.

В сферу компетенции Хозяйственного управления входили контроль за финансовой деятельностью Церкви, вопросы строительства и реставрации храмов, монастырей, а также создание предприятия, выпускающего церковную продукцию.

В 1980 году были торжественно открыты мастерские в подмосковном поселке Софрино — ныне Художественно-производственное предприятие «Софрино», которое является основным производителем церковной утвари.

При непосредственном участии XO3У были организованы и проведены значимые исторические церковные празднования — 1000-летие Крещения Руси и 600-летие со дня преставления преподобного Сергия Радонежского. Также были осуществлены ремонт и реставрация храмов и возвращенных государством древних монастырей, реконструкция нового административного здания Патриаршей резиденции в Чистом переулке.

В 1996 году Хозяйственное управление было расформировано, и до 2009 года вопросы внутренней церковной экономики, выделения средств на реставрацию храмов и монастырей, организации различных благотворительных акций находились в сфере ведения Синодальной комиссии по экономическим и гуманитарным вопросам.

31 марта 2009 года на заседании Священного Синода Русской Православной Церкви было принято решение о воссоздании Финансовохозяйственного управления Русской Православной Церкви (ФХУ).

За 15 лет председателями ФХУ были епископ Подольский (ныне архиепископ Рузский) Тихон, митрополит Рязанский и Михайловский Марк, митрополит Вологодский и Кирилловский (ныне Саратовский и Вольский) Игнатий, епископ Наро-Фоминский (ныне Городецкий и Ветлужский) Парамон, иеромонах Ермоген,

митрополит Наро-Фоминский Никандр (по настоящее время).

#### **Деятельность**

Основными задачами ФХУ являются строительство храмов, ремонт и реставрация объектов культурного наследия, имущественные отношения Церкви и государства, строительство духовно-просветительских центров, а также управление общецерковными предприятиями.

#### Строительство

Важным направлением деятельности стала реализация масштабной Патриаршей программы строительства православных храмов в Москве. Главная цель проекта — сохранение и приумножение духовного и культурного богатства Первопрестольного града, возрождение в современном обществе традиционных ценностей. За 13 лет в рамках Программы построено 247 храмов, в числе которых введенные в эксплуатацию каменные и деревянные храмы, а также «временные» и находящиеся на завершающей стадии строительства.

Речь идет о таких знаковых проектах, как храмовый комплекс равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей Словенских, на Дубровке, возведенный в память о жертвах теракта; храм Сретения Господня в Жулебине на тысячу богомольцев, с концертным залом

Храм святых равноапостольных Константина и Елены в Митине







Храм преподобного Сергия Радонежского на Ходынке. Фото Алексея Харина (слева)

Храм в честь святых равноапостольных Мефодия и Кирилла, учителей словенских, на Дубровке (справа)

на первом этаже; храм преподобного Сергия Радонежского на Ходынском поле, также рассчитанный на тысячу прихожан, возведенный в память об одноименном храме войск Московского гарнизона; храмовый комплекс святителя Спиридона, епископа Тримифунтского, в Коптеве с храмом на тысячу человек и одним из самых крупных в Москве духовнопросветительских центров; великолепный храмовый комплекс преподобного Серафима Саровского в Раеве, при котором действует проект «Общее Дело. Возрождение деревянных храмов Севера»; храм иконы Божией Матери «Неувядаемый Цвет» в поселке Рублево — великолепный образец стиля «русское узорочье» и один из красивейших храмов Патриаршей программы; храмы благоверного великого князя Александра Невского при МГИМО и Иверской иконы Божией Матери при Академии ФСБ; церковный ансамбль на Волоколамском шоссе с храмом в честь равноапостольного князя Владимира, культурновыставочным центром, отдельно стоящей звонницей и часовней и многие другие.

Белоснежный храм равноапостольного князя Владимира на 785 человек занимает центральное место в церковном комплексе, который был возведен на набережной Москвы-реки. Строительство осуществляли специалисты СЗ «Стадион "Спартак"». Объемно-пространственная композиция здания состоит из гранитной стилобатной части и белого многоступенчатого одноглавого храма. Тип храма напоминает церковь Вознесения в Коломенском. Первый ярус окружен галереей с 24 мозаичными панно по периметру фасадов.

Сюжетная программа мозаичного декора охватывает более чем тысячелетнюю историю Русской Православной Церкви начиная с момента выбора веры князем Владимиром до восстановления поруганных святынь — соборов, монастырей и церквей на рубеже XX–XXI веков.

В строительстве находятся 42 храма, 26 в стадии проектирования.

#### Реставрация

Не менее важное значение в благоукрашении нашей столицы имеют программы по





восстановлению исторических храмов и монастырей. Государственное финансирование реставрационных работ церковных памятников осуществляется за счет средств федерального и регионального бюджетов.

В рамках федерального бюджета ФХУ взаимодействует с Министерством культуры Российской Федерации в части реализации государственной программы «Развитие культуры». Данное сотрудничество осуществляется на основании Меморандума о взаимодействии между Министерством культуры Российской Федерации и Русской Православной Церковью (в ред. от 01.11.2023 г.).

С 2009 года по настоящее время в рамках государственной программы были профинансированы проектные, противоаварийные и реставрационные работы на примерно 600 объектах культурного наследия религиозного назначения.

ФХУ также осуществляет контроль за выполнением работ на таких значимых объектах культурного наследия, как ансамбли Новодевичьего, Соловецкого, Донского и Иоанно-Предтеченского монастырей.

С 2020 года Минкультуры России реализует новое направление государственной программы по проведению первоочередных противоаварийных и консервационных работ на объектах, находящихся в аварийном и руинированном состоянии. Первоочередной список таких храмов был сформирован в 2020 году, в него вошли 39 объектов Русской Православной Церкви. Работы были произведены и полностью завершены в 2020–2021 годах.

С 2022 года Минкультуры России поменяло концепцию направления на полноценную консервацию. Соответственно, в рамках государственной программы «Развитие культуры» определено направление 5 «Консервация объектов культурного наследия (памятников истории и культуры) народов Российской Федерации». С 2022 года по настоящее время в программу консервации по списку ФХУ вошли 96 аварийных храмов.

Финансирование за счет средств регионального бюджета осуществляется в рамках Программы предоставления субсидий из бюджета города Москвы. Программа стартовала





в 2012 году. С этого времени были проведены работы на 70 объектах культурного наследия, в том числе на таких знаковых, как храмы «Большое Вознесение» и «Малое Вознесение», храм Живоначальной Троицы при бывшей Черкасской богадельне, храм святых мучеников Флора и Лавра на Зацепе, объекты ансамбля Высоко-Петровского, Новоспасского, Богородице-Рождественского монастырей и другие.

#### Служба имущественных отношений

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла в составе Финансово-хозяйственного управления в 2013 году создано структурное подразделение — Служба имущественных отношений Русской Православной Церкви.

В соответствии с Регламентом, утвержденным Святейшим Патриархом 28.03.2013, в задачи Службы входит организация и реализация мероприятий по передаче недвижимого имущества в собственность/пользование Русской Православной Церкви, а также решение иных имущественных вопросов.

При выполнении своих функций Служба имущественных отношений взаимодействует с государственными органами, уполномоченными на передачу религиозным организациям объектов недвижимого имущества, в том числе с Департаментом городского имущества города Москвы, Федеральным агентством по управлению государственным имуществом и его территориальными подразделениями, Министерством имущественных отношений Московской области.

При содействии Службы в собственность и безвозмездное пользование религиозных организаций Русской Православной Церкви передано более 500 объектов недвижимого имущества: из них около 200 из федеральной собственности, 350 — из собственности субъектов Российской Федерации.

#### Новые регионы и строительство духовных центров

Относительно новыми направлениями деятельности ФХУ являются строительство духовно-просветительских центров в епархиях и активная работа на новых территориях Российской Федерации.



В 2022 году было начато выявление разрушенных и требующих восстановления храмов на территории Донецкой Народной Республики, Луганской Народной Республики, Запорожской и Херсонской областей. В настоящий момент это 164 храма, на 35 из них работы уже завершены. В последующие годы планируется восстановить храмы, которые менее всего повреждены, не достроены или требуют проведения реставрационных работ.

Строительство духовно-просветительских центров осуществляется в рамках государственной программы «Реализация государственной национальной политики». По данному направлению была оказана помощь в строительстве 151 центра, из которых 103 уже возведены

и функционируют, 48 находятся на стадии строительства.

#### Управление предприятиями

Финансово-хозяйственное управление занимается общим управлением таких церковных предприятий, как Художественнопроизводственное предприятие «Софрино», молочный завод полного цикла АО «Зеленоградское», агрофирма ООО «Мезыбь».

Таким образом, в настоящее время Финансово-хозяйственное управление Русской Православной Церкви эффективно решает стоящие перед ним задачи во всем их многообразии, являясь единым общецерковным органом управления финансами и имуществом Русской Православной Церкви.



Петр МАЛКОВ

# Царство Небесное силою берется (Мф. 11, 12)

ДРЕВНЕЦЕРКОВНЫЕ СВЯТООТЕЧЕСКИЕ ТОЛКОВАНИЯ



«Журнал Московской Патриархии» постоянно возвращается к теме важности углубленного изучения Священного Писания. Время Великого поста — особенное для духовного обновления и преображения человека. И размышление над библейскими строками — большая поддержка на этом непростом пути. Статья кандидата богословия, члена Синодальной библейско-богословской комиссии Петра Юрьевича Малкова на примере святоотеческого толкования одного из сложных для понимания евангельских отрывков помогает четче увидеть, каков путь православного христианина к стяжанию Царства Небесного.

В числе трудных для понимания и истолкования мест Четвероевангелия святые отцы Древней Церкви обращают особое внимание на известное речение Христа, приводимое евангелистом Матфеем: От дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12). Сходные по смыслу слова Спасителя находим в Евангелии от Луки: Закон и пророки до Иоанна; с сего времени Царствие Божие благовествуется, и всякий усилием входит в него (Лк. 16, 16).

Новозаветный стих Мф. 11, 12 вызывает заметный интерес у современных библеистов, предлагающих большое разнообразие вариантов его переводов и интерпретаций, причем зачастую совсем без учета святоотеческой экзегетической традиции, укорененной в Предании Церкви.

Следует признать, что по отношению к Мф. 11, 12 при сугубо «механическом» и «техническом» подходе современные переводчики оригинального греческого текста  $\dot{\alpha}\pi\dot{o}$   $\delta\dot{\epsilon}$   $\tau\tilde{\omega}v$   $\dot{\eta}\mu\epsilon\rho\tilde{\omega}v$ Ίωάννου τοῦ βαπτιστοῦ ἕως ἄρτι ἡ βασιλεία τῶν ούρανῶν βιάζεται, καὶ βιασταὶ ἁρπάζουσιν αὐτήν действительно могут пойти различными путями, причем вполне в согласии с многозначностью тех или иных присутствующих в евангельском тексте греческих понятий и в соответствии с законами греческого языка. При этом возможность разной интерпретации значения переводимых греческих глаголов βιάζεται и άρπάζουσιν, а также существительного βιασταί может самым заметным образом повлиять на итоговый смысл перевода. Остановлюсь на этом подробнее. Согласно греческому оригиналу, указанный евангельский стих, безусловно, возможно понимать именно в том общепринятом для

выражен и в нашем синодальном переводе: Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его. То есть в Царство Небесное невозможно войти без наших собственных активных и творческих усилий, без духовной борьбы; в него сможет войти лишь тот, кто будет направлять эти усилия в первую очередь на самого себя — на свое духовное исцеление и преображение. Именно такая смысловая интерпретация значения евангельского стиха Мф. 11, 12 присуща древним восточным святым отцам. Вместе с тем греческий глагол βιάζεται может в переводе означать не только «силой берется», но и «принуждает», «силой прорывается»; его же начальная форма βιάζω значит «применять силу», «насильственно действовать», «применять насилие», «одолевать», «досаждать», «теснить», «силой прорываться» и даже «штурмовать». Кроме того, греческое слово βιασταί (в синодальном переводе — употребляющие усилие) может быть переведено и как «борцы», «разбойники», «насильники» (единственное число —  $\dot{o}$   $\beta \iota \alpha \sigma \tau \dot{\eta} \varsigma$ ). Глагол же  $\dot{\alpha} \rho \pi \dot{\alpha} \zeta o \nu \sigma i \nu$  (восхищают) является производным от  $\dot{\alpha}\rho\pi\dot{\alpha}\zeta\omega$ , означающего «хватать», «похищать», «захватывать», «присваивать», «грабить» (предельно сильный греческий глагол, зачастую используемый, в том числе и в Священном Писании Нового Завета, именно в негативном значении). Исходя из сказанного, «технически» возможен — согласно тем же законам греческого языка — и второй смысловой вариант перевода указанного евангельского стиха, которому следуют многие современные переводчики: на открывшееся ныне миру Царствие Небесное оказываются направлены действия неких враждебных ему «насильников». Именно

святоотеческого Предания смысле, который

Крещение Господне. Мозаика собора Сан Марко, XIII в. Венеция



А. А. Иванов. Явление Христа народу. 1837–1857 гг. Государственная Третьяковская галерея. Москва

в связи со второй смысловой интерпретацией Мф. 11, 12 и могли возникнуть такие современные варианты переводов (данный подход в современной библеистике сегодня является основным и превалирующим), где смысл слов Спасителя передается следующим образом: «Со дней Иоанна Крестителя и поныне против Царства Небес ведется борьба и его разоряют насильники» (современный перевод Российского Библейского общества)<sup>1</sup>.

Вот как, например, поясняется смысловое значение подобного способа перевода Мф. 11, 12 в протестантском богословском комментарии к «Новой Женевской учебной Библии»: «Царство входит с силою, но люди насилия такие, как Ирод, заточивший Иоанна, — пытаются одолеть его. Обретают же его не сильные, а слабые и уязвимые (см. Мф. 11, 28-30), которые знают свою беспомощность и потому зависят от Бога»<sup>2</sup>. Как мы ясно видим, при таком способе перевода евангельский стих Мф. 11, 12 приобретает совершенно иное смысловое содержание, чем его традиционное богословское понимание древними святыми отцами. Ведь многие современные переводчики Евангелия настойчиво предлагают следующую неожиданную смысловую интерпретацию слов Господа: явившееся Царство Небесное испытывает ныне насилие со стороны его многочисленных врагов и противников, стремящихся любыми способами его разорить, уничтожить или же захватить, подчинить себе. Однако подобное понимание не находит оснований в святоотеческой традиции истолкования данного евангельского фрагмента, являясь по отношению к ней чуждым и маргинальным.

В латинской версии перевода указанного евангельского стиха Мф. 11, 12, истолковывавшейся древними святыми отцами христианского Запада, — A diebus autem Joannis Baptistae usque nunc, regnum caelorum vim patitur, et violenti rapiunt illud — проявляется тема особой людской активности; она нашла яркое и своеобразное отражение в западной святоотеческой экзегезе — как постулирование решимости и даже воинского дерзновения в деле христианского духовного «штурма» и «взятия» Царствия Небесного, куда мы, верные Господу, стремимся войти и где желаем с Ним вечно и спасительно сопребывать. Взглянем на следующие словесные обороты латинского евангельского текста: vim patitur, означающее «берется силой», «приобретается силой», «оказывается взятым силой» («претерпевает силу»), «оказывается взятым насилием» («претерпевает насилие»); violenti (от violentus — «решительный», «склонный к насилию», «дерзкий», «сильный», а также от violentia — «склонность к насилию», «решимость», «сила»); rapiunt (от rapio — «хватать», «похищать», «отнимать силой», «захватывать», «завладевать», «присваивать»). Для западных святых толкователей Мф. 11, 12 здесь открывается обширнейшее поле для богословского и нравственного осмысления подлинной, предельно активной, творческой и — в хорошем смысле этого слова — дерзновенной роли христианина в деле достижения им Царствия Небесного. Несколько забегая вперед, подчеркну, что данный аспект святоотеческого понимания Мф. 11, 12 оказывается предельно ярко выражен именно в латинской традиции в сравнении с греческими отцами, говорящими о христианском усилии при вхождении в Царство Небесное как в первую очередь об усилии душевно-внутреннем и аскетическом, то есть как о пересозидании христианами самих себя из состояния прежней греховной падшести в новый образ небесной святости. Однако, разумеется, и в западной святоотеческой экзегезе Мф. 11, 12, так же как и в экзегезе восточной, греческой, не может идти речь о каком-либо «вражеском захвате» Царствия Небесного или же о его «насильническом разорении».

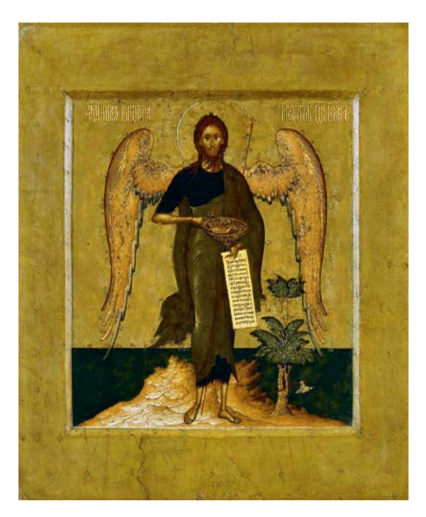
Теперь нам следует обратиться собственно к святоотеческим толкованиям указанного «трудного» евангельского стиха Мф. 11, 12 и выявить его основные традиционные и церковные — в согласии с Преданием — богословские и духовно-нравственные интерпретации.

Прежде всего необходимо затронуть вопрос, как же изъясняют древние святые отцы — именно в связи с рассматриваемым евангельским стихом Мф. 11, 12 — понятие *Царство Небесное*? Что они под ним подразумевают? Что берется силою христианами, что ими здесь восхищается и приобретается?

Ныне, в век Христов, всех подлинно стремящихся к святой жизни в Боге и к единению с Ним одолевает великая жажда Небесного Царства как вечного и славного равноангельного союза с Господом, которое, по слову Самого Спасителя, берется лишь силою. По свидетельству блаженного Иеронима Стридонского (Письмо 97-е. К Алгазии), «от дней проповеди [Предтечи] Царство Небесное силою берется (Мф. 11, 12)», ведь как раз с той поры «рожденный человеком возжелал быть ангелом, и земное животное стало искать жилища небесного»<sup>3</sup>.

В святоотеческих толкованиях евангельского стиха Мф. 11, 12 Царство Небесное понимается двояко. С одной стороны, это вечная и благая жизнь за гробом, уготованная праведникам; с другой — это еще и тот верный залог будущей Вечной Жизни, который стяжается христианами уже прямо здесь и сейчас, на земле, как благодатная причастность грядущему Царству через спасительное пребывание в Церкви — Теле Христовом. Итак, с одной стороны, Царство Небесное, о котором говорит здесь Господь (Мф. 11, 12), по формулировке Евфимия Зигабена (Толкование на Евангелие от Луки), есть «вкушение небесных благ». Но вместе с тем, как продолжает тот же Евфимий, этим Царством Божиим, благовествуемым Христом с евангельских времен, также является и сама «вера в Него», которая и есть истинное начало и подлинный «залог Царствия Небесного»<sup>4</sup>.

Другие церковные экзегеты, истолковывающие стих Мф. 11, 12, подобно Зигабену, также согласно понимают под Царствием Небесным, силою берущимся здесь и сейчас, в этой жизни (в качестве залога грядущей Вечной Жизни в горнем Иерусалиме), именно веру Христову — как Царство веры, открывающееся и даруемое в Церкви. Так, святитель Кирилл Александрийский в сохранившемся фрагменте «Комментария на Евангелие от Матфея» утверждает: «Царство Небесное есть Царство веры во Христа»<sup>5</sup>. В этом смысле та сила, которою как раз и берется Царствие Небесное христианами, по убеждению многих древних церковных толкователей, есть именно вера и как одна из христианских сил и добродетелей, и как необходимая для вхождения в Царство Небесное чистота православного исповедания. В связи с этим Евфимий Зигабен особо подчеркивает, что христиане, по слову Господа, берут Царствие Небесное силою веры, именно ее «усилием входя» в это Царство — посредством «отторжения себя от [прежних] любви к миру и от неверия»<sup>6</sup>. А святитель Петр Хрисолог, епископ Равеннский, настойчиво призывает верующих: «Бери то, чего хочешь, овладевай тем, чего желаешь, ибо Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12). <...> Вхождение же в жизнь, врата спасения, начало веры, как ясно показано, состоит в едином, непорочном и чистом исповедании,



Икона «Иоанн Предтеча — Ангел пустыни». 1620-е гг. Прокопий Чирин (Строгановская школа иконописи). Государственная Тре́тьяковская галерея

как говорит пророк: Входите во врата Его со исповеданием (Пс. 99, 4 по Вульгате)» $^{7}$ .

В то же время, по мысли преподобного Симеона Нового Богослова, берущееся силою *Царство Небесное* — это и осуществляющаяся в Церкви благодатная причастность верных Святому Духу и Его дарам, причем Духу — как именно Тому, Кто уже прямо сейчас, теперь обитает в христианах, животворит, освящает и обоживает их, делая их Собственным храмом, жилищем и царственным чертогом, то есть как раз Небесным Царством. Ведь и Сам Господь также свидетельствует о сегодняшнем спасительном дне воцарения Святого Духа в христианах как о подлинном присутствии в них реальности Небесного Царства: Вот, Царствие Божие внутрь вас есть (Лк. 17, 21). Преподобный Симеон в «Слове огласительном шестом» учит: «Стяжал ли кто уже благодать Духа или не стяжал, но без многих трудов и скорбей, без потов принуждения, утеснения и угнетения себя самого никто не может избавиться от помрачения души и увидеть свет Всесвятого Духа. Царство

Небесное берется силою, и борцы овладевают им (ср. Мф. 11, 12), потому что многими скорбями надлежит нам войти в Царствие Небесное (Деян. 14, 22). А Царство Небесное состоит в причастии Святому Духу, почему и говорится, что Царство Небесное внутри вас есть (ср. Лк. 17, 21), дабы мы постарались стяжать и иметь внутри себя Духа Святого»8.

Вместе с тем здесь следует также привести пусть и краткую, но замечательную по силе и богословской точности формулировку святителя Амвросия Медиоланского, еще одного толкователя евангельского стиха Мф. 11, 12, а также схожего с ним по содержанию стиха Лк. 16, 16, решительно провозглашающего: «Царство мое — Христос»9. Вот что такое есть на самом деле, по убеждению святителя Амвросия, то Небесное Царство, которое, путем деятельного христианского подвига, стяжается и берется верными: Сам Господь Иисус Христос, Которого мы чаем, к единству с Которым стремимся и Который подлинно, согласно евангельскому речению Царствие Божие внутрь вас есть (Лк. 17, 21), обитает ныне в христианах и как Царь, и как Царство прежде всего благодаря нашему евхаристическому приобщению Ему. Вероятно, на этот же духовный смысл указывают и дальнейшие слова святителя Амвросия, сначала припоминающего, как, согласно евангельскому рассказу, дерзновенно и настойчиво «похитили» у Христа Его благодать и милость страдавшая кровотечением женщина (см. Лк. 8, 41-44) и добившаяся от Господа исцеления дочери хананеянка (см. Мф. 15, 22–28), а затем наставляющего христиан: «Вот ты узнал, как похищают Царство Божие. Давайте и мы постараемся скорее похитить Его [сие Царство, ведь] Пасху Господню едят с поспешностью (см. Исх. 12, 11)!»<sup>10</sup> Скорее всего, святитель Амвросий имеет здесь в виду, что наша Новая Пасха есть Сам Господь Иисус Христос: Тот Новый Евхаристический Агнец, Которого нам надлежит всякий раз вкушать «с поспешностью» — «как можно скорее похищая» Его для себя, ради приобщения Ему, за Божественной литургией.

...Теперь следует задаться еще одним вопросом: почему же то стяжание Небесного Царства, о котором говорит Господь в евангельском стихе Мф. 11, 12, совершается именно от дней Иоанна Крестителя доныне?

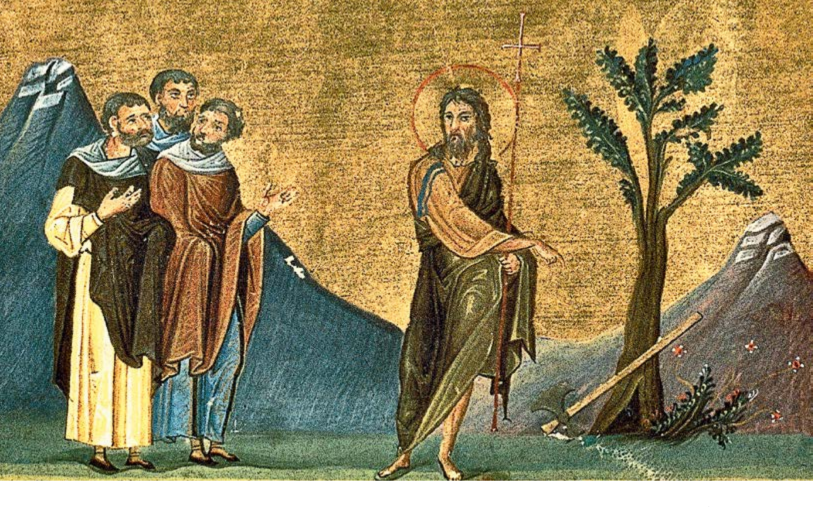
Древние церковные писатели прежде всего подчеркивают, что в евангельском отрывке От дней же Иоанна Крестителя доныне... слово доныне не следует понимать в значении какой-либо ограниченности по времени. Доныне здесь не означает «лишь до сих пор», «до этого момента» или же «только здесь и сейчас». Эти слова От дней же Иоанна Крестителя доныне должны быть отнесены к открывшейся в мире именно с этого момента — от дней проповеди Предтечи, но вместе с тем теперь уже навеки вошедшей во вселенную непреходящей реальности нашего спасения. Так, по мысли Оригена, Господь говорит здесь не об ограниченных исторических и конкретных днях земной жизни Предтечи или же Иисуса как таковых, но о мистических и духовных днях Христовых, которые есть реальность Небесного Царства, отныне ставшая доступной для верных. Ориген пишет: «Дни Иоанна и Иисуса следует понимать не в смысле времени, а в смысле состояния души слушателя Божественного Писания»<sup>11</sup>.

А что же было прежде дней Иоанна Крести*теля* (ср. Мф. 11, 12)? Закон и пророки. Были ожидание и чаяние, а не исцеление и спасение. До Предтечи предрекали только еще грядущего Господа, теперь же Предтеча благовествует об уже пришедшем и начавшем дело Искупления Христе именно как об ожидавшемся богоизбранным народом Мессии. Евфимий Зигабен поясняет: «Закон и пророки до Иоанна (Лк. 16, 16). Закон, содержащий пророчества, и пророки, пророчествующие [о Христе], до Иоанна прорекли (ср. Мф. 11, 13)... <...> А впредь уже нет ни Закона, ни пророков, но что есть? С сего времени Царствие Божие благовествуется (Лк. 16, 16). О нем уже не изрекаются неясные пророчества, но оно открыто возвещается. Ведь сам Иоанн первым благовествовал его, говоря: Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное  $(M\phi. 3, 2)^{12}$ .

Впрочем, до *дней Иоанна Крестителя* далеко не все в богоизбранном народе, прислушиваясь к словам Закона и пророков, чаяли именно духовного исцеления и спасения. Многие вообще не испытывали нужды в Небесном Царстве, ибо желали лишь телесных и материальных благ, усматривая в Писании только обетования плотского и земного. Святитель Фотий, патриарх Константинопольский, поясняет:

«А до наставления и обетования Христа, или же до пришествия Иоанна для крещения <...> в Израиле, обетование о Царстве еще не было понятным и ясным для всех, но обетованиями были более телесные блага, приумножение земли и рода, одоление врагов и тому подобное» 13. «До наставления Христа и пришествия Иоанна... обетования были плотскими. <...> А после того как приступил Иоанн ко крещению и крестил нашего Владыку, [после того] как Дух засвидетельствовал Единородного Сына Отца и Сам Христос начал проповедовать Царство Небесное (см. Мф. 3, 13-17), с того времени Царство Небесное стало для людей желаемым и берущимся (ср. Мф. 11, 12)»<sup>14</sup>. Итак, до дней Иоанна Крестителя люди искали плотского и земного, ныне же они возжаждали духовного и небесного как сделавшиеся способными обрести это во Христе. Кроме того, мы видим по только что приведенной мысли святителя Фотия: такая жажда Небесного Царства смогла у них появиться, родиться благодаря тому, что им открылся на Иордане через Предтечу Бог Слово именно как Единородный Сын Отчий, засвидетельствованный Святым Духом; тем самым они познали тайну Пресвятой Троицы; познав же Бога Царя, они возжаждали затем и Его Царства. В этом смысле дни Иоанна Крестителя — это еще и дни истинного богопознания для всего человечества, миг, когда ему открылись и сами Небеса, и путь на них — во Отце, Сыне и Духе Святом.

Итак, Царство Небесное силою берется от дней Иоанна Крестителя (ср. Мф. 11, 12), ибо именно в те дни человеческий род обратился от плотского к духовному. По мысли древних святых отцов, такое обращение к небесному уверовавших во Христа сделалось для них подлинным началом их личного пересозидания, точкой отсчета в само-преображении посредством деятельных нравственных усилий и внутренней борьбы с грехом. Святые отцы тесно увязывают подобные свои суждения с темой покаяния как главнейшим предметом проповеди Предтечи. Именно слова Иоанна покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное (Мф. 3, 2), затем повторенные и Самим Господом (см. Мф. 4, 17), неразрывно связали саму возможность нашего вхождения в Небесное Царство с покаянием — как победой над грехом и целительной



Собор Предтечи и Крестителя Господня Иоанна. Миниатюра из Минология Василия II. Константинополь. 985 г. Ватиканская библиотека. Рим

переменой ума (μετάνοια) во Христе. В связи с этим святитель Григорий Палама в «Гомилии 10-й. Во вторую Неделю Святой Четыредесятницы» учит, что Иоанн говорит: «Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное (Мф. 3, 2); и не только приблизилось, но и уже оно в нас есть. Вот, Царствие Божие внутрь вас есть... говорит Господь (Лк. 17, 21). <...> Но это относится только к тем, которые жительствуют по Богу и богоугодно проводят жизнь. Итак, поскольку Царствие Божие и приблизилось, и в нас есть... то делами покаяния сделаем себя достойными его; сделаем усилие над собою, отвергая злые произволения и навыки, ибо Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12)»<sup>15</sup>.

Именно для очистившихся от греха, покаявшихся — путем духовной борьбы как войны против себя самих, падших, — а затем преобразившихся и освятившихся и открывается путь вхождения в Небесное Царство. Поэтому евангельские слова От дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12) понимаются древнецерковными толкователями как ясное свидетельство о том, что вместе с явлением в мире проповеданной Предтечей

силы покаяния уверовавшие как раз и обрели саму возможность начать в глубине своего сердца трудный, но спасительный штурм крепости греховной падшести и страстности, взятие которой подлинно дарует Небесную Жизнь. Евфимий Зигабен в «Толковании на Евангелие от Матфея» поясняет: Царство Небесное «силою берется, то есть насильно восхищается людьми, когда они делают насилие над самими собою и побеждают нужду собственных страстей или тиранию неверия. Поясняя это, продолжает: употребляющие усилие восхищают его. Такое похвальное насилие началось, говорит, со дней проповеди Иоанна (см. Мф. 11, 12), провозгласившего народу: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное (Мф. 3, 2). Сказал это Христос как для похвалы Иоанну, как бы положившему начало спасению людей, так и для побуждения слушателей употребить подобное же усилие над самими собою»<sup>16</sup>.

Однако, по мысли святых отцов, путь в Небесное Царство открывается для верных не только покаянием, но также и посредством иных христианских подвигов. По убеждению древних экзегетов, такие деятельные подвиги, требующие от ищущих спасения максимальной духовной и физической самоотдачи,

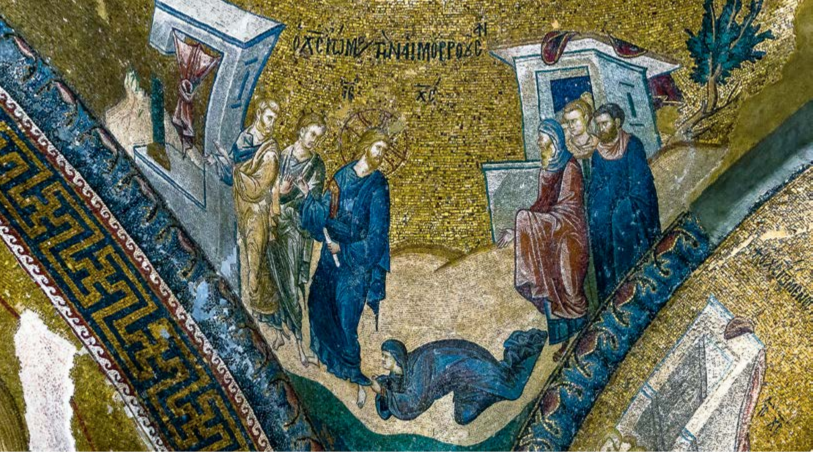
тоже являются, подобно покаянию, той силой, которой берется Царствие Небесное. Один из древнейших толкователей евангельского стиха Мф. 11, 12 священномученик Ириней Лионский в сочинении «Против ересей» поясняет: «Господь сказал, что Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12), то есть те, которые с усилием и подвигом постоянно бодрствуют, восхищают его»<sup>17</sup>. И святитель Фотий учит, что *Царство* Небесное «Силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12) — как бы от дней Иоанна Крестителя дается и вручается [оно] не первым попавшимся, но тем, кто употребляет усилие, приходящим от сердца: [лишь] теми восхищается и стать их достоянием соглашается Царство Небесное. А берущимся и восхищаемым теми, кто употребляет усилие, [евангелист] называет его [Царство] справедливо, потому что хотя [оно] и является даром благодеяния Владыки, но заслуживает быть вверенным не возлежащим и предающим самих себя снисхождениям, а тем, кому должно вкусить от дара, кто и сами прилагали многое усердие, труд и подвиг, чтобы удостоиться столь великого даяния» 18.

По убеждению святых отцов, Царство Небесное берется христианином именно путем его максимальных и постоянных нравственных и аскетических усилий как борьбы с греховной самостью, с рабством страстям. Святитель Кирилл Александрийский в сохранившемся фрагменте «Комментария на Евангелие от Матфея» поясняет: «Верующий, когда он усиленно и настойчиво противостоит собственным телесным и душевным страстям ради того, чтобы войти в Царство Небесное, будучи боголюбцем, есть берущий [это Царство] силой (ср. Мф. 11, 12)»<sup>19</sup>. В связи с этим же и преподобный Исихий Синаит (VII-IX века или 2-я пол. XII века) в «Слове душеполезном и спасительном о трезвении и молитве к Феодулу» учит: «Те, которые делом, силой принуждения, как неким нуждением, воздерживают себя от греха, блаженны пред Богом, ангелами и человеками: потому что [именно] нудящие себя суть восхитители Царствия Небесного (ср. Мф. 11, 12)»<sup>20</sup>.

Тем самым (отмечу, что эта мысль в первую очередь важна именно для греческих древних толкователей Мф. 11, 12) Царствие Небесное берется отнюдь не силою, направляемой на само это Царство, как неким «насилием» над Небесами, но берется христианами посредством той настойчивой и властной силы, что направляется на себя самих — против всего в себе греховного. В то же время, как мы уже увидели, святые отцы настойчиво подчеркивают, что наша борьба за Царство Небесное есть самопринуждение не только бороться с грехом и его побеждать, но также и чисто, свято жить.

Тема взятия Небесного Царства (ср. Мф. 11, 12) как его обретения ценой величайших аскетических усилий, путем деятельных и жертвенных трудов, связанных с ограничениями плоти, с предельным напряжением и даже с полным изнеможением физических и душевных сил, с самопринуждением к изнурительному подвигу, особенно важна для древнецерковных толкователей из числа монашествующих. Так, преподобный Григорий Синаит в «Главах о безмолвии и двух образах молитвы» учит: «Всякая [иноческая] телесная и духовная деятельность, не имеющая болезненности и труда, не приносит проходящему ее никакого — ни телесного, ни духовного — плода, потому что Царство Небесное, сказал Господь, с принуждением воспринимается, и употребляющие усилие восхищают его (ср. Мф. 11, 12). Здесь под принуждением разумеется болезненное во всем телесное чувство [трудящегося]. Нередко многие безболезненно трудились или трудятся в течение непродолжительного времени и, перенося труды безболезненно, не с кипучей ревностью сердца, оказываются чуждыми чистоты и не участвующими в дарах Святого Духа — вследствие отказа от горьких трудов. Небрежно и вяло выполняющие многое... никогда не собирают плодов по причине безболезненности подвигов»<sup>21</sup>.

Особым путем истолкования евангельского стиха Мф. 11, 12 является обращение святых отцов к темам ветхозаветного Божия обетования богоизбранному еврейскому народу, а также вхождения в Новозаветную Церковь уверовавших во Христа язычников. В связи с этим взятие силой Царства Небесного понимается древнецерковными толкователями еще и как некий «захват» и «похищение» новым Израилем тех древних обетований, что были некогда даны Богом Израилю ветхозаветному. Ветхий Израиль как не принявший воплотившегося Христа



Исцеление кровоточивой жены. Мозаика из монастыря Хора в Стамбуле. 1316–1321 гг.

и по этой причине духовно одряхлевший, обессилевший ныне лишился своих прежних обетований как исполнившихся в отвергнутом им Господе Иисусе; бывшие же язычники дерзновенно выхватили, вырвали эти обетования из рук иудеев, присвоив себе ранее обещанные богоизбранному народу благодатные дары, силой своей веры во Христа и через посредство вхождения в Новозаветную Церковь.

Святитель Иларий Пиктавийский в «Комментарии на Евангелие от Матфея» провозглашает: «От дней Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (ср. Мф. 11, 12). Однако народ [еврейский] не верит Иоанну, дела Христа им не почитаются, будущий Крест стал для него соблазном. Пророчество [в Израиле] уже прекращается, Закон уже исполняется, всякая проповедь уже сдерживается, дух Илии уже предпосылается в голосе Иоанна. Одни [только лишь] проповедуют [грядущего] Христа, а другие Его признают [пришедшего]; от одних Он рождается, но другие Его любят. Свои Его отвергают, чужие принимают, близкие преследуют, обнимают враги. К наследству устремляются усыновленные, но семья Его [народ еврейский] отвергает. Сыновья отказываются от завещания, рабы признают. Итак, Царство Небесное силою берется, и прилагающие силы похищают его, потому что слава Израиля, заслуженная отцами, возвещенная пророками, явленная в [пришедшем] Христе, захватывается и похищается верой язычников»<sup>22</sup>.

Однако, как уже говорилось ранее, основными образами, которыми пользуются древнецерковные толкователи при изъяснении Мф. 11, 12, оказываются совершаемые христианами в их духовной жизни и на путях спасения — «взятие» и даже «похищение» Небесного Царства. Так, святитель Иоанн Златоуст в «Беседе на Евтропия» призывает: «Похищай не землю, а Небо: Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12)... <...> Христос говорит: "У Меня похищай, и Я буду благодарить тебя за похищение; Царство Мое похищай и бери силою"»<sup>23</sup>. Но подобное насилие при стяжании Небесного Царства, к которому нас призывает в Евангелии Господь, бывает обращаемо отнюдь не на дерзкое и горделивое взятие штурмом Господних Небес, но именно на нас самих, внутрь нас, — не ввысь, а вглубь: на преисполненную страстями душу, на живущий в ней грех, на препятствующие в нашем восхождении на Небеса земные страсти и пустые привязанности. Христианин здесь штурмует самого себя, борется, как будто бы с вражеским войском, с собственными греховными волнениями и личной порабощенностью

страстям. Победоносным же нашим оружием при этом оказываются аскетический подвиг, смирение, терпение, духовная жажда единства с Богом, неотступная устремленность к святой и благодатной жизни во Христе.

Как пишет в «Собеседовании 24-м» преподобный Иоанн Кассиан Римлянин: «Царство Небесное восхищают (ср. Мф. 11, 12) не беспечные, не распущенные, не избалованные, не изнеженные, но усиленные [искатели]. Кто же эти сильные [искатели]? Конечно же, те, которые делают славное насилие не другим, а своей воле, которые, посредством похвального похищения лишая себя удовольствия от настоящих [тварных] вещей, по слову Господа, именуются превосходными восхитителями и через такого рода похишение с силою вторгаются в Царство Небесное. Ибо Царство Небесное, по слову Господа, силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12). Те, конечно, достойны похвал как сильные, кто [силою] одолевают свою погибель. Ибо человек, как сказано в Писании, "в печалях трудится для себя и одолевает погибель свою" (ср. Притч. 16, 26)»<sup>24</sup>. Мы видим: преподобный Иоанн Кассиан говорит отнюдь не о том, что мы якобы должны достичь Царства Небесного, вырвав его из рук Божиих вопреки Божественной воле. Напротив, речь здесь идет о победоносном одолении нашего собственного внутреннего ветхого и греховного человека, о взятии штурмом своей поработившейся страстям и миру души, о похищении из нее состояния духовной смерти. Оружием же при этом штурме выступают вера и молитва.

Святитель Амвросий Медиоланский, обратившийся в «Изъяснении Евангелия от Луки» к истолкованию Мф. 11, 12 и Лк. 16, 16, рассуждая, как и преподобный Иоанн Кассиан, о спасительной роли веры и молитвы в деле стяжания нами Царства Небесного, вдруг неожиданно провозглашает, что язычница-хананеянка, вымолившая у Христа исцеление своей беснующейся дочери, через это подлинно похитила у Самого Господа, причем именно силой своих веры и молитвы, Его Небесное Царство как дары Божественной милости и чудотворной помощи Спасителя. Святитель Амвросий учит: «От дней его [Иоанна Крестителя] Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие похищают его (ср. Мф. 11, 12). <...> Похищает

Царство пришедшая из своей страны хананеянка, кричавшая: Помилуй меня, Господи, сын Давидов, дочь моя жестоко беснуется (Мф. 15. 22). Воистину она взяла Царство силой, настойчивая в молениях, мудрая в ответах, являющая веру в словах. Идущего мимо она призывает, Молчащего просит, Уклоняющегося умоляет, Отказывающегося склоняет. Не кажется ли тебе это похищением, когда она все же добивается того, в чем ей отказано, когда она исторгает себе то, что предназначено другим? Даже когда Господь сказал, что не подобает хлеб детей отдавать собакам (см. Мф. 15, 26), она согласилась и своим согласием исторгла Царство, сказав: Так, Господи, но и псы едят крохи, падающие со стола господ своих (Мф. 15, 27). Вот ты узнал, как похишают Царство Божие. Давайте и мы постараемся скорее похитить его... <...> Но кто похищает Царство? <...> Та, о которой говорится [Самим Христом]: Велика вера твоя, да будет тебе по желанию твоему (Мф. 15, 28). Она похитила его [Царство], добившись желаемого, вымолив просимое» $^{25}$ .

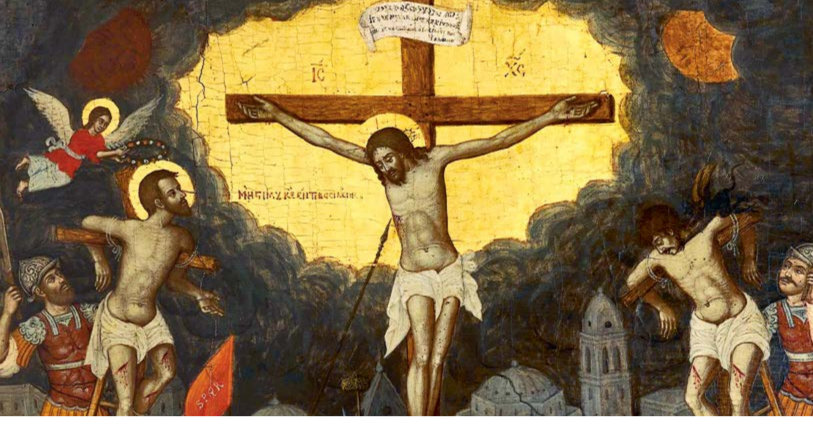
Особо отмечу: в этих словах святителя Амвросия нам открывается еще одна новая и важная грань церковного понимания смысла евангельского стиха Мф. 11, 12. От дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его. Силою здесь означает «с особой христианской настойчивостью», в том числе и по отношению к Богу, в согласии с другими словами Господа: Просите, и дано будет вам; ищите, и найдете; стучите, и отворят вам (Мф. 7, 7; ср. Лк. 11, 9). Церковные толкователи иногда также свидетельствуют при поисках Царства Небесного и о таком образе активности человеческих сил, который оказывается направлен христианами не только внутрь себя, но и вовне; более того, они даже рассуждают здесь, как бы это парадоксально ни прозвучало, о «сугубой настойчивости» веры, молитвы и любви, обращаемых спасаемыми на Самого Господа. Бог терпит, если можно так сказать, «насилие» со стороны верных, когда «одолевается» нашими прошениями, настойчиво и неотступно призывается для оказания помощи, «принуждается» неослабевающей надеждой на Него. Однако вместе с тем, даже претерпевая такую нашу «осаду», Он все равно всегда отвечает на нее властно и свободно — если Сам захочет и как сочтет нужным. При этом Господь зачастую даже позволяет нам Себя победить — но лишь потому, что Сам желает быть здесь побежденным ради нашего спасения. Мы же со своей стороны постоянно, настойчиво и неотступно пытаемся — подобно той исцеленной Христом евангельской кровоточивой женщине, что коснулась Его одежд, когда Он шествовал в дом Иаира (см. Мф. 9, 20–22; Мк. 5, 25–34), как бы духовно «ухватиться» за край Его ризы и остановить, удержать, привлечь к себе Христа, при этом непрестанно умоляя Господа не только нам помочь, но и духовно соединиться с нами. И если Христос все-таки возле нас останавливается, то Он дарует нам Свое Небесное Царство.

Размышляя, что всякий христианин ради того, чтобы силою стяжать Царство Небесное, должен стремиться — верой, следованием заповедям и молитвой — духовно удерживать рядом с собою Христа и не отпускать Его, святитель Феолипт Филадельфийский приводит евангельский пример учеников Христовых на пути в Эммаус (см. Лк. 24, 13–35), которые по Воскресении Господа из мертвых настойчиво Его удерживали, препятствуя Ему их покинуть. Мы помним: в тот раз Спаситель остался с ними вечерять как раз в ответ на такое их упорство, хотя Он перед этим и показывал вид, что хочет идти дальше. Евангелист Лука повествует: И приблизились они к тому селению, в которое шли; и Он показывал им вид, что хочет идти далее. Но они удерживали Его, говоря: останься с нами, потому что день уже склонился к вечеру. И Он вошел и остался с ними. И когда Он возлежал с ними, то, взяв хлеб, благословил, преломил и подал им. Тогда открылись у них глаза, и они узнали Его. Но Он стал невидим для них (см. Лк. 24, 28-31).

Святитель Феолипт в «Слове о трезвении 10-м» наставляет: «Посредством того, что Господь возлег с учениками, оставался с ними и был [ими] узнан (см. Лк. 24, 29–31), мы научаемся, что с необходимостью обязаны... с помощью понуждения [себя] к деланию заповедей домогаться Господа. Ибо Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12). Это показали и ученики [Господа], силой удерживая Его остаться с ни-

ми (см. Лк. 24, 29)»<sup>26</sup>. В связи с этим евангельским явлением апостолам воскресшего Христа можно также припомнить, что Господь тогда остался с апостолами — в ответ на их настойчивость — ради того, чтобы преломить с ними хлеб, который понимается святоотеческой традицией именно как Евхаристический, то есть даровал им тогда через евхаристическое преломление хлеба Самого Себя, Свое Тело. Как подчеркивает в «Проповеди 234-й» блаженный Августин Гиппонский, «никто не должен сомневаться... в том, что они [ученики]... узнали в преломлении хлеба (ср. Лк. 24, 35) то Таинство, которое нас соединяет [со Христом и во Христе]... <...> Узнали... в преломлении хлеба. Ведь это не просто хлеб: получая благословение Христово, [хлеб] делается Телом Христовым»<sup>27</sup>. Итак, апостолы, удержав тогда Христа (останься с нами — Лк. 24, 29), подлинно взяли Его силою (ср. Мф. 11, 12) — через евхаристическое приобщение Ему, благодатно и спасительно «похитили» Того, Кто Сам есть Небесное Царство, — как Путь в это Царство и как Небесная в нем Жизнь (ср. Ин. 14, 6).

Вместе с тем святые отцы Древней Церкви (в первую очередь западные толкователи) подчеркивают, что это именно Сам Господь настойчиво ждет от Своих верных действенного и неотступного дерзновения при взятии силою Царства Небесного — духовного «штурма» и «захвата» Горней Твердыни ради вечного здесь вселения. Среди таких отцов следует в первую очередь назвать блаженного Августина, который в «Проповеди 232-й. О Воскресении Христа по Евангелию от Луки», размышляя о величайшей и спасительной силе веры, как раз настойчиво использует по отношению к Царству Небесному символические образы «штурма», «взятия» и «захвата». Блаженный Августин вспоминает евангельский рассказ о крестных страданиях Господа, когда по обе стороны от Христа оказались распяты два разбойника. Тогда, по свидетельству евангелиста Луки, один из повешенных злодеев злословил Его и говорил: если Ты Христос, спаси Себя и нас. Другой же, напротив, унимал его и говорил: или ты не боишься Бога, когда и сам осужден на то же? и мы [осуждены] справедливо, потому что достойное по делам нашим приняли, а Он ничего худого не сделал. И сказал Иисусу: помяни



же будешь со Мною в раю (Лк. 23, 39–43). Размышляя о спасительном содержании слов благоразумного разбойника: помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое, и духовном значении ответа ему Христа: истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю, блаженный Августин тесно увязывает здесь сказанное со все тем же речением Господа: Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12). При этом Августин подчеркивает, что слова раскаявшегося разбойника, обратившегося ко Христу со смиренной просьбой помянуть его в Царстве Небесном, как раз и оказались преисполнены той спасительной силы верой, посредством которой он по дару Самого Господа — взял ныне штурмом врата Горних Обителей, прежде неприступные для падшего грехом человеческого рода. Блаженный Августин учит: «Лука повествует о том... что два разбойника были распяты со Христом, и... один из них поносил Господа, а другой во Христа уверовал. Вспомним о той вере, что Христос нашел в разбойнике... Христос висел на кресте, здесь же висели и разбойники; Он посередине, они по обе стороны. Один разбойник наносил [Ему] оскорбления, другой

же [в Него] уверовал; а Он, помещенный между ними, вынес Свой приговор. Ибо насмехав-

шийся сказал: "Если Ты Сын Божий, спаси Себя

меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое!

И сказал ему Иисус: истинно говорю тебе, ныне

Самого" (ср. Лк. 23, 37). Другой же разбойник ответил [первому]: или ты не боишься Бога? и мы [осуждены] справедливо, потому что достойное по делам нашим приняли, а Он ничего худого не сделал (Лк. 23, 40-41). Обратившись к Господу, он сказал: помяни меня, Господи, когда приидешь в Царствие Твое! (Лк. 23, 42). Вот великая вера! Не знаю, что еще можно было бы прибавить к такой вере! <...> Тот, который видел Его висящим на кресте, уверовал... <...> Давайте послушаем, что сказал ему Господь: "истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю (Лк. 23, 43). Ты отринул [и осудил] себя, но Я признаю тебя принадлежащим Мне... Ты взял Царство Небесное штурмом (ср. Мф. 11, 12); ты вторгся в него; ты уверовал; ты захватил его. Ныне же будешь со Мною в раю. Я не отрину тебя, но сегодня же воздам по твоей великой вере". [Ведь когда] разбойник произнес помяни меня, когда приидешь во Царствие Твое, он веровал не только в то, что Господь воскреснет, но и что Он будет царствовать... Тот, Который [теперь] висел на Кресте, — распятый, обагренный кровью, бездвижный...»<sup>28</sup> Мы видим: по мысли блаженного Августина, благоразумный разбойник взял штурмом и захватил Небесное Царство, вселившись в него, именно силой родившейся в его сердце искренней и глубокой веры во Христа как в Горнего Царя.

Итак, только благодаря вере во Христа как в нашего Царя и Бога, в согласии с которой

Икона «Распятие между двумя разбойниками». Иоаннис Москос.

кресшего Христа апостолам Луке и Клеопе на пути в Эммаус. Фреска сово и Метохия,

Явление Вос-

из монастыря

Грачаница, Ко-

Сербия. Около 1320 г.

мы стремимся жить и поступать, и оказывается возможно — не только для благоразумного разбойника, но также и для всех христиан взять силою Царство Небесное и соделать его своей вечной Обителью. И в то же время, как свидетельствуют святые отцы, самому по себе христианину здесь никак не справиться, но только при помощи Божией. Ведь именно Господь и подает нам — в качестве благодатного дара — те духовные силы, посредством которых мы оказываемся способны устремиться на спасительный штурм Небес. В этом смысле церковное понимание евангельских слов Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его ясно являет нам необходимость синергии Бога и человека в деле людского спасения. В связи с этим святитель Фотий настойчиво подчеркивает, что в деле обретения христианами Царства Небесного всегда есть две стороны: оно одновременно свободно и по любви подается христианам Самим Богом как дар и вместе с тем восхищается (ср. Мф. 11, 12), похищается у Него деятельными, подвижническими и творческими усилиями самих верующих. Святитель Фотий пишет: «После того как Иоанн [Предтеча] приступил ко крещению, провозвестил слово покаяния и крестил общего Владыку, как Дух

засвидетельствовал истинного и единоприродного Сына Отца, а Сам Владыка начал проповедовать Царство Небесное (ср. Мф. 4, 17), после этого начало в пожелании у людей возникать Царство Небесное, после этого начало оно употребляющими усилие искаться, нудиться и быть восхищаемым. Ибо хотя Царство Небесное и дар (ведь что за него кто-либо сможет [достойное] и воздать?), однако все же не даром дается и не первым попавшимся, но тем, кто стучит, просит (ср. Мф. 7, 7), упорствует, употребляет усилие, — тем дается, теми восхищается (ср. Мф. 11, 12). И как тот, кто ищет что-то со многим и невыразимым стремлением, как только [ему] будет позволено схватить желаемое, восхищает его, так и тем, кто от сильного и безмерного желания ищет как бы восхитить Царство Небесное, тем дается оно и теми восхищается (ср. Мф. 11, 12)»<sup>29</sup>. Мы видим: Царствие Небесное, по слову святителя Фотия, одновременно и дается — даруется Богом, и восхищается — похищается христианами.

Этот «захват» Царства Небесного, к которому призывается Господом всякий христианин (см. Мф. 11, 12), как его «похищение» усилием веры, настойчивостью молитвы, неотступностью надежды и дерзновением любви, являет-



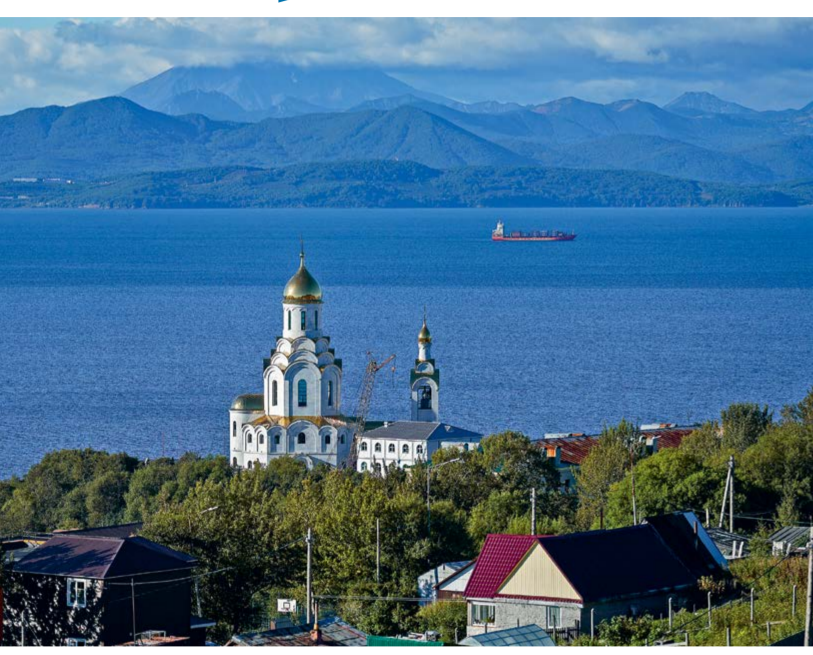
ся для верных подлинной мощью ко спасению и дверью в вечную жизнь. Но в то же время эта дверь, эти врата Царства Небесного могут отвориться для нас именно силой Самого Господа по дару Его благодати. В этом смысле святитель Петр Хрисолог, настойчиво призывающий христиан деятельно овладевать Царством Небесным, также говорит и о том, что наше усилие здесь должно обязательно соединиться с его наполняющей и благословляющей Божественной благодатью. Именно в этом смысле наш «штурм» Царства Небесного всегда оказывается делом синергии, соработничества, сотрудничества Бога и человека в деле людского спасения. Ты берешь, овладеваешь, захватываешь, но бываешь способен все это осуществить лишь благодаря тому, что тебе для этого дарует Свою благодать Сам Бог. Святитель Петр в «Слове 56-м» призывает христиан: «Бери то, чего хочешь, овладевай тем, чего желаешь, ибо Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф. 11, 12). Бери то, что хочешь, и пусть благодать дарует то, что может приобрести усилие» $^{30}$ .

Итак, ты овладеваешь Небесным Царством только потому, что тебе вручает себя само это Царство. Ты стоишь у его врат и стучишь, и тебе их могут отворить (стучите, и отворят вам — Мф. 7, 7) именно в силу того, что по другую их сторону, во внутренних пределах Царства, также стоит и стучит — в те же самые врата — Сам Господь, и ты, в свою очередь, открываешь их для Него и вместе с Ним (Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, и буду вечерять с ним, и он со Мною — Откр. 3, 20). Как мы видим, врата Царства, двери спасения могут отпереться и отвориться для нас лишь с обеих сторон: через согласное и совместное усилие Бога и христианина — силою (ср. Мф. 11, 12) синергии Божественной благодати и деятельного христианского подвига.

- <sup>1</sup> Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета канонические. Современный русский перевод. М.: Российское Библейское общество, 2015. С. 1052.
- <sup>2</sup> Новая Женевская учебная Библия. Синодальный перевод. Hänssler-Verlag, 1998 С. 1278
- <sup>3</sup> Eusebius Hieronymus Stridonensis. Epistola CXXI. 1. Ad Algasiam // Patrologiae cursus completus. Series Latina (далее в тексте сносок PL) / ed. J. P. Migne. Vol. 22. Paris, 1845. Col. 1009.
- <sup>4</sup> Euthymius Zigabenus. In Lucam // Patrologiae cursus completus. Series Graeca (далее в тексте сносок PG) / ed. J. P. Migne. Vol. 129. Paris, 1864. Col. 1036D.
- <sup>5</sup> Cyrillus Alexandrinus. Commentarii in Matthaeum. Catena. 138 // Reuss J., ed. Matthäus-Kommentare aus der griechischen Kirche: Aus Katenenhandschriften // Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur. Bd. 61. Berlin. 1957. S. 197.
- <sup>6</sup> Euthymius Zigabenus, In Lucam // PG. Vol. 129, Col. 1036D–1037A.
- <sup>7</sup> Petrus Chrysologus. Sermo LVI. De Simbolo. 3 // S. Petri Chrysologi Collectio sermonum. Pars I / ed. by A. Olivar. Corpus Christianorum. Series Latina. Vol. 24. Turnhout, 1975. P. 315.
- 8 Symeon Novus Theologus. Cathecheses. VI // Syméon le Nouveau Théologien. Catéchéses // Sources Chrétiennes (далее в тексте сносок SC). 104 / ed. В. Krivochéine, J. Paramelle. Т. 1. Paris, 1964. S. 22. Рус. пер.: Симеон Новый Богослов, прп. Слово огласительное шестое // Симеон Новый Богослов, прп. Слова. М.: Изд. Перервинской духовной семинарии; Изд. Оптиной пустыни. 2021. С. 75–76.
- <sup>9</sup> Ambrosius Mediolanensis. Expositio Evangelii secundum Lucam. V. 115 // Амвросий Медиоланский, свт. Собрание творений. Т. VIII. Ч. 1. М., 2019 (латинский текст и русский перевод; пер. С. Степанцова). С. 396–397.
- <sup>10</sup> Ambrosius Mediolanensis. Expositio Evangelii secundum Lucam. V. 114 // Амвросий Медиоланский, свт. Собрание творений. Т. VIII. Ч. 1 (латинский текст и русский перевод; пер. С. Степанцова). С. 396–397.
- <sup>11</sup> Origenes. Fragmenta ex commentariis in evangelium Matthaei (in catenis). 227 // Origenes. Werke. Vol. 12. Eds. E. Klostermann, E. Benz. Leipzig: Hinrichs, 1941. P. 108. Рус. пер. цит. по: Библейские комментарии отцов Церкви и других авторов I–VIII веков. Новый Завет. Т. 1а: Евангелие от Матфея 1–13. Тверь, 2007. С. 279.
- 12 Euthymius Zigabenus. In Lucam // PG. Vol. 129. Col. 1036C.
- <sup>13</sup> Photius Constantinopolitanus. Catena In Matthaeum. 45 // Reuss J., ed. Matthäus Kommentare aus der griechischen Kirche: Aus Katenenhandschriften // Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur. Bd. 61. Berlin, 1957. P. 292.
- 14 Ibid. P. 293.
- <sup>15</sup> Gregorius Palamas. Homilia X. Secunda sanctae quadragessimae Dominica habita // PG. Vol. 151. Paris, 1865. Col. 112BC.
- 16 Euthymius Zigabenus. In Matthaeum // PG. Vol. 129. Col. 352CD.
- <sup>17</sup> Irenaeus Lugdunensis. Adversus haereses IV. 37. 7 // PG. Vol. 7/1. Paris, 1857. Col. 1103C. Рус. пер.: Ириней Лионский, сщмч. Против ересей. IV. 37. 7 // Ириней Лионский, сщмч. Творения. М., 1996. C. 432.

- <sup>18</sup> Photius Constantinopolitanus. Catena In Matthaeum. 45 // Reuss J., ed. Matthäus — Kommentare aus der griechischen Kirche: Aus Katenenhandschriften // Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur. Bd. 61. P. 292.
- <sup>19</sup> Cyrillus Alexandrinus. Commentarii in Matthaeum. Catena. 138 // Reuss J., ed. Matthäus Kommentare aus der griechischen Kirche: Aus Katenenhandschriften // Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur. Bd. 61. S. 197.
- <sup>20</sup> Hesychius. Capita de temperantia et virtute. II. 8 // PG. Vol. 93. Paris, 1865. Col. 1513B.
- <sup>21</sup> Gregorius Sinaita. De Quietudine et duobus orationis Modis. 14 // PG. Vol. 150. Paris, 1865. Col. 1328AB.
- <sup>22</sup> Hilarius Pictaviensis. Commentarius in Matthaeum. 11. 7 // Hilaire de Poitiers. Sur Matthieu. SC. 254 / ed. J. Doignon. Paris, 1978. S. 260. Рус. пер. цит. по: Библейские комментарии отцов Церкви и других авторов I–VIII веков. Новый Завет. Т. 1а: Евангелие от Матфея 1–13. С. 279.
- <sup>23</sup> Joannes Chrisostomus. Homilia de capito Eutropio et de divitiarum vanitate. 6 // PG. Vol. 59. Paris, 1862. Col. 401. Рус. пер.: Иоанн Златоуст, свт. Беседа, когда Евтропий, найденный вне церкви, был схвачен, и о садах и писаниях, и на слова: Стала царица одесную Тебя (Пс. 44: 10). 6 // Иоанн Златоуст, свт. Творения. Т. 3. Кн. 2. СПб., 1897. С. 414–415.
- <sup>24</sup> Joannes Cassianus. Collationes. XXIV. 26 // PL. Vol. 49. Paris, 1846. Col. 1327AB.
- <sup>25</sup> Ambrosius Mediolanensis. Expositio Evangelii secundum Lucam. V. 113, 114 // Амвросий Медиоланский, свт. Собрание творений. Т. VIII. Ч. 1 (латинский текст и русский перевод; пер. С. Степанцова). С. 396–397.
- <sup>26</sup> Θεόληπτος Φιλαδελφείας. Μερική διατράνωσις πρὸς ὑπόμνησιν ἄγουσα τῶν παρὰ τοῦ ταπεινοῦ Φιλαδελφείας Θεολήπτου διαφόρως λαληθέντων καὶ γραφέντων τῆ σεβασμιωτάτη βασιλίσση Εὐλογία μοναχῆ καὶ τῆ μετ' αὐτῆς καὶ ὑπ' αὐτὴν 'Αγαθονίκη μοναχῆ. 18 // Γριγορόπουλος, Ι. Κ. Θεολήπτου Φιλαδελφείας του Όμολογητοῦ (1250–1322) Βίος καὶ "Έργα. Β'μέρος. Κριτικό κείμενο Σχόλια. Κατερίν: Έκδόσεις «Τέρτιος», 1996. Σ. 293. Рус. пер.: Феолипт Филадельфийский, свт. Слово о трезвении 10-е. 18 // Феолипт Филадельфийский, свт. Аскетические творения. Послания. М.: Сибирская благозвонница, 2018. С. 369.
- <sup>27</sup> Aurelius Augustinus Hipponensis. Sermo CCXXXIV. De Resurrectione Christi secundum Lucam. 2 // PL. Vol. 38. Paris, 1863. Col. 1116.
- <sup>28</sup> Aurelius Augustinus Hipponensis. Sermo CCXXXII. De Resurrectione Christi secundum Lucam. 6 // PL. Vol. 38. Col. 1110–1111.
- <sup>29</sup> Photius Constantinopolitanus. Catena In Matthaeum. 46 // Reuss J., ed. Matthäus — Kommentare aus der griechischen Kirche: Aus Katenenhandschriften // Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur. Bd. 61. P. 292–293.
- <sup>30</sup> Petrus Chrysologus. Sermo LVI. De Simbolo. 3 // S. Petri Chrysologi Collectio sermonum. Pars I / ed. by A. Olivar. Corpus Christianorum. Series Latina. Vol. 24. P. 315.

# Православие на краю земли



Недавно мы отмечали 15-летие интронизации Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла и в связи с этим говорили о динамично развивающейся церковной жизни на необъятных просторах нашего Отечества. О том, что происходит в Камчатской епархии, куда некогда принесли слово Божие православные миссионеры, следовавшие апостольскому примеру идти до конца вселенной (см. Пс. 18, 5), в интервью «Журналу Московской Патриархии» рассказывает **архиепископ Петропавловский и Камчатский Феодор.** 

- Ваше Высокопреосвященство, уважаемый владыка Феодор, Камчатская епархия восточный форпост нашей страны, самый отдаленный от центра России регион. Расскажите, пожалуйста, об основных направлениях деятельности епархии.
- Сегодня Камчатская епархия, воплощая в жизнь благословения Святейшего Патриарха, проводит работу по различным направлениям современной церковной жизни. Это, безусловно, социальная работа, просветительская, миссионерская деятельность, работа с молодежью. В приоритете помощь нашим военнослужащим, участвующим в специальной военной операции.

В церковной жизни Камчатки 2023 год был ознаменован многими событиями. Состоялся исторический визит Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла на наш полуостров, в ходе которого Предстоятель освятил гарнизонный храм во имя святого апостола Андрея Первозванного, встретился с личным составом подводных сил Тихоокеанского флота и морскими пехотинцами, освятил основание храма во имя великого русского полководца святого благоверного князя Димитрия Донского на территории воинской части. Святейший Патриарх Кирилл освятил также Морской собор Камчатки — духовный форпост Дальнего Востока, который стал основным воинским храмом нашего региона.

Помощь воинам — защитникам Родины наш священный долг. Прихожане епархии с радостью участвуют во всех благих начинаниях. При кафедральном соборе волонтеры, в том числе и подростки, изготавливают маскировочные сети, которые посылаются на фронт, мы закупаем различные технические приспособления, чтобы сохранить жизнь нашим бойцам, изготавливаем окопные свечи, шьем маскировочные костюмы и многое другое. Священнослужители, в свою очередь, бывают на линии соприкосновения, чтобы поддержать воинов там, где им особенно трудно. Не оставляем и тех ребят, которые проходят лечение в госпитале Петропавловска-Камчатского. Священнослужители и сестры милосердия навещают воинов, которые находятся в незнакомом регионе, помогают им духовно и практическими делами.

В благотворительную деятельность епархии вовлечены прихожане, волонтеры; бывает так,

что целыми семьями люди участвуют в помощи ближним. В этом году при Троицком кафедральном соборе мы открыли благотворительную столовую, в которой нуждающиеся люди, попавшие в трудную жизненную ситуацию, получают бесплатные обеды. Подобная столовая действует и при Троицком храме в городе Елизово.

Важное значение имеет работа с молодежью, которая в первую очередь выражается в просветительской деятельности и в привлечении молодых людей к волонтерству. При храмах организованы молодежные группы и объединения. Детско-юношеский хор нашей епархии сопровождает торжественные и архиерейские богослужения. Юные певцы принимали участие в Божественной литургии, когда Святейший Патриарх Кирилл освящал Морской собор в сентябре 2023 года.

Постоянно организуем встречи молодежи с интересными людьми, с участниками СВО, героями России. Проводим различные соревнования. По четвергам в нашем Духовно-просветительском центре бывают встречи молодежи со священником, где обсуждаются духовные вопросы, готовятся различные акции и мероприятия. Стало уже доброй традицией ежегодно устраивать слеты православной молодежи епархии. В рамках Рождественских чтений мы организовали конференцию с участием студентов медицинского колледжа, посвященную милосердию как основе врачебной деятельности.

- В епархии большое внимание уделяется подрастающему поколению: действуют воскресные школы, священнослужители посещают общеобразовательные учебные заведения. Какую работу епархия проводит сегодня в рамках патриотического воспитания?
- Патриотическому воспитанию мы уделяем особое внимание. Совместно с морскими пехотинцами, командованием Вооруженных сил на северо-востоке России проводим несколько больших мероприятий в течение года, чтобы ребята в соревнованиях, которые проходят в игровой форме и напоминают игру «Зарница», овладевали воинскими навыками и глубже узнавали родную историю. Эти игры так и называются «Наследники Святой Руси» и посвящены разным периодам нашей истории: Древней Руси, святому великому князю Александру Невскому, преподобному Сергию Радонежскому и временам



Куликовской битвы, защитникам Отечества, которые участвовали в Великой Отечественной войне. На этих больших мероприятиях, проходящих на территории кафедрального собора также и в День народного единства, ребята могут посоревноваться, они учатся защищать Родину, узнают о вооружении времен Великой Отечественной войны и знакомятся с современной военной техникой.

Силами епархии подготовлена передвижная выставка, посвященная митрополиту Нестору (Анисимову), просветителю Камчатки. Владыка Нестор был выдающимся патриотом. Во взаимодействии с Министерством образования региона с декабря прошлого года и по настоящее время выставка проходит в общеобразовательных школах нашего края. Камчатские школьники активно участвуют в экскурсии, потому что планшетная экспозиция дополнена интерактивным компонентом: ребятам демонстрируют экспонаты из нашего Музея Православия. Так мы знакомим детей с историей Камчатки, а эта история содержит в себе немало героических страниц.

Молодежный отдел и епархиальная комиссия по спорту проводят массовые спортивные мероприятия во взаимодействии с правительством Камчатского края, казачеством. Стараемся привлечь не только воспитанников воскресных школ, но и учащихся общеобразовательных учреждений. В физкультурно-спортивном комплексе систематически проводим большие мероприятия, приуроченные к празднику Пасхи, Покрову Пресвятой Богородицы, святочные

спортивные игры, где соревнуются не только ребята, но и их родители. Мы видим, что это способствует укреплению православных семей, помогает сплочению и дружбе в подростковой среде.

- Во времена гонений на веру на Камчатке были закрыты все храмы, большая часть из них была разрушена, до наших дней уцелели стены всего лишь нескольких деревянных церквей, переделанных под школы или клубы. Сейчас активно идет строительство новых храмов, Камчатка развивается, появляются новые приходы.
- Одним из самых непростых и очень важных направлений деятельности епархии является строительство храмов. В Петропавловске-Камчатском возводятся четыре храма, а по всей Камчатке на сегодняшний день строится 14 церковных объектов: 13 храмов и братский корпус на территории монастыря.

Появление новых храмов — это всегда проявление покаянного чувства нашего народа и призывание милости Божией к нашему Отечеству. Освящен в минувшем году новый храм в честь святых Новомучеников и исповедников Церкви Русской в самом северном районе нашего края, в поселке Каменское. Завершается строительство храма в поселке Раздольный Елизовского района, храма Казанской иконы Божией Матери в Соболево. На будущий год запланировано строительство храма в Тиличиках и в поселке Шаромы.

В северных поселках, где общины не могут самостоятельно приобрести необходимые строительные материалы, мы помогаем найти финансирование, благотворителей, неравнодушных людей, подготовить документацию и продумать логистику. Очень радостно, когда люди обретают свой храм. Многие новые храмы были воздвигнуты силами братии епархиального Свято-Пантелеимонова мужского монастыря, который является миссионерским.

- Православие на Камчатке имеет удивительную миссионерскую историю.
- История Камчатской епархии по сравнению с историей любой материковой епархии достаточно молода. Сто десять лет для епархии это совсем не много. Православие существует более 1030 лет в России, а на Камчатке более трехсот лет, с момента присоединения

нашей Камчатской земли к Российской империи. Собора Камчатских святых у нас нет, но за это время появилось много угодников Божиих, канонизированных нашей Церковью, которые потрудились в том числе и здесь, на Камчатке. В частности, нашим камчатским святым мы считаем святителя Иннокентия (Вениаминова; 1797–1879). Святитель Иннокентий немало времени прожил на Камчатке. Десять лет он посвятил только Алеутским островам и стал родным отцом для местных народностей, изучил их быт, обычаи, помогая им в том числе в хозяйственных вопросах. Обучал строить дома, делать печки, и самое главное — открыл для них православную веру.

Святитель Иннокентий перевел на алеутский язык Священное Писание. Когда он переводил на языки коренного населения Евангелие, столкнулся с тем, что далеко не все в нем понятно местным жителям. В частности, как им передать одно из самых распространенных в Писании слов — «хлеб»? Трудность заключалась в том, что местные жители никогда не выращивали ни рожь, ни пшеницу. Эти злаки и хлеб были им совершенно незнакомы. Тогда, с благословения святителя Филарета (Дроздова; † 1867), который в то время был первоприсутствующим членом Святейшего Синода, святитель Иннокентий в книгах, которые он переводил на языки коренных народов полуострова, заменил слово «хлеб» на слово «рыба», и самая распространенная, самая главная христианская молитва в устах наших алеутов стала звучать особым образом: «Отче наш, рыбу насущную даждь нам днесь...» И так они стали читать книги, принимать веру православную. Алеуты на острове Беринга (Алеутские острова) построили храм в честь святителя Николая. Он является самым почитаемым святым на Камчатке. Дали и соответствующее имя поселку — Никольское. А на острове Медном построили храм в честь Преображения Господня, тут тоже ответ сам напрашивается поселок назвали Преображенское.

Крепко хранят они наши православные обычаи.

- Какие еще традиции сохранились до наших дней?
- Замечательная традиция давать имена детям. Родители, если не имеют календаря под рукой, то звонят и спрашивают: вот родился

мальчик, как его назвать? Мы смотрим, память какого святого приходится на этот день или на ближайшие. Поэтому у них очень большое количество ребятишек, которые носят замечательные православные имена: Таисия, Антонина, Тимофей...

- В епархии есть Музей Православия. Нередко вы сами проводите экскурсии для гостей в музее и в храмах. Расскажите, пожалуйста, о святых и исповедниках, жизнь которых связана с Камчатской землей.
- Несколько лет назад была учреждена паломническая служба Камчатской епархии. Проводится множество экскурсий по храмам Петропавловска-Камчатского, монастырям, по святым местам. Гости нашего полуострова стараются обязательно посетить Морской собор, увидеть его росписи, повествующие о становлении Православия на Камчатке и героических подвигах камчатцев. Велик интерес к Музею Православия, который находится на территории Троицкого кафедрального собора, где представлены фотографии и личные вещи просветителей Камчатки, миссионеров и исповедников веры.

На Дальнем Востоке есть свои святые: святитель Николай Японский, мученик Петр Алеут, святой Иаков Нецветов, просветитель народов Аляски преподобный Герман Аляскинский.

Здесь, на Камчатской земле, много потрудился — и о нем следует сказать особо — просветитель, исповедник, выдающийся миссионер митрополит Нестор (Анисимов; † 1962), его называют апостолом Камчатки. Совсем молодым





иеромонахом он прибыл сюда. Особая история связывает его со святым праведным Иоанном Кронштадтским. Когда будущий владыка Нестор был гимназистом, отец Иоанн исцелил его мать, и с того времени у них завязалась духовная дружба.

В начале своего служения иеромонах Нестор получил благословение на поездку на Камчатку, исколесил ее всю, познакомился с нуждами камчадалов (потомков местных сибиряков и аборигенов Камчатки, ассимилировавшихся с русскими), столкнулся с проблемами, которые не мог сам решить. Чтобы помочь этому региону, он обратился к государю императору. Чудесным образом через Столыпина попал на аудиенцию к царской семье. И простого иеромонаха, тогда никому не известного, который приехал из далекого городка Гижигинска, приняли император Николай Александрович и императрица Александра Федоровна со своим благочестивым семейством. Они очень прониклись рассказом о нуждах Камчатки. Впоследствии было создано православное братство, на средства которого закупались срубы для строительства храмов, больниц, школ, лепрозориев и в разобранном виде доставлялись по железной дороге во Владивосток, а оттуда морским путем на Камчатку. У нас есть районный центр Тиличики, где стоит памятник основателю этого поселка — митрополиту Нестору (Анисимову). Миссионер построил там школу и преподавал в ней, обучая сначала взрослых, а потом и детей.

Царь-страстотерпец император Николай Второй лично пожертвовал храм в разобранном виде. К тому времени был канонизирован святитель Иоасаф Белгородский, в честь которого и была освящена эта церковь, поэтому первое название населенного пункта Тиличики было село Иоасафовское.

Митрополит Нестор прожил трудную жизнь, был участником Поместного Собора 1917–1918 годов, вследствие революционных событий вынужденно покинул Камчатку и находился в Харбине, где окормлял большую русскую диаспору, построил православный храм. В 1945 году встречал победоносную Красную армию, которая разгромила Квантунскую армию милитаристской Японии, и вместе с маршалом Василевским служил благодарственный молебен Господу Богу в сентябре 1945 года. Затем были большие скорби. Владыка Нестор был арестован китайскими властями, прошел через многие страдания, был депортирован, попал в мордовские лагеря в СССР.

Интересную деталь приведу из жизни владыки Нестора. Он очень почитал блаженную Пашу Саровскую — современницу преподобного Серафима. У него была целая папка газетных и журнальных вырезок об этой святой, владыка относился к старице с благоговением. Однажды он отправился поклониться мощам преподобного Серафима Саровского и решил заодно побывать у блаженной Паши. Когда архимандрит Нестор прибыл в Дивеево и зашел к старице, она на полу в красном платье шила большой иголкой свои куклы.

Паша Дивеевская говорит: «О! Нестор пришел. Когда будешь здесь еще раз...» — и дальше совершенно неожиданно прозвучала такая площадная брань, что отец Нестор пулей выскочил из комнаты блаженной. В недоумении он спрашивал священнослужителей, находящихся рядом, что бы могло означать столь непристойное поведение старицы. Они пожали плечами и посоветовали обратиться к затворнику, который жил недалеко от Дивеева. Когда отец Нестор пришел к нему, затворник сказал: «Тебе надо сходить к ней еще раз». Очень ему не хотелось, конечно, так поступить. Но когда он с большой опаской все-таки подошел к двери блаженной: «Молитвами святых отец наших, Господи Иисусе Христе, Боже наш, помилуй нас», приоткрыл... Старица Паша как родного сына встретила его, обняла, посадила за стол: «Несите чай, самовар

несите, угощение!» — и начала сахару ему насыпать в чашку без меры... Ничего не понимающий, но утешенный, владыка отправился по своим делам на Камчатку. Удивительное поведение старицы он понял через двадцать с лишним лет, когда проходил свой тернистый путь, восходя на свою Голгофу, — находился в мордовских лагерях, с утра до вечера слыша отборное сквернословие.

После восьми лет лагерей владыка Нестор был оправдан и реабилитирован. Он занимал Новосибирскую кафедру, и при нем не закрылся ни один храм в епархии. С Новосибирской кафедры был переведен на Кировоградскую. В этой епархии при митрополите Несторе действовало более 320 храмов, и за время его правления тоже ни один из них не был закрыт.

О том, как митрополит Нестор преставился ко Господу, также следует рассказать... Когда он отправился на операцию в Москву, попросил своих помощников, чтобы они служили Божественную литургию в два часа ночи. В указанное время они начали богослужение, а в четыре часа пришел почтальон и принес срочную телеграмму о том, что в больнице города Москвы скончался Николай Александрович Анисимов — митрополит Нестор. Владыка Нестор пожелал преставиться ко Господу в тот момент, когда совершалась бескровная жертва, Божественная литургия. А незадолго до этого, гуляя по Переделкину со своими спутниками, владыка Нестор остановился, отошел в сторону и стал плакать, как может прослезиться только духоносный старец. Потом он сказал, что здесь, на этом месте, будет лежать самый счастливый из всех людей на земле. Патриарх Алексий I (Симанский) не мог ничего знать об этой прогулке. Но когда владыка Нестор преставился, тело его не стали отправлять в Кировоград, а похоронили в Переделкине за алтарем Преображенского храма. Это и было то самое место, на котором плакал и одновременно так радовался владыка. Вот такая удивительная судьба, блаженная кончина и такое место погребения.

Сейчас наши камчатцы с большим интересом знакомятся с книгами митрополита Нестора, самая знаменитая из них — «Наша Камчатка», в которой миссионер рассказывает о жизни камчадалов начала XX века.

— Ваше Высокопреосвященство, вы часто посещаете раненых бойцов в госпитале, бесе-дуете с ними. Что они рассказывают о своем опыте веры, приобретенном непосредственно на полях сражений?

— Воины — это люди, которые в наше время обретают свой особый духовный жизненный опыт. У них сейчас совершенно особое восприятие веры православной. Однажды в госпитале я подарил книгу «Россия под Покровом Божией Матери» одному воину, находившемуся на лечении. Он при мне ее листает, натыкается на фразу «на войне атеистов нет» и говорит: «Точно, я подпишусь два раза под этими словами». И поделился уже своим опытом о том, как был под обстрелами, как бойцы эвакуировали друг друга, как им приходилось обретать неповторимый жизненный духовный опыт, укрепляться в вере. Воины с благоговением достают крестики, прикладываются к ним, рассказывают, как сохранил им жизнь простой поясочек «Живый в помощи...», который был завязан на руке...

Наши подводники — люди, которые несут здесь вахту, — охраняют жизнь, мир, безопасность не только камчатцев, но и всей нашей страны. На восточном ее побережье живут глубоко верующие люди. У них свои профессиональные духовные традиции. В этом году мы радовались тому, что Святейший Патриарх освятил гарнизонный храм во имя покровителя нашего морского флота апостола Андрея Первозванного. С большим воодушевлением наши камчатские воины 40-й бригады, которая сражается сейчас в Донбассе, восприняли новость о том, что здесь, в нашем городе, на территории воинской части морских пехотинцев Святейший Патриарх Кирилл заложил в память о погибших в ходе специальной военной операции наших бойцах храм во имя великого русского полководца святого благоверного князя Димитрия Донского.

Герои, участвовавшие в СВО, говорят: «Есть верующие, а есть истинно верующие». Это они о себе говорят как об обретших истинную веру. Вера православная всегда была той собирательной силой, которая помогала проходить через все испытания, преодолевать все трудности, которые встречались нашему великому народу на его историческом пути. Так было, так и будет.



## Подвиг мучеников в следовании за Христом

Благодаря трудам церковного историка, агиографа, доктора исторических наук архимандрита Дамаскина (Орловского) мы узнали около тысячи имен новомучеников, пострадавших за веру в XX веке. Сорок пять лет отец Дамаскин собирает сведения об этих людях. Он составил целый корпус житий новомучеников и исповедников Русской Церкви на основе архивных исследований и сбора свидетельств очевидцев. Его труд послужил основой для принятия решения о канонизации целого сонма новомучеников на Юбилейном Архиерейском Соборе в 2000 году.

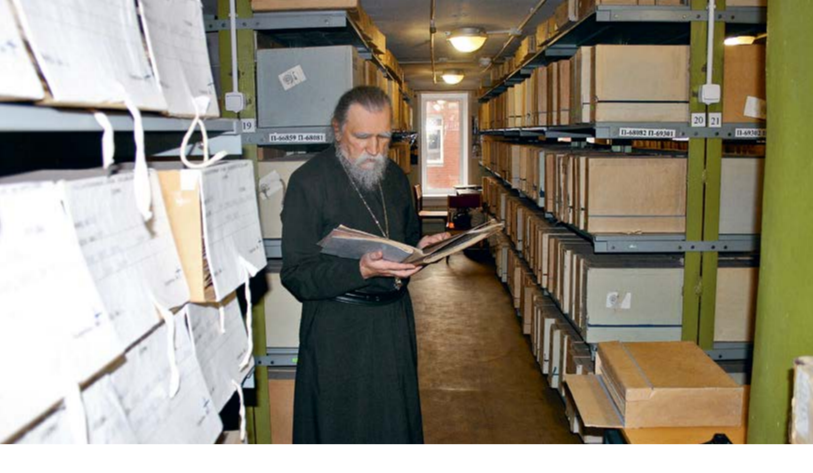
— Первые встречи со свидетелями гонений на Церковь в XX веке у вас состоялись, когда вы были еще студентом Литературного института. Откуда возник интерес к этому периоду истории нашей страны?

— История развивается органично, мы получаем сегодня плоды тех «растений», которые были посеяны вчера. Мне было важно понять, какие семена были тогда, то есть в 1920–1930-е годы, посеяны, чтобы разобраться в исторической правде и не поверить простодушно лжи и тем самым не нанести урон своей душе. Я читал много материалов по истории и расспрашивал людей старшего поколения — свидетелей прошедших событий. Большинство моих собеседников были глубоко верующими людьми, и они, рассказывая о христианах, пострадавших за веру, хорошо понимали суть того, о чем говорят. Мои собеседники зачастую являлись духовными детьми новомучеников, они знали их, любили, ценили, а некоторые и сами были выдающимися людьми.

### — Вы рассказываете, что эти люди стали вашими учителями. Что они для вас открыли?

— Я увидел святых людей, которые обладают духовными дарами. Одни обладали даром покаяния, другие — даром рассуждения, третьи даром любви, которая делала их свободными от этого мира настолько, что окружающие их трудности и их собственные страдания для них ничего не значили. Опыт соприкосновения с человеком, душа которого облагодатствована безмерно Духом Святым, трудно забыть. Мне была интересна жизнь этих людей. Каким образом Господь оделил их дарованиями, о которых мы читаем в житиях святых? Мы читаем, что некоторые подвижники древних времен обладали даром покаяния, даром слез, имевшим не психологический, а духовный источник. Я расспрашивал этих людей об их жизни, для меня был важен путь человека, которым он шел, прежде чем обрел эти дары.

Внимая их опыту безошибочно отличать добро от зла, я учился у них. Они были как бы вне времени. Обычно человек, лишь накопив большой житейский опыт, начинает ориентироваться в жизни и понимать, что вокруг происходит. А им совершенно этого не требовалось. У них был другой источник. Они понимали происходящее, как его понимали святые отцы, которые имели дар рассуждения и куда яснее видели окружающий мир, нежели люди, старающиеся через усвоение внешних знаний понять окружающее. Это небесные человеки, которые, будучи людьми духовными, наш запутанный душевный мир видели насквозь. Они могли говорить тебе о тебе самом то, что скрыто от других. И говорить прямо, не тратя времени на околичности. Будучи как все духовное просты, они вели прямые и простые отношения. Их было трудно обмануть. Имея в себе дары Духа



В Государственном архиве Российской Федерации Святого, они видели все, что есть в твоей душе. Опыт соприкосновения с такими людьми дал мне практическое понимание, насколько духовная жизнь выше материальной и насколько вообще может быть высокой духовная жизнь, когда люди все время находятся в присутствии Божием. Это мне помогло расставить приоритеты в работе и одновременно понять, что я перед собой вижу Невесту Христову — Церковь, которая будет существовать до Второго Пришествия. Для меня это был незаслуженный опыт, я получил его лишь за мою решимость заниматься собиранием сведений о святых новомучениках. Господь дал возможность через одних святых собирать сведения о других.

- Вы собирали сведения о людях, которые пострадали за веру, но до их прославления было еще далеко, и само понятие «новомученики» не было в ходу.
- В церковной литературе это понятие возникло довольно давно. Термин «новомученики» стал употребляться в конце XV столетия и обозначал мучеников, пострадавших от иноверцев в Османской империи. Для православных греков этот термин был естественен, потому что они жили в Церкви, условно говоря, существовавшей в Римской империи, где были первоначальные гонения, когда появились перво-

мученики (древние мученики); затем империя пала и настало время гонений на территории Греции — эти пострадавшие исповедники и стали называться новомучениками. Для России этот термин ввел протопресвитер Русской Православной Церкви Заграницей Михаил Польский, который свой двухтомник, вышедший в 1949 и в 1957 годах в Джорданвилле, так и назвал: «Новые мученики Российские». Этот неологизм не совсем правилен. Мученики не могут быть новыми и старыми, потому что суть мученического подвига всегда одна — это верность Христу даже до крови. Массовый феномен мученичества появляется тогда, когда государство непримиримо настроено к христианству: в Римской империи, в покоренной турками Греции или в советской России, где правительство свою антирелигиозную позицию само назвало воинствующим безбожием. Мученичество нечастное явление. Обычно оно занимает целую эпоху, когда государство ожесточенно преследует Церковь. В России ранее подобного не было, до наступления XX столетия не было массовых случаев мученичества. Но пришли 1917–1918 годы, когда развернулось гонение на Церковь. И тогда началась эпоха мученичества.

Да, те пострадавшие люди, о которых я расспрашивал свидетелей и участников событий тех лет, не были еще прославлены, но по восприятию моих собеседников и по деталям мученического подвига уже было видно, что они ничем не отличаются от древних мучеников, они идут за Христом, невзирая на страдания и предстоящую им смерть.

— Вы начинали свою исследовательскую работу в 1970-е годы, когда тема преследования Церкви была практически под запретом: протоколы допросов мучеников хранились в засекреченных архивах госбезопасности, церковные газеты выдавались только в спецхране Государственной библиотеки имени Ленина. Все информационные каналы для церковноисторических исследований были перекрыты, и, чтобы заниматься этим вопросом и посвятить ему всю жизнь, надо было иметь особое дерзновение.

— Я никогда не считал себя достойным этого рода деятельности.

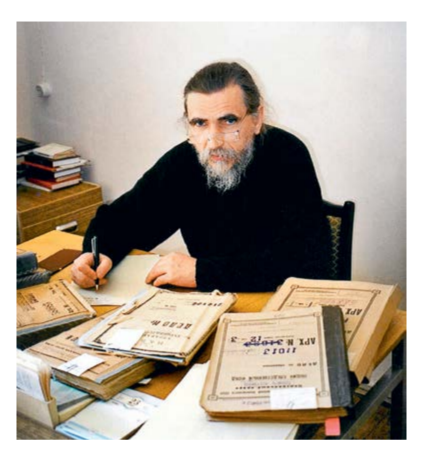
Господь мог любого другого человека призвать для этого дела. Как говорит Священное Писание, Господь может и из камней воздвигнуть детей Аврааму (Лк. 3, 8). Но получилось, что другого человека тогда не нашлось, и Господь выбрал меня для сохранения этой очень важной стороны церковной жизни, которая касается святых последнего времени.

Я же был в то время совершенно уверен, что архивы будут открыты, в этом у меня не было ни малейших сомнений. Уже сам факт существования человека, который собирает сведения о мучениках для церковного прославления, показывал, что Господь уже определил время открытия архивов и канонизации мучеников. Прославить их без перемены политической ситуации и без изучения архивов было невозможно. Для меня важно было успеть сделать то, что можно сделать сейчас, не прибегая к помощи архивов. Да ведь и свидетели, с которыми я общался, представляли сами бесценный архив, а они уходили из жизни и уносили с собой все, что знали, поэтому надо было поторопиться.

Из опубликованного были материалы, которые хранились в Государственной публичной библиотеке и еще в нескольких фундаментальных библиотеках, — те церковные журналы, которые не попали в спецхран по формальным признакам: они были изданы до того, как советская власть окончательно утвердилась на территориях некоторых краев и областей страны после краткого пребывания здесь гонительницей Церкви, и потому относились к дореволюционному периоду российской истории. Эти журналы выдавались свободно, и в них также было много нужного мне материала.

В 1989 году был принят закон о реабилитации жертв политических репрессий, но еще без предоставления исследователям материалов судебно-следственных дел. Однако, поскольку реабилитация уже состоялась, прокуратура предложила тогда епархиям, в частности Тверской, ознакомиться с материалами по реабилитации, которые представляли собой уже не краткую справку, а подробное изложение биографии человека и сути следственного дела. Мы пошли в Тверскую прокуратуру и выписали все, что касалось тех, кто был репрессирован и реабилитирован на территории Тверской области из числа духовенства и верующих. Эти материалы впоследствии были переданы в Синодальную комиссию по изучению материалов, относящихся к реабилитации духовенства и мирян Русской Православной Церкви, пострадавших в советский период.

- Вам первому из церковных историков стали доступны материалы из более чем стотысячного корпуса судебно-следственных дел за 1917-1950-е годы, документы органов госбезопасности, Архива Президента РФ, Государственного архива РФ, Российского государственного исторического архива. У вас тогда не было опыта работы в архивах. С какими трудностями вы столкнулись?
- Архивы открылись в 1990 году. Я каждый день ходил в архив как на работу. Изучал судебно-следственные дела новомучеников, читал попавшую в следственные дела их переписку, все, что касалось их судеб. Перед человеком, который попадает в архив, возникает вопрос, что он хочет узнать, что изучить, что найти, понять и извлечь. Перед тобой море материала в десятки тысяч страниц. Для меня же цель моей работы в архиве была очевидна: я собирал материалы для канонизации. Я знал, что искать, какие именно судебно-следственные дела мне нужны, потому что до этого много расспрашивал, изучал историю Русской Церкви XX столетия по печатным источникам и уже имел какое-то представление о той эпохе. Вскоре я понял,



В читальном зале Центрального архива Федеральной службы безопасности Российской Федерации

как устроен архив и где в соответствии с административным устроением государственного аппарата и территориальным делением хранятся те или иные судебно-следственные дела.

За пятнадцать лет работы в архиве я просмотрел около ста тысяч дел. Где-то фигурировал один человек, где-то много людей. Некоторые дела приходилось читать многократно, возвращаясь по несколько раз к изучению документов, разбираясь в деталях, чтобы понять, что же все-таки на самом деле тогда произошло.

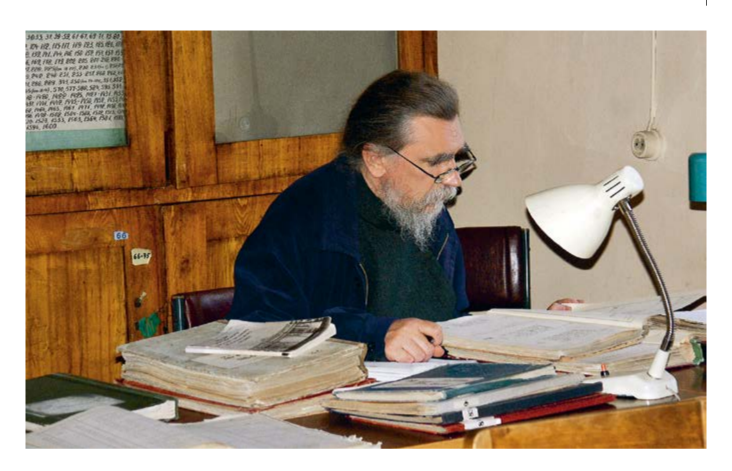
Читальный зал Центрального архива КГБ на Кузнецком Мосту — с документов этого архива я начал свою работу. В чем была главная проблема? Обычно исследователь занимается изучением биографии какого-то одного конкретного лица или группы лиц. Передо мной стояла другая задача: изучить биографии сотен людей, активная религиозная жизнь которых началась задолго до революции, а значит, надо было изучать материалы в РГИА (бывшем Синодальном архиве в Санкт-Петербурге), где собраны документы дореволюционной истории Российской Православной Церкви и ее деятелей. И надо было выработать принципы этой работы. Главной задачей было не ошибиться в умозаключениях

о человеке. Не зная его предшествующей «дореволюционной» истории, приходилось знакомиться с очень большим, можно сказать, избыточным «послереволюционным» материалом. Надо было пересмотреть множество дел, чтобы понять, как человек держал себя на следствии, оказавшись в тесных, подчас суровых обстоятельствах. В 1937 году расстреливали и верных, и неверных Церкви, и исповедников, и предателей. Проблема подготовки материалов к канонизации новомучеников была в том, что один и тот же человек мог быть расстрелян, не признав себя виновным, не оговорив себя, но при этом во время следствия мог лжесвидетельствовать против своих собратьев. Чтобы это узнать, нужно просмотреть все дела одного архивного комплекса.

— То есть вам надо было выработать принципы отбора информации, чтобы понять, кто мученик, а кто просто безвинно убитая жертва?

Церковные принципы и подходы были выработаны еще в III веке, при древних канонизациях, когда также были массовые гонения на христиан. Тогда тоже производились исследования и возникали вопросы, кто может быть прославлен и кто нет, сведения об этих подходах сохранились в трудах святых отцов. Но в древности не было всеохватного государства, ставившего своей целью уничтожение Церкви. Не было такого размаха репрессий. В первые века гонений, если христиан преследовали в одном городе, они, по слову Христову, бежали в другой (см. Мф. 10, 23). Репрессивный указ относительно христиан, изданный наместником одной области, не действовал в другой, и преследуемый человек мог жить там относительно спокойно и затем при перемене наместника или отмене указа вернуться обратно.

Советский Союз был закрытой территорией, и если указ издавался центральной властью, то он распространялся по всей территории страны, и преследуемому человеку особо некуда было деться. Начиная с 1918 года советское государство ставило своей целью установление тотального надзора над верующими, несравнимого с тем, что был в Римской империи, оно старалось через своих представителей проникнуть в церковные институты и приходы. Сложилась ситуация, когда некоторые церковные люди со-



гласились тогда на тесное сотрудничество с государством, проводившим политику репрессий, и были сами впоследствии репрессированы.

Жизнь человека сложна: сегодня он мужественен, а завтра может быть малодушным, сегодня он верен Богу и Церкви, а завтра по каким-либо причинам у него начинаются колебания в вере. И нужно было проследить жизнь человека от начала и до конца, не оставляя не изученным никакого временного пробела, чтобы увидеть, что это действительно мученик, исповедник и что он до конца остался верен Христу.

- Вам было необходимо разобраться также и в том, как репрессивная система создавала и записывала свои документы следственные дела или внутреннюю документацию.
- Безусловно. И в этом мне помогли документы Архива Президента РФ. Перечитывая распоряжения Сталина и Политбюро, их резолюции, понимаешь мотивы принятия решений тогдашними руководителями государства, результаты действий которых распространялись на все население страны, и, в частности, их отношение к Церкви, что ими двигало. Это сложные документы, они краткие и сами в себе не

содержат объяснений. Но когда их много и они связаны со значительным периодом времени, тогда можно разобраться, что происходило, когда гонения на Церковь только начинались, и какие мотивы были их начать, и что происходило в самый их пик. И стало проясняться, в каких обстоятельствах жила Церковь в то время. А что касается более-менее точного прочтения судебно-следственных дел, то здесь потребовался сравнительный анализ содержания документов в разные этапы деятельности следственных органов, понимания ими задач в тот или иной период времени, да еще и осмысление психологии действующих лиц. То есть потребовался научный подход, причем сложный, с учетом максимально возможного количества доступных исследователю данных.

## — В 2025 году исполнится сто лет со дня кончины Патриарха Тихона. Вы были первым, кто держал в руках его следственное дело.

— Действительно, это было первое судебноследственное дело, с которым я ознакомился в конце 1990 года. Я хотел изучить дела архипастырей Русской Православной Церкви той эпохи. Во-первых, потому, что они значимы сами по себе как церковные деятели, За работой с церковными документами в Российском государственном историческом архиве Икона священноисповедника Виктора (Островидова) (слева)

Икона священномученика Петра (Зверева) (справа)





во-вторых, в делах людей, занимавших высокое иерархическое положение, хранятся и многие другие материалы, касающиеся истории Церкви в тот период. Так, «пристежкой» к делу митрополита Петроградского и Гдовского Вениамина (Казанского) шли материалы судебных процессов по изъятию церковных ценностей, которые проходили в 1922 году по всей стране. И можно было составить представление об общем масштабе этой кампании.

Судебно-следственное дело Патриарха Тихона, состоявшее из десятков томов, касалось не столько его, сколько всей Церкви. И этим оно было ценно. Материалов, касающихся непосредственно Патриарха Тихона, в нем не-

много. Но к этому делу подверстывались дела других епископов, священников, официальные церковные документы и распоряжения партийных функционеров. Следователи собрали в него все, что было у них под руками и что казалось им важным.

Патриарху Тихону можно только посочувствовать. Он вряд ли ожидал, что все будет так жестко и необратимо. Многие «старинные» люди, которые жили до революции в относительно спокойное время в России, психологически не могли поверить, что может наступить подобного рода действительность, что она вообще возможна и что это надолго.

— Но мы помним горькие слова Патриарха Тихона о том, что на Россию опускается ночь

и она будет долгой. То есть осознание этого все-таки к нему пришло.

— Да, он сказал это перед смертью. К тому времени он перестал верить, что может что-то измениться. Когда верующие просили, чтобы он, используя свой авторитет и общественное положение, помог воспрепятствовать закрытию церквей, Патриарх, хотя и подписывал эти бумаги, участвуя в ходатайствах перед ВЦИКом, на самом деле уже не верил, что будет от этого какой-либо толк. Он столкнулся на допросах лицом к лицу с людьми беспринципными, хитрыми и безжалостными. Для него само существование подобных людей стало открытием. Он жил в совершенно другой среде и с таким цинизмом никогда не сталкивался. Митрополит Крутицкий Петр (Полянский), который стал в 1925 году Патриаршим Местоблюстителем, быстрее в этом разобрался и понял, что это за люди, что их инструментарий воздействия на человека очень широк, у них нет принципов, но есть цель, которой они добиваются, не ограничивая себя в средствах.

— В этом году исполняется 95 лет со дня преставления священномученика Петра (Зверева), архиепископа Воронежского. В 1999 году Патриарх Алексий II благословил рабочую груп-

пу при Синодальной комиссии по канонизации святых, которой вы руководили, отыскать место захоронения архиепископа Воронежского Петра на острове Анзер Соловецкого архипелага, скончавшегося в Соловецком лагере. Расскажите, как это происходило.

— Поставленная перед нами задача была нелегкой. Изучением биографии архиепископа Петра я начал заниматься давно, в начале 1980-х годов, встречался с его духовными детьми и имел о нем довольно полное представление. Вера его духовных детей, что наступит время, когда его мощи будут обретены, сподвигла меня поехать на Соловки и попробовать найти место его захоронения. Но это оказалось тогда невозможным из-за трудностей в самих поисках: там еще не было действующего Голгофо-Распятского скита, а только государственный историко-архитектурный и природный музейзаповедник на острове Анзер. И тогда я понял, что Господь предлагает мне отложить эти поиски до другого времени. Ты имеешь описание места захоронения, знание о нем подталкивает к деятельному исследованию, а Господь говорит: остановись, время этому еще не пришло.

Наступило другое время, в 1999 году Синодальная комиссия начала готовить материалы Архиепископ Петр (Зверев) (слева)

Епископ Виктор (Островидов) (справа)







Иеромонах Дамаскин, Наталья Злых и Галина Попова после обретения мощей священноисповедника Виктора (Островидова). Поселение Нерица, Республика Коми

для канонизации архиепископа Петра на Юбилейном Архиерейском Соборе 2000 года. Когда стало очевидно, что он будет на этом Соборе прославлен, Патриарх Алексий II дал благословение на исследование места его упокоения.

У нас было описание места захоронения, которое сделала монахиня, бывшая в заключении вместе с архиепископом Петром на Соловках, но были и сомнения в точности ее описания. Тогда же вышла из печати книга воспоминаний архимандрита Феодосия (Алмазова), который также в это время был в заключении на Соловках и который подробно описал обстоятельства погребения архиепископа Петра. Это были два разных свидетеля, не знакомые с описанием друг друга. Монахиня скончалась в России, отец Феодосий — за границей, но оба они говорили об одном и том же месте. Это придавало уверенности в конечном успехе поиска. Подвигли к исследованиям и фотографии Анзера, сделанные влюбленным в красоту Соловков фотографом ранней весной, когда сошел снег и на земле стали видны все следы вмешательства человека.

Для такого исследования нужны специалисты, и к нему были привлечены кандидат исторических наук Юрий Александрович Смирнов и профессор Леонид Игоревич Верещинский-Бабайлов — археологи и доктор медицинских наук профессор Виктор Николаевич Звягин. Мощи архиепископа Петра были обретены на третий день за алтарем Воскресенского храма, что соответствовало описанию очевидцев. Нам было известно, что он скончался зимой и сначала был погребен в общей могиле, но из-за того, что святителя так почитали и любили, его тело было перенесено в отдельное захоронение. Рядом с Воскресенским храмом были найдены и общие массовые захоронения.

Мощи были доставлены в Москву на экспертизу к Виктору Николаевичу Звягину, у которого на некоторое время возникли сомнения в принадлежности мощей священномученику Петру. Его сомнения оказались промыслительными. На следующий год мы снова поехали на остров Анзер, и тогда была вскрыта вся территория лагерных захоронений в том месте, где находится Голгофо-Распятский скит. Таким образом было обнаружено еще одно захоронение. После изучения архива Соловецкого лагеря выяснилось, что это захоронение принадлежит канонизированному священномученику Владимиру Введенскому, который, как нам было известно из документов архивов, скончался на Соловках на острове Анзер. У него единственного из погребенных здесь сохранилось в лагерных документах подробное описание особых примет. Так состоялось обретение мощей священномученика Владимира Введенского. Тогда же были обретены мощи преподобного Иисуса Анзерского и перенесены в храм Воскресения Христова Голгофо-Распятского скита.

История с обретением мощей показала, что необходимо постоянно находиться в диалоге с Богом и со святыми и понимать, что это дело не человеческое, а Божие. Все действия, которые совершаются в Церкви, должны иметь религиозное обоснование и не исполняться механически. Нет механически совершаемых канонизаций, как нет и механически совершаемых обретений мощей святых. На все должно быть Божие благословение.

- Вы рассказываете, что не раз чувствовали, как Господь поддерживает вас в вашей работе.
- Человеку невозможно справиться с таким делом без помощи Божией. И когда было критическое положение, сомнения и мысли, а возможно ли вообще человеку это дело исполнить, я услышал от Господа: «Не бойся, только веруй».

В этом году исполняется 90 лет со дня кончины священноисповедника Виктора (Островидова), епископа Глазовского, викария Вятской епархии. С изучением его биографии связана интересная история. Сначала собиралось устное предание о нем, затем я изучал его судебноследственные дела. Выяснил, что он был похоронен не в Вятке, как некоторые считали, а в месте своей последней ссылки — в Республике Коми, в сельском поселении Нерица. Помогавшая мне Галина Попова вызвалась поехать туда, чтобы разыскать его могилу. А это место довольно глухое. На «Ракете» она добралась по реке Печоре до ближайшего к Нерице пункта, сошла на берег и стала раздумывать: как же ехать дальше? Вместе с ней сошла на берег только одна женщина. Галина обратилась к ней с вопросом. И оказалось, что эта женщина направляется в Нерицу, где в доме ее родителей останавливаются те, кто приезжает потихоньку помолиться на могиле епископа Виктора и почтить его память. Вот так Господь указал того единственного человека, который показал место захоронения священноисповедника.

Незадолго до канонизации епископа Виктора я был в Вятке, где священноисповедник в 1920-х годах служил викарием. Там мы встретились с архиепископом Вятским Хрисанфом, и он благословил исследовать место захоронения священноисповедника, обрести его мощи и перенести в Вятку. Мощи епископа Виктора были обретены в 1997 году. Сегодня эта святыня находится в Вятском Преображенском женском монастыре, куда приезжают паломники со всей России.

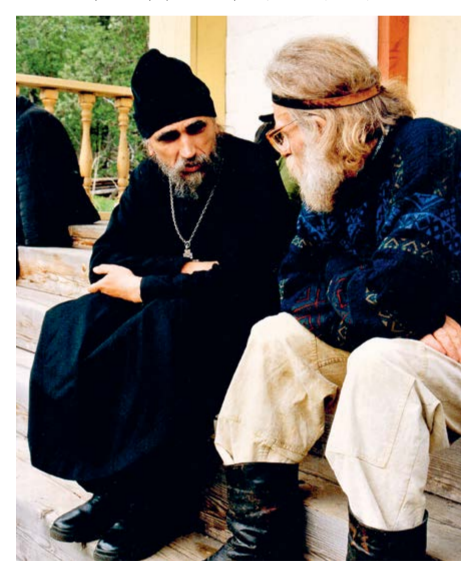
- Вы начали заниматься новомучениками, будучи мирянином. Этот непростой исследовательский труд привел вас к принятию монашества в 1988 году. Как это произошло?
- При собирании сведений о мучениках быстро выяснилось, что заниматься этими исследованиями нельзя между делом, так как они требуют огромных усилий — и физических, и моральных. Ты уже ничего большего не можешь вместить. Сталкиваясь с десятками людей и получая сведения о сотнях, которые нужно было запомнить и осмыслить, ясно, что никакое человеческое сознание не может это вместить. Объем информации увеличивался с каждым годом и вытеснял частную жизнь. Некоторые

исследователи, сталкиваясь с практическими трудностями, отдавали мне сделанные ими записи. Речь в этом делании шла только о полном самоотречении.

На предварительных этапах потребовался большой пост, надо было подготовить себя к работе, а подготовиться можно было только самоограничением.

Мне предлагали рукоположение, но я отказывался, потому что не был уверен, смогу ли совместить пастырское служение с исследовательской деятельностью. Но когда поступило предложение от епископа Ивановского и Кинешемского Амвросия (Щурова), который хорошо знал, чем я занимаюсь, то я понял, что в данном случае монашество будет не препятствием в моем труде, а помощью.

— Вы стояли у истоков возрождения житийного жанра, агиографической традиции. Иепомонах Дамаскин и археолог Ю. А. Смирнов, остров Анзер



#### По каким принципам должно строиться житие?

Кто берется писать житие святого, обязан изучить всю его биографию, в которой не должно быть никаких темных мест и выдуманных пассажей. Агиограф исследует человека так, как если бы он жил рядом с ним. Как в древности, когда послушник пребывал рядом со старцем и записывал факты его биографии. Ты исследуешь до тех пор, пока ясно не начнешь представлять человека, что он думает, что делает и как поступит в тех или иных случаях, и ты получаешь в конце концов одобрение от него самого на написание того или иного эпизода. Начинаешь понимать, что он одобряет, а что нет, настолько ты хорошо его знаешь. У тебя установилась с ним такая связь, что ты можешь увидеть. что он хочет, чтобы было написано о нем, а что нет. Не то чтобы он говорит тебе: об этом не пиши. По-другому: ты хочешь о чем-то узнать, но пусть это останется тебе неизвестным как нечто несущественное. Святые личности остаются личностями, имеющими свою собственную благую волю. Когда ты входишь в такие отношения с человеком, он тебе сам указывает на свои пожелания, создавая иной раз несокрушимые препятствия, которые никто не сможет преодолеть.

- Как бы вы оценили сегодняшние возможности архивной работы православных историков, учитывая, что работа в архивах ограничена?
- Фундаментальное изучение судебно-следственных дел и вообще истории советского периода сейчас, действительно, если не вовсе невозможно, то довольно затруднительно. Невозможно писать исчерпывающе историю, имея лакуны в документальной базе, нужно располагать всеми документами, чтобы иметь возможность их сравнивать и анализировать.

Однако для церковных историков остается открытым для исследования большой пласт доступных документов, относящихся к дореволюционному периоду до 1918 года. Эти документы представляют значительный интерес и могут дополнить исследования биографий новомучеников материалами того периода, когда гонения на Церковь еще не наступили. Изучая их, мы можем узнать, из какой эпохи пришли новомученики, какой они ее видели и каким

они видели будущее. А это огромная работа, материалов много, и они не просты для объективного анализа. Чтобы понять, что происходило во время гонений, необходимо тщательно разобраться в дореволюционной эпохе. Восстановление дореволюционной биографии мученика требует большого и кропотливого труда, и для этого надо иметь весомую документальную базу. Это так же сложно, объемно и трудозатратно, как и исследовать мученический подвиг на основе судебно-следственных дел, потому что во всех этих случаях надо изучать исторический контекст, не подменяя его легендой.

- На Юбилейном Архиерейском Соборе в 2000 году был канонизирован целый сонм новомучеников. Чем это историческое событие стало для Русской Церкви?
- Мученики это плоды прихода в мир Спасителя, Его страданий, но главное — Его воскресения. Это плоды Его сеяния. Для Русской Церкви этим важнейшим событием завершилось тысячелетие ее существования. Это плоды Русской Православной Церкви. С одной стороны, подведен итог, с другой — в лице новомучеников люди получили небесных заступников, с третьей — была закрыта пропасть незнания об истории Русской Церкви этого трагического с человеческой точки зрения периода. Благодаря изучению биографий новомучеников мы знаем, что тогда происходило. Церковное предание тех лет зафиксировано. Теперь предстоит длинный путь просвещения, приобщения к этому знанию других, увековечения памяти новомучеников и исповедников. Некоторые мученики оставили богатое духовное наследие, которое следует изучить, подготовить к печати и издать. Сегодня это поприще нашей общей церковной деятельности.

Агиограф несет ответственность за безупречность основанного на действительных фактах изложения жития святого, которое выполнено в соответствии с церковными правилами. Выводы из жизни мучеников и исповедников люди делают сами. Жизнь мучеников — это зеркало, в котором отражается свет горнего мира. И с другой стороны, жизнь новомучеников — это жизнь нашего XX века, нашей Церкви и в целом нашей страны.

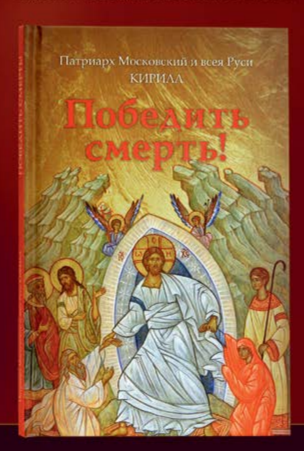
Беседовала Елена АЛЕКСЕЕВА



Патриарх Московский и всея Руси КИРИЛЛ

## ПОБЕДИТЬ СМЕРТЬ!

В Издательстве Московской Патриархии вышла в свет книга Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла «Победить смерть!». Господь наш Иисус Христос реально победил смерть, Свсими страданиями, Крестной Жертвой и Воскресением открыв для каждого из нас двери рая, двери вечной жизни. А для того, чтобы войти в эту вечную жизнь, мы должны следовать за Христом, бороться со своими грехами, стяжать дух целомудрия, смиренномудрия, терпения и любви, ведь, по слову апостола Павла, те, которые Христовы, распяли плоть со страстями и похотями (Гал. 5, 24). О том, как идти непростым путем внутренней борьбы, рассказывается в этой книге.









Не страшны мне гонения, воздвигнутые на Церковь Христову, не страданий боюсь я— я готов по капле отдать всю свою кровь за Христа моего, но только бы знать, только верить, что мои страдания принесут пользу Святой Церкви.

Архиепископ Даниил (Троицкий)

# Я готов по капле отдать всю свою кровь за Христа моего...

ЖИЗНЬ И ИСПОВЕДНИЧЕСКИЙ ПОДВИГ АРХИЕПИСКОПА ДАНИИЛА (ТРОИЦКОГО) К 90-летию преставления

Поиск и изучение сведений о приснопамятном архиепископе Брянском и Севском Данииле (Троицком; 1887-1934) были начаты в 2002 году по благословению епископа Феофилакта (Моисеева). Старший брат архиепископа Даниила — священномученик Иларион, архиепископ Верейский; младший — священник Алексий, убиенный в 1937 году за Христа на Бутовском полигоне. Их братская любовь утверждалась на единении духовных устремлений и жертвенном служении Богу и Его Святой Церкви, на исполненной делом решимости пострадать за Христа. Архиепископ Даниил непримиримо боролся с обновленчеством, противостоял «григорианскому» расколу. Проповеди его производили неизгладимое впечатление. Учил, что для пастыря важно уметь воспринять истину не умом только, но, главное, сердцем и передать это горение духа пасомым. Даже краткое общение с архипастырем люди запоминали на всю жизнь. Он участвовал в хиротонии священноисповедника Луки (Войно-Ясенецкого), архиепископа Симферопольского и Крымского. Его почитал как своего духовника Святейший Патриарх Московский и всея Руси Пимен. Архиепископ Даниил усердно совершал служение на Елецкой, Болховской, Рославльской, Орловской и Брянской кафедрах. Венцом его богоугодной жизни стали блаженная кончина и почитание народом Божиим.

Архиепископ Даниил (в миру Димитрий Алексеевич Троицкий) родился 6 октября 1887 года в селе Липицы Каширского уезда Тульской губернии (ныне Серпуховский район Московской области) в семье священника Алексия Петровича Троицкого и его супруги Варвары Васильевны. В 1902 году окончил по второму разряду Тульское духовное училище, в 1909 году — Тульскую духовную семинарию со званием студента, в 1913 году — Императорскую Санкт-Петербургскую духовную академию со степенью кандидата

богословия второго разряда. Его курсовое сочинение на тему «Происхождение и состав русского иконописного подлинника» в ряду обративших «на себя особое внимание своими достоинствами» было удостоено почетных отзывов заслуженного ординарного профессора Н. В. Покровского и профессора-протоиерея А. П. Рождественского<sup>1</sup>. В 1911–1913 годах обучался также в Императорском Санкт-Петербургском археологическом институте, который окончил со званием действительного члена<sup>2</sup>.

Архиепископ Даниил (Троицкий). Фото из Личного архива протоиерея Сергия Полякова (г. Москва)





Священник Алексий Троицкий с детьми. Слева направо: Владимир, Алексий, предположительно, Ольга, София, Димитрий. База данных ПСТГУ (слева)

Архимандрит Даниил (Троицкий). Серпухов. 17 октября 1918 г. Фото из личного архива К. А. Никитского (г. Тула) (справа)

С 16 августа 1913 года Димитрий Троицкий был определен на должность преподавателя гомилетики, литургики и практического руководства для пастырей в Холмскую духовную семинарию<sup>3</sup>. Архиепископ Холмский и Люблинский Евлогий (Георгиевский; 1868-1946) 28 сентября 1913 года совершил постриг Димитрия в монашество с именем Даниил (в честь пророка Даниила), 30 сентября рукоположил его во иеродиакона и 1 октября — во иеромонаха.

Благодаря усердию нового преподавателя литургики и гомилетики 25 января 1914 года при Холмской духовной семинарии был основан пастырско-проповеднический кружок. В своей речи при открытии кружка «Проповедь в пастырстве» иеромонах Даниил говорил: «Может ли пастырь Церкви равнодушно смотреть, как его пасомые страдают и мучатся? Может ли он остаться безмолвным при виде этих алчущих и жаждущих правды? Чистое, живое, убежденное проповедническое слово должно утешить скорбящих, поддержать падающих, научить неведущих, наставить заблудших»4.

Двадцать шестого августа 1914 года иеромонах Даниил был перемещен на должность преподавателя в Тульскую духовную семинарию по кафедре Священного Писания. В «Тульских епархиальных ведомостях» опубликованы его статьи: библиографические — о новых изданиях; о новом предмете в духовных семинариях

(церковной археологии), а также проповедь. При служении Акафиста Страстям Христовым 27 марта 1916 года он произнес слово «Распни Его!», в котором говорил: «Почему в настоящее время служители Церкви подвергаются насмешкам, оскорблениям? Потому что теперь все более и более начинают ненавидеть Христа Спасителя. И кто знает? Может быть, приближается время, когда эта ненависть от скрытой, тайной перейдет в явную и открытую. Тогда возвратятся времена первых веков христианства с мученичеством за Христа с дерзновенным исповеданием Его имени»5.

В 1915 году иеромонах Даниил был награжден набедренником, в 1916 году — наперсным крестом, от Святейшего Синода выдаваемым<sup>6</sup>.

По ходатайству священномученика Серафима (Остроумова; 1880-1937), в то время епископа Орловского и Севского, определением Святейшего Синода от 28-29 сентября 1917 года будущий архипастырь был назначен настоятелем Болховского Троицкого Оптина монастыря Орловской епархии, с освобождением от духовно-учебной службы $^{7}$ .

Иеромонах Даниил стал действительным членом Орловского церковно-историкоархеологического общества и председателем его Болховского Макарьевского отделения, наименованного в честь погребенного в Болховском Оптине монастыре архимандрита





Макария (Глухарева; 1792–1847), в 2000 году прославленного в лике преподобных<sup>8</sup>.

После большевистского переворота начались открытые гонения на Русскую Православную Церковь. Десятого февраля 1918 года иеромонахом Даниилом было прочитано в Болховском Оптином монастыре Послание Святейшего Патриарха Тихона (1865–1925) от 19 января / 1 февраля в связи с убийством священномученика протоиерея Петра Скипетрова (1863-1918) «и сказано с огромным подъемом и воодушевлением соответствующее слово. Послание Патриарха и слово настоятеля произвели на молящихся потрясающее впечатление. Женщины рыдали, мужчины, с загоревшимися гневом глазами, категорически заявили: "Не отдадим извергам на поругание храмы Божии и святыни!"» <sup>9</sup> По примеру Петрограда и Москвы, в городе Орле 15 февраля был устроен грандиозный крестный ход, в котором участвовало до 20 тысяч верующих. В конце молебна иеромонах Даниил произнес слово, в котором «призывал православный народ стать на защиту своей Матери-Церкви и дать в этом торжественную клятву пред лицом архипастырей. В ответ на призыв со всех сторон раздалось громкое "Клянемся"»<sup>10</sup>. Одиннадцатого февраля 1931 года один из свидетелей хода показывал, как он слышал, «что епископ Даниил в своей речи [15.02.1918] громил безбожник[ов] и что

его речь была потрясающая и соответственно подействовала на толпу» $^{11}$ .

В 1918 году ко дню Святой Пасхи иеромонах Даниил «за отлично-усердную его службу» был награжден саном архимандрита<sup>12</sup>. В сентябре того же года он отправился в отпуск, затем пребывал в городе Орле, временно исполняя обязанности члена Епархиального совета, после чего по причине отступления Красной армии и эвакуации Болхова вынужден был скрываться и вернулся в монастырь 8 ноября 1919 года<sup>13</sup>.

В октябре 1917 года иеромонах Даниил обнаружил в ризнице монастыря предметы большой ценности и принял решение, ввиду совершавшихся в то время повсеместно грабежей, хранить их в потайных местах. Иеромонаху Ксенофонту было поручено спрятать вещи. В декабре 1918 года во время длительного отсутствия в монастыре настоятеля сдачу монастырского имущества представителям власти и передачу их религиозной общине при монастыре производил иеромонах Ксенофонт, который скрыл от представителей власти и от общины спрятанные им предметы церковной утвари. Летом 1920 года обстоятельства хищения вскрылись. Следствие первоначально велось болховской милицией. Епархиальная следственная комиссия провела самостоятельное расследование и пришла к выводу, что к пропаже вещей причастен только иеромонах Троицкие. Слева направо: архимандрит Иларион, иеромонах Даниил, Алексий, Ольга. Архив Издательского совета Русской Православной Церкви (слева)

Иеромонах Даниил (Троицкий). База данных ПСТГУ (справа) Ксенофонт, который скрылся. Архимандрит Даниил с 25 февраля 1921 года находился под подпиской о невыезде<sup>14</sup>.

Пришло время, когда Господь призвал Своего верного служителя на архипастырский подвиг. Ему пришлось 14 апреля 1921 года получить разрешение болховского угрозыска на отлучку в Москву «на хиротонию во епископа» сроком до 15 мая. В период пребывания в Москве архимандрит Даниил жил вместе с братом. священномучеником Иларионом (Троицким; 1886-1929), на квартире протоиерея Владимира Страхова (1883–1938) рядом с храмом Живоначальной Троицы в Листах. В дни перед хиротонией он молился с епископом Иларионом в Сретенской обители. Московский житель Никита Потапович Окунев писал в дневнике, что на службе со среды на четверг Страстной седмицы в Сретенском монастыре объявился «удивительный канонарх <...>. И голос, и чинность, и симпатичнейшая наружность действительного девственника заставили меня расспросить: да кто же это? И я узнал, что это родной брат Илариона архимандрит Даниил»<sup>15</sup>.

В крестовом храме преподобного Сергия Радонежского Патриаршего Троицкого подворья Святейший Патриарх Тихон возглавил 26 апреля 1921 года, в Великий Вторник, наречение архимандрита Даниила во епископа Елецкого, викария Орловской епархии, и 30 апреля, в Великую Субботу, хиротонию. В речи при наречении во епископа, записанной Николаем Борисовичем Кирьяновым (1902-1988), иподиаконом священномученика Илариона, архимандрит Даниил говорил: «Не страшны мне гонения, воздвигнутые на Церковь Христову, не страданий боюсь [я] — я готов по капле отдать всю свою кровь за Христа моего, но только бы знать, только верить, что мои страдания принесут пользу Святой Церкви...»<sup>16</sup>

После хиротонии епископ Даниил должен был вернуться в Болхов, так как следствие продолжалось. Сохранились свидетельства о почитании архипастыря духовенством и прихожанами. Священник Сергий Бутузов, служивший в Николо-Гончарском храме города Болхова, обращался с таким приветствием: «Дорогой Владыко, видя тебя, окруженного народом, любящим тебя и жаждущим хотя бы одного твоего ласкового слова или взгляда, приветствуем тебя как Святителя Божия, вместе с народом радуемся приходу в наш храм и вместе с народом просим твоего благословения и молитв пред Престолом Божиим»<sup>17</sup>. Прихожанка из Ельца сообщала в письме: «Сколько счастья и радости пришлось пережить мне в далеком Болхове за вашими службами, особенно за всенощной под Успение. <...> Что может дать душе такая живая служба! <...> Многие и за одну неделю успели полюбить вас и будут любить и радоваться за вас где бы вы ни были» 18.

После архиерейской хиротонии владыка Даниил продолжал жить в Болховском Оптине монастыре. К 14 сентября 1921 года в Орловской епархии было учреждено Болховское викариатство, и он был переведен на Болховскую кафедру<sup>19</sup>. В его ведении находился также Мценский уезд.

Второго ноября 1921 года, после обыска, архипастырь был арестован и заключен в Болховский арестный дом, 21 ноября доставлен в Орел. Первоначально его содержали на общих основаниях; 7 декабря перевели в Орловскую центральную изоляционную тюрьму и содержали по первой категории — без права передачи и свиданий. Владыке было отказано в посещении тюремного Спасского храма. Четвертого апреля 1922 года в секретно-оперативную часть Орловской губчека поступило переданное по инстанциям заявление «граждан Ольги Алексеевны и Илариона Алексеевича Троицких» от 3 марта того же года в Наркомюст, в котором они просили расследовать дело и освободить брата или перевести его в Москву, где они могли бы о нем заботиться. Епископ Даниил был освобожден 8 апреля 1922 года под подписку о невыезде из пределов Болховского и Мценского уездов.

В июне 1922 года в Орле состоялся процесс над «церковниками» по обвинению в активном сопротивлении изъятию церковных ценностей. Ввиду ареста правящего епископа Серафима, который пробыл в заключении до 1924 года, епископ Даниил 17 мая 1922 года вступил во временное управление епархией и поручил представителям епархиального духовенства испросить благословения у Высшего Церковного Управления на временное управление епархией<sup>20</sup>. До дискредитации термина «Высшее Церковное Управление»

обновленцами он использовался в Русской Православной Церкви для обозначения высшей церковной власти<sup>21</sup>. Епископ Даниил, поручая «испросить благословение у Высшего Церковного Управления», имел в виду православный орган высшей церковной власти. Но посланные от Орловской епархии с резолюцией владыки приехали в Москву к тому времени, когда наименование «Высшее Церковное Управление» было присвоено обновленцами своему органу власти. Представители епархии, не зная об истинном положении дел, к 23 мая передали документ в обновленческое ВЦУ, которое использовало его для необоснованного провозглашения епископа Даниила своим сторонником. Митрополит Мануил (Лемешевский; 1884-1968) так пишет об этом: «В обновленческом журнале "Сибирская церковь" за 1922 г. № 2, стр. 16 помещена памятка живоцерковников, в которой они пытались считать архиепископа Даниила сторонником обновленческого течения, но данные не подтвердились. Он остался верен Православию»<sup>22</sup>.

На основании послания Патриаршего заместителя митрополита Ярославского Агафангела (Преображенского; 1854—1928) от 18 июня 1922 года епископ Даниил временно перешел

на самостоятельное управление епархией и повел непримиримую борьбу с обновленчеством. В сводке 6-го отделения секретного отдела ГПУ от 14 сентября 1922 года, составленной по материалам, полученным с 15 июля по 20 августа, о положении в городе Орле сообщалось следующее: «В борьбе две группы духовенства: обновленческая[,] возглавляемая прот[оиереем] КРЫЛОВЫМ[,] и реакционна[я] — еп[ископом] Даниилом. <...> Еп[ископ] Даниил намеривает[ся] съорганизовать (sic) свое епархиальное управление из верных ему людей, для чего делает попытки к устройству собрания духовенства. Отношение городского орловского духовенства к группе КРЫЛОВА недоверчивое и враждебное»<sup>23</sup>.

В сентябре 1922 года священномученик Иларион писал из ссылки родным: «Даниилу предложили быть архи-[архиепископом] в Орле, но с условием единения с ЖЦ [живоцерковниками], и дали неделю срока. Он отрекся от этой "чести" и уехал в Болхов, где объединил оо.[отцов] на своей платформе и пока живет там»<sup>24</sup>; «Наладил я связь письменную с Даниилом. Он со 2-го авг[уста] в Болх[ове]. Когда приезжают из Орла ЖЦ [живоцерковники] — он их не принимает, за своей службой не позволяет слова сказать. Пока держится»<sup>25</sup>.

Почтовая открытка, посланная епископом Даниилом с этапа, с железнодорожной станции Грязи-Воронежские, сестре Ольге. Архив семьи Троицких (Маслова О. Н., г. Москва) (слева)

Епископ Даниил (Троицкий). 1920-е гг. Фото из архива Троицкого Оптина монастыря г. Болхова (справа)





Moral emajoamenenty netrul a gospad godind: HAS denob. 4 Chapec. Henonoby now padoms ne doomouname 8 Horidapa. perena. MORAX





Монах Пимен (Извеков). 1 мая 1929 г. (вверху)

Макариево-Решемский монастырь. Сентябрь 1926-1927 гг. Стоят слева направо: диакон Василий Белитский, священник Иоанн Нарбеков, казначея монахиня Гавриила (Зиновьева); сидят: благочинная монахиня Сергия (Михеева), епископ Даниил, игумения Досифея (Ипатова) (внизу)

Двадцать восьмого октября 1922 года владыку Даниила вызвали в губполитотдел и арестовали. Виновным себя в контрреволюционной агитации против советской власти он не признал. В обвинительном заключении Орловского губотдела ГПУ от 15 ноября 1922 года говорилось: «...и тюремное заключение его ничуть не исправило, т. к. он по выходе на свободу стал опять вести такого рода агитацию, в силу которой он, Троицкий, пользуется большой популярностью среди верующих и буржуазного слоя во всей Орловской губ. и [с?] ее окрестными губернскими городами, а также выяснилась его политфизиономия во время обновленческого движения, когда он, Троицкий, видя то, что обновленческое движение может обнаружить многовекового духовного порабощения (sic) трудящихся, повел усиленную агитацию среди верующих против обновленческого движения, стараясь поддерживать черносотенное духовенство»26.

На заседании Комиссии НКВД по административным высылкам 27 декабря 1922 года по докладу Е. А. Тучкова постановили: выслать епископа Даниила «в Хиву на 2 г. Дело прекратить и сдать в архив 6 отд. СОГПУ»<sup>27</sup>.

В почтовой открытке, посланной епископом Даниилом с этапа сестре Ольге, он писал: «Еду этапом, будет очень трудно, но Господь поможет». В ссылке жил в городе Пенджикенте, где с епископом Суздальским Василием (Зуммером; 1885-1924) совершил архиерейскую хиротонию священноисповедника архиепископа Луки (Войно-Ясенецкого; 1877–1961), который подробно описывает это событие в своей автобиографии<sup>28</sup>.

С 1925 года (не ранее середины апреля) епископ Даниил жил и служил в Москве. После высылки в Среднюю Азию владыке Даниилу власти не разрешили вернуться на Болховскую кафедру, он был выслан (удален от места, где должен был находиться по церковному послушанию) теперь уже в Москву, под надзор, без права выезда, как и многие другие архипастыри. В «Подготовительных материалах для биографического словаря выпускников Санкт-Петербургской духовной академии» 1914 года на листах об иеромонахе Данииле (Троицком) имеются сведения: «В 1925 г. возвратился в Москву»<sup>29</sup>.

По воспоминаниям протоиерея Василия Евдокимова (1903–1990), который в то время был иподиаконом священномученика Димитрия (Добросердова; 1865-1937), «вечером 23 ноября (6 декабря) [1925 г.] владыка [Димитрий] вместе с иподиаконами поехал в церковь великомученицы Екатерины на Ордынке, где был престольный праздник. Всенощную совершал митрополит Петр\*, Местоблюститель Патриаршего Престола, в сослужении архиепископа Димитрия [Добросердова] и епископа Даниила Болховского»30.





В этот период архипастырь стал духовным наставником будущего Патриарха Пимена (1910–1990), который 4 декабря 1925 года был пострижен в Сретенском монастыре в рясофор с именем Платон. «В конце 1925 года Сретенский монастырь закрыли, и инок Платон по приглашению епископа Даниила (Троицкого) начал регентовать в храме Спаса Преображения в Пушкарях, который был недалеко от монастыря на Сретенке. Но вскоре владыку Даниила выслали в Кинешму. <...> Большой портрет архиепископа Даниила долго висел в покоях Святейшего Патриарха Пимена»<sup>31</sup>, который почитал его как своего духовника и в 1977 году благословил поиск его честных останков.

Сергей Николаевич Лисевицкий\*\* пишет: «Богослужения в [Спасо-Преображенском] храме [в Пушкарях] возглавлял преосвященный Даниил... <...> Особенно много народу

и молодежи было в храме по вторникам — после краткой вечерни владыка Даниил произносил проповедь или, вернее, лекцию, в которой раскрывал сущность библейских сказаний и Нового Завета, затем благословлял многочисленных верующих, а хор в это время прекрасно исполнял концерты духовной музыки. <...> Все это... пользовалось популярностью не только у верующих, но и духовенства, особенно у той его части, которая не имела семинарского образования. Естественно, что такая открытая пропаганда христианства вызвала недовольство властей — епископ Даниил вскоре был сослан...»<sup>32</sup>

До 2 апреля 1926 года епископ Даниил в числе двадцати пяти архипастырей подписал письмо Заместителю Патриаршего Местоблюстителя, в котором поддерживались канонические меры прещения в отношении ВВЦС<sup>33</sup>.

Третьего июля 1926 года в заседании Комиссии по проведению декрета об отделении Церкви от государства постановили: признать пребывание в Москве около 50 епископов

Сидят слева направо: архимандрит Феодосий (Щуплов), епископ Даниил (Троицкий); стоят слева направо: иподиакон Александр Винокуров, иеродиакон Митрофан (Селезнев). г. Рославль. 1929 г. Личный архив иеромонаха Рафаила (Ивочкина) (слева)

Епископ Даниил (Троицкий) и священник Иоанн Макаров у могилы священномученика Илариона (Троицкого). 1930 г. Архив Издательского совета Русской Православной Церкви (справа)

<sup>\*</sup> Священномученик Петр (Полянский; 1862-1937).

<sup>\*\*</sup> Сергей Николаевич Лисевицкий (1915–1994) был иподиаконом митрополита Трифона (Туркестанова). После смерти владыки Трифона служил иподиаконом при Патриархах Московских и всея Руси Сергии, Алексии I и Пимене.



**Уведомление** епископа Даниила протоиерею В. Иванову от 14/27 мая 1930 г. Архив Отдела агиологии Брянской епархии. Автограф

«политически вредным и поручить ОГПУ (т. ТУЧКОВУ), не прибегая к арестам, путем предложения каждому в отдельности, — принять меры к выезду наиболее вредных для жительства в монастырях по его (ОГПУ) усмотрению»<sup>34</sup>.

Епископ Даниил жил на высылке в слободе Решма Кинешемского уезда, служил в Макариевом Решемском женском монастыре до его закрытия в конце 1927 года. По воспоминаниям бывшей насельницы монастыря Дарьи Федотовны Галашевой, которая пережила заключение в лагере, после приезда владыки в монастыре стали регулярно проходить архиерейские богослужения. «В Решме жил владыка Даниил, сослан за проповеди, — рассказывала Дарья Федотовна. — Каждый день ходил отмечаться в [Нагорновский] сельсовет. Ему была вольная высылка. Простой-простой, душевный»<sup>35</sup>.

Архипастырь постоянно стремился поддерживать связь с находившимся в заключении братом, священномучеником Иларионом. Он не отделялся от митрополита Сергия (Страгородского; 1867-1944) после выхода «Декларации» 1927 года. Первого февраля 1928 года назначен епископом Шадринским, викарием Свердловской епархии, с поручением ему управления Свердловской епархии<sup>36</sup>. Из последующих назначений следует, что в эту должность владыка Даниил не вступил. В заседании Священного Синода от 11 мая 1928 года оставлен на кафедре епископа Болховского<sup>37</sup>.

По имеющимся к настоящему времени сведениям, можно предположить, что архипастырь был вновь выслан в административном порядке — на этот раз в Крым. Священномученик Иларион упоминает о нем в письмах в 1929 году: 23 марта [ст. ст.] — «Даниил мне пишет с берегов Черного моря»<sup>38</sup>. Епископ Никон (Дегтяренко; 1884–1937), находясь в заключении в Мариинских лагерях и узнав о кончине архиепископа Даниила, вспоминал об общении с ним в письме к епископу Тихону (Шарапову; 1886–1937) от 1 (14) мая 1934 года<sup>39</sup>. Биографические сведения о епископе Никоне позволяют сделать заключение о том, что он мог быть вместе с епископом Даниилом на высылке только в Крыму.

Семнадцатого июля 1929 года владыка Даниил был назначен епископом Рославльским, викарием Смоленской епархии<sup>40</sup>. Ввиду того что в Рославле были закрыты все православные храмы, а преосвященный Орловский Николай (Могилевский; 1877–1955) вынужденно ушел на покой, 27 февраля 1930 года епископ Даниил был назначен епископом Орловским и Мценским<sup>41</sup>.

Предположительно в феврале 1931 года, в связи с тяжелой болезнью, епископ Даниил был вынужден выехать из Орла в Москву для лечения. С февраля по сентябрь 1931 года в Орле органами ОГПУ велось следствие, прекращенное в конце октября, по которому главное обвинение предназначалось владыке Даниилу как руководителю «к[онтр]р[еволюционной] церковно-монархической группировки»<sup>42</sup>.

Двадцать девятого апреля 1931 года архипастырь был назначен на Брянскую кафедру<sup>43</sup>. По благословению епископа Даниила, во избежание поругания от безбожных властей, произошло обретение и перезахоронение святых мощей преподобного благоверного князя Олега Брянского, которые покоились под спудом в Петропавловском женском монастыре города Брянска. В архивно-следственном деле 1937 года перечисляются лица, которые сослужили владыке Даниилу и общались с ним. Всех их обвиняли в участии в контрреволюционной организации. При этом сообщалось, что «Даниил Троицкий был руководителем и вдохновителем организации его единомышленников, группировавшихся вокруг него для борьбы

с Советской властью под флагом защиты Церкви и поддержания веры у населения»<sup>44</sup>. Третьего января 1934 года, «в воздаяние усердного служения Церкви Божией», был возведен в сан архиепископа<sup>45</sup>. Продолжал тяжело болеть. Семнадцатого марта 1934 года последовала его блаженная кончина, о которой он получил извещение свыше. Был погребен в Володарском районе Брянска на небольшом кладбище, которое в 1950-х годах было ликвидировано, могилы осквернены и разграблены. Память об архиепископе Данииле передавалась из поколения в поколение в годы гонений.

В проповеди времен Первой мировой войны он писал: «Возлюбленные братие, в нынешнюю годину бедствий, когда, кажется, нет ни одного уголка так называемого культурного мира, где бы не было стонов и раздоров, наиболее уместно спросить, в чем выражается тот мир, который принес, по ап. Павлу, на землю Господь

наш Иисус Христос... "Той бо [Христос] есть мир наш" (Еф. 2, 14)... <...> ...Эта истина... укажет тебе причину твоих страданий: ты далек от Христа; она укажет тебе, что нет мира вне Его Божественной ограды. <...> Народ русский — вот тот светоч, который должен освещать и согревать страдающий мир... тот народ, который поистине заслужил название народа-богоносца. И Россия, невзирая на свои интересы, неуклонно следовала своему призванию: помогала слабому, противилась гордому, старалась восстановить нарушенный мир, за что, наверное, и получит от Господа венец правды... <...> Будем, возлюбленные братие, почаще с Православною Церковью возносить молитвы о мире Тому, Кто Сам есть основание мира. <...> Аминь»<sup>46</sup>.

Игумения Сергия (Ежикова), секретарь Комиссии по канонизации святых при Епархиальном совете города Москвы

- ¹ Христианское чтение. Ежемесячный журнал, издаваемый при Императорской Санкт-Петербургской духовной академии. 1914. № 3. С. 39.
- Вестник археологии и истории, издаваемый Санкт-Петербургским археологическим институтом. 1914. Вып. XXII. С. 20–21.
- <sup>3</sup> Формулярный список от 28.10.1915 // ГАТО. Ф. 3. Оп. 18. Д. 6762. Л. 3–5. Даты по 1915 г. приводятся по данному списку.
- 4 Холмская церковная жизнь. 1914. № 4. Часть неофиц. С. 137–144.
- <sup>5</sup> Тульские епархиальные ведомости. 1916. № 15–16. Часть неофиц. С. 195–200.
- 6 Тульские епархиальные ведомости. 1916. № 19-20. С. 215-217.
- <sup>7</sup> РГИА. Ф. 796. Оп. 204. І отд. 5 стола. Д. 409. Л. 5.
- Краюхин Д. А. Лицом к лицу... (Послереволюционная судьба Орловского церковного историко-археологического общества) // Реквием. Книга памяти жертв политических репрессий на Орловщине. Т. 4. Орел, 1998. С. 297-303.
- <sup>9</sup> По нашему краю. Болхов (Хроника) // Орловский вестник. 1918, 6 (19) февраля. № 29. С. 3.
- Крестный ход // Орловские епархиальные ведомости. 1918. № 3-4. С. 89-90.
- 11 Архив УФСБ РФ по Орловской обл. Арх.-след. д. 6591-П. Л. 3.
- <sup>12</sup> РГИА. Ф. 831: 1918 г. Оп. 1. Д. 5. Л. 50.
- <sup>13</sup> Архив УФСБ РФ по Орловской обл. Арх.-след. д. 3871-П. Л. 121 об., 183.
- Обстоятельства расследования хищения и репрессий 1921–1922 года в отношении еп. Даниила в Орловской губернии излагаются по материалам арх.-след. д. 3871-П.
- <sup>15</sup> Окунев Н. П. Дневник москвича, 1917–1924: в 2 т. Т. 2. М.: Воениздат, 1997. С. 135–136.
- <sup>16</sup> ЦА ФСБ РФ. Арх.-след. д. № Р-44494 по обвинению Н. Б. Кирьянова (1929 г.). Л. 58–59об.
- <sup>17</sup> Архив УФСБ РФ по Орловской обл. Арх.-след. д. 3871-П. Л. 295 об.
- <sup>18</sup> Там же. Л. 207–208.
- <sup>19</sup> Письмо Н. В. Нумерова митр. Антонию (Храповицкому) от 1 (14) сентября 1921 г. // ГАРФ. Ф. Р6343. Оп. 1. Д. 263. Л. 119 об.
- <sup>20</sup> Архив УФСБ РФ по Орловской обл. Арх.-след. д. 3871-П. Л. 462.
- <sup>21</sup> Например: Постановление Святейшего Патриарха, Священного Синода и Высшего Церковного Совета от 7/20 ноября 1920 г. № 362 // Церковные ведомости, издаваемые при Архиерейском Синоде Русской Православной Церкви Заграницей. 1926. № 17–18. С. 6–7.
- 22 Мануил (Лемешевский В. В.), митр. Русские православные иерархи периода с 1893 по 1965 г. (включ.). Т. 3. Erlangen, 1979–1989. С. 22–23.
- Дрхивы Кремля. Политбюро и Церковь, 1922–1925 гг.: в 2 кн. / подгот.
   Н. Н. Покровский, С. Г. Петров. Новосибирск: Сиб. хронограф; Москва: РОССПЭН, 1997–1998. Кн. 2. 1998. С. 311, 316, 317.
- <sup>24</sup> Письма сщмч. Илариона (Троицкого) к Архангельским. Архив К. А. Никитского (г. Тула): рукопись; машинописная копия. Л. 97–98.
- <sup>25</sup> Там же. Л. 119–120. Дата письма уточнена по рукописи. В машинописи дата 29 сентября 1929 г. контексту письма не соответствует.
- <sup>26</sup> Архив УФСБ РФ по Орловской обл. Арх.-след. д. 3871-П. Л. 474.

- 27 Там же. Л. 478.
- 28 Лука (Войно-Ясенецкий), свт. Я полюбил страдание: Автобиография. М.: Сибирская Благозвонница, 2017. С. 55–59.
- <sup>29</sup> ОР РНБ. Ф. 573. Архив СПб. духовной академии. Оп. 2. Ч. І. Д. 195. Вып. 1913.
   <sup>30</sup> Покоев К. Соль земли: Памяти отца Василия Евдокимова // Московский
- журнал. 1991. № 12. С. 22.

  31 «Былое пролетает...». Патриарх Пимен и его время / публ., сост. и истор. коммент. архим. Дионисия (Шишигина). М.: ОАО «ГУП ЭКОНОМИКА»; храм свт. Николая в Покровском, 2010. С. 48, 595.
- 32 Лисевицкий С. Н. Из воспоминаний [1993 год]: Свидетельства современников о митрополите Трифоне // Трифон (Туркестанов), митр. «Любовь не умирает...»: Из духовного наследия. М.: Издательский совет Русской Православной Церкви, 2007. С. 585–587.
- <sup>33</sup> Акты Святейшего Тихона, Патриарха Московского и всея России, позднейшие документы и переписка о каноническом преемстве высшей церковной власти, 1917–1943: в 2 ч. / сост. М. Е. Губонин. М.: ПСТБИ; Братство во имя Всемилостивого Спаса, 1994. С. 449–450.
- <sup>34</sup> Протоколы комиссии по проведению отделения Церкви от государства при ЦК РКП(б) — ВКП(б) (Антирелигиозной комиссии). 1922–1929 (РГАСПИ. Ф. 17. Оп. 113. Д. 353. Л. 18). М.: Изд-во ПСТГУ, 2014. С. 192–193.
- 35 Зонтиков Н. А. Макариево-Решемский монастырь: вехи истории. Кинешма: Макариев-Решемский женский монастырь Кинешемской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), 2019. С. 382–383, 645.
- <sup>36</sup> Архивная справка Архива Московской Патриархии № 29 от 11.01.2022 по источнику: Журналы Священного Синода за 1928 г., рукопись. Постановление № 24 от 1 февраля 1928 г.
- <sup>37</sup> Архивная справка Архива Московской Патриархии № 29 от 11.01.2022 по источнику: Журналы Священного Синода за 1928 г., рукопись. Постановление № 106 от 11.05.1928.
- <sup>38</sup> Письма сщмч. Илариона (Троицкого) к Архангельским. Архив К. А. Никитского (г. Тула): рукопись; машинописная копия. Л. 114–115.
- 39 Архив ПСТГУ.
- <sup>40</sup> Архивная справка Архива Московской Патриархии № 29 от 11.01.2022 по источнику: Журналы Священного Синода за 1929 г., машинопись. Постановление № 92 от 19.07.1929.
- <sup>41</sup> Архивная справка Архива Московской Патриархии № 29 от 11.01.2022 по источнику: Журналы Священного Синода за 1930 г., машинопись. Постановление № 23 от 27.02.1930.
- <sup>42</sup> Архив УФСБ РФ по Орловской обл. Арх.-след. д. 6591-П. Л. 161.
- <sup>43</sup> Архивная справка Архива Московской Патриархии № 29 от 11.01.2022 по источнику: Журналы Священного Синода за 1931 г., машинопись. Постановление № 76 от 29.04.1931.
- <sup>44</sup> Архив УФСБ РФ по Брянской обл. Арх.-след. д. 10877-П. Т. 1. Л. 133.
- <sup>45</sup> Журнал Московской Патриархии. 1934. № 20–21. С. 8.
- <sup>16</sup> Рукопись почерком архиепископа Даниила (Троицкого) в материалах архивно-след. дела 1922 г. № 3871-П (архив УФСБ РФ по Орловской обл.). Л. 275–276.

#### Речь архимандрита Даниила (Троицкого), произнесенная им при наречении во епископа Болховского, викария Орловской епархии, в храме Патриаршего подворья 13 апреля ст. ст. 1921 года<sup>2</sup>

Ваше Святейшество! Богомудрые Архипастыри!

Наступил великий час в моей жизни, час, в который я должен восприять через ваше руковозложение благодать архиерейства. С великим смущением, с великим смятением душевным предстою я ныне пред вами, архипастыри Церкви Христовой. Ведь здесь, пред вами, должна произойти проверка всей моей жизни и деятельности, здесь — суд над моей совестью, над моими желаниями и надеждами. Высокое служение архиерейское, к которому я призываюсь, смущает и волнует мою бедную душу. Отныне я должен право править слово Истины, отныне я должен быть всем вся, отныне за каждой Литургией, которую я буду совершать, мне будут громко во всеуслышание напоминать: Тако да просветится свет твой пред человеки, яко да видят добрая дела твоя и прославят Отца нашего, Иже есть на Небеcex! (ср. Мф. 5, 16).

С этого дня должен быть полный переворот во всей моей жизни, настроении, деятельности, отныне я в муках рождения, пока в пасомых моих не отобразится Христос. Сознаю всю высоту моего звания, слыша великие заповеди апостола о том, какову подобает быти епископу, а посему со страхом предстою я суду вашему, святители Божии.

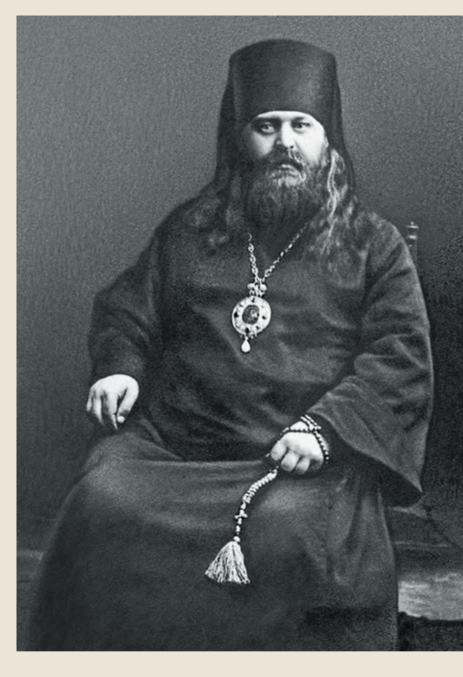
Открыта пред вами душа моя, но совесть моя свидетельствует против меня, и что я скажу против этого неподкупного свидетеля. Увы мне, окаянная душе! Как мало я вижу за собою добрых дел, не имам дел, оправдывающих меня. Вспоминается вся жизнь с самого детства. Сколько там было сомнений, сколько тревог, сколько опасностей, сколько бурь, готовых поглотить мою душу!.. Иногда казалось, что все уже погибло, что уже нет надежды на спасение,

[воз] рождение, обновление. Но как была велика милость Господа ко мне, грешному. В минуты самых тяжелых испытаний, в минуты великих опасностей простирал Он ко мне руку Свою, сквозь разъяренный [рев?] страстей слышался Его кроткий, любящий голос: «Маловере! что усомнился еси?» И опять в Нем успокаивалась душа, опять возгоралась любовию к Нему, Единому, бесценному. Любовь к Нему спасла от сомнений и от падений. И эта любовь к Господу Спасителю, любовь к Его Святой Церкви, любовь к службе Божией не оставляла меня [с] самых дней моего детства. С самых первых дней моей сознательной жизни храм Божий был самым дорогим и любимым местом, где душа моя научилась познавать, что такое религиозный восторг. В дни великих праздников, в светозарную ночь Воскресения упивалась душа моя радостью и неземным восторгом, [и] трепетала в присутствии Бога, и рвалась навстречу Небесному Жениху.

Прошли дни детства, наступила юность с зноем страстей, с порывами и увлечениями. Влекла к себе мировая жизнь с [ее] прелестями, с ее обманчивой красотой. Западали сомнения в душу, и часто она готова была восприять мир и поработиться ему. Но может ли что победить любовь! Она оставалась в душе, тихим воплем будила спящую совесть и еще сильнее влекла к любимому Господу. И Господь шел навстречу моей смятенной душе, Он посылал мне Своих ангелов, которые укрепляли и поддерживали меня в минуты великих опасностей. Благодарю Господа моего, [что] Он сподобил меня в моей жизни видеть истинных служителей Его Церкви, право правящих слово истины. Их светлая жизнь, их добрый пример, их ревность по Бозе подвигли меня окончательно отдаться служению Церкви Божией, приметатися к Дому Бога

моего паче, неже жити ми в селениих грешничих. И в монашестве даровал мне Господь наставника мудрого, чуткого и любвеобильного, который понимал мою немощь и помогал переносить [все?] горести моей жизни с терпением и надеждой на Бога.

Вот те воспоминания, которые теснятся в моей голове. Ими [о]веянный, ими укрепленный стою пред вами, святители Божии. [Мне] ли напоминать, мне ли говорить о том тернистом пути, на который зовет меня Господь. Только люди далекие от Церкви и жизни церковной могут не понимать и не знать о тяжести креста, который возлагается на плечи вместе с архиерейским омофором. С надеждой на помощь Божию склоняю свою выю под ярем святого омофора. С этой любовью к моему Спасителю, с этой надеждой на Его Божественную помощь не страшны все трудности архиерейского служения. Пусть в настоящее время жизнь епископа полна страданий, гонений, уничижений, но ведь не свой позор, а Его позор несем мы в наши дни. Страдать за Любимого, какое это счастье, какая это радость! Одного боюсь я, [одно] устрашает меня в моей будущей деятельности — я боюсь, что своим служением не принесу пользы Святой Христовой Церкви. Тяжелое время переживает Церковь. Со дна русской жизни поднялась вся грязь, вся муть житейская и яростно набрасывается на корабль Церкви Христовой, желая если не потопить ее, то загрязнить, забросать грязью чистую Невесту Христову. А сколько нужно мудрости, сколько такта, сколько опытности, чтобы вести корабль Христов! Как во время бури должен быть тверд и опытен рулевой! Малое дрожание руки, незначительное отклонение в сторону может погубить все дело. Вот чего я боюсь, святители Божии. Не страшны мне гонения, воздвигнутые на Церковь Христову, не страданий боюсь [я] — я готов по капле отдать всю свою кровь за Христа моего, но только бы знать, только верить, что мои страдания принесут пользу Святой Церкви. Святители Божии, помолитесь о мне



грешном, помолитесь, чтобы Господь возгревал в моей немощной душе огонь любви Его, поддержите, научите меня ходить по тому тернистому пути, по которому вы сами идете...

Спаситель мой! к Тебе простираю мои немощные руки, к Тебе взываю из глубины сердца моего: «Не отврати лица Твоего от отрока Твоего, буди, Господи, милость Твоя на нас, якоже уповахом на Тя...»

Архиепископ Даниил (Троицкий). Фото из архива семьи священномученика протодиакона Серафима Василенко. 1931–1934 гг.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Должно быть Елецкого.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ЦА ФСБ РФ. Арх.-след. д. Р-44494 по обвинению Н. Б. Кирьянова (1929 г.). Л. 58-59 об. Рукопись. В квадратных скобках даны слова, недоступные для копирования из-за того, что левая часть листа зашита в переплет дела. Копия находится в архиве Научно-исследовательского отдела новейшей исто-

рии Русской Церкви ПСТГУ. Речь архимандрита Даниила при наречении во епископа была записана Николаем Борисовичем Кирьяновым, иподиаконом священномученика Илариона (Троицкого), который, очевидно, сослужил Святейшему Патриарху Тихону при наречении и хиротонии своего брата. Текст приводится по рукописи.

## Дни творения в работах иконописцев и художников



В Центральном музее древнерусской культуры и искусства имени Андрея Рублева проходит выставка «Сотворение мира. Произведения религиозного искусства XV — начала XX века». Уникальная выставка представляет в экспозиционном пространстве более 60 произведений из музейных и частных собраний: иконы, эскизы храмовых росписей, гравюры, книги и предметы декоративно-прикладного искусства, иллюстрирующие дни творения, показывающие образ Бога Творца, историю Адама и Евы, изгнанных из рая после грехопадения и ставших прародителями всего человечества.

— Тема сотворения мира впервые появилась в псковской «Толковой палее» 1477 года, — рассказывает один из кураторов выставки, заведующая отделом экспертизы и искусствоведческих заключений музея Жанна Белик. — Можно сказать, что это первое обращение к теме сотворения мира в русском религиозном искусстве. В рукописи повествуется о некоторых событиях из истории Древней Руси, а также излагается библейская история. Но в ней показан уже сотворенный Богом мир — солнце и луна, растения и животные, человек, а самого акта творения нет. Вопрос, как происходило созидание мира Богом, тогда еще не стоял перед русским человеком. Он об этом начнет задумываться позже.

Более глубокое обращение к тому, что происходило в шесть дней творения, связано с эпохой царя Ивана Грозного. На выставке представлена Острожская Библия из собрания музея, изданная Московской старообрядческой печатней в 1914 году; основой для ее иллюстраций послужил Лицевой летописный свод Ивана Грозного, созданный в середине XVI века. Как отмечают организаторы выставки, в эпоху правления этого царя русское религиозное искусство начинает осмысливать тему сотворения мира.

— Иван Грозный создавал централизованное государство, и ему было важно выяснить его истоки, — поясняет Жанна Белик. — Он приказал создать книгу, описывающую историю от сотворения мира до своего времени, тем самым хотел показать, что возглавляемое им государство восходит к началу бытия Вселенной. И в Своде были подробно изображены все дни творения.

Созданный в единственном экземпляре для Ивана Грозного, Лицевой летописный свод первоначально хранился в его библиотеке, позже оказался в государственных архивах и был недоступен широкому читателю. Спустя столетия

известный художник-миниатюрист Иван Гаврилович Блинов увидел миниатюры Свода в собрании редких книг Исторического музея и на их основе сделал свои иллюстрации для издания Библии, которое вышло в 1914 году большим тиражом, и сегодня оно доступно для нас.

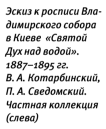
В экспозиции представлены разные иконографические образы Бога Творца. Как объясняют организаторы выставки, религиозно-художественное отображение

Эскиз к росписи Владимирского собора в Киеве «Четвертый день Творения. Создание небесных светил (Быт. 1, 14–18)». 1887– 1895 гг. В. А. Котарбинский. Картон, холст, масло. 129×129 см. Частная коллекция (слева)

Икона «Святая Троица». Последняя четверть XV в. Дерево, левкас, темпера. 159×116×3 см. Собрание Музея им. А. Рублева







Икона «Спас Благое молчание». 1891 г. Москва Оклад иконы «Спас Благое молчание». 1891 г. Москва, мастерская Я. Ф. Мишукова. Частная коллекция (вверху справа)

Рисунок «Архангел Михаил». 1922 г. М. В. Нестеров. Бумага, графитный карандаш, темпера. 19,3×12,7 см. Частная коллекция. (внизу справа)

сотворения мира формировалось под влиянием святоотеческих комментариев к книге Бытия, в которых утверждалось участие в акте творения всех трех Лиц Святой Троицы. Поэтому среди экспонатов можно увидеть редко выставляемую икону «Святая Троица» из собрания музея, выполненную московскими иконописцами Кремлевской иконописной мастерской в последней четверти XV века. Это повторение иконы преподобного Андрея Рублева, по ней можно проследить, как развивалась иконография написанного им образа уже после ухода мастера.

Экспонатами выставки также стали сложные символические изображения Бога, например «Недреманное Око» и «Спас Благое молчание», известные в русской художественной традиции с XVI века и ставшие популярными позже в старообрядческой среде.

— Нам интересно показать, что в начале XVI века тема сотворения мира, к примеру, в Ферапонтовом монастыре была сведена великим художником Дионисием только к образу Адама и Евы. С сотворенных первых людей начинался мир, — продолжает знакомить с экспозицией Жанна Белик. — Здесь представлены две ко-





пии фресок Дионисия, на которых изображены два первых человека. Они сделаны в 1971 году Николаем Владимировичем Гусевым. Будучи советским художником, он настолько увлекся древнерусским искусством, что стал одним из лучших художников-копиистов древнерусской фресковой живописи в СССР, выполнял копии росписей Данилы иконника, преподобного Андрея Рублева, Феофана Грека. Он известен как глубокий исследователь и хранитель древнерусского искусства.

Жанна Белик рассказывает трогательную историю о том, как Гусев приходил со своими копиями на художественный совет, где должны были их оценить и оплатить художнику проделанную работу. Рядом были представлены произведения советских живописцев в стиле соцреализма. А тут Гусев со своей копией. Художественная комиссия была в недоумении: как материально это оценить? И его спросили, какую сумму он желает получить за свой труд от советского государства. В ответ художник поинтересовался, какова средняя зарплата советского человека. Они назвали. И он попросил выплатить ему среднемесячную зарплату, поскольку представленную комиссии копию он писал месяц. Вот какой скромности был этот большой мастер!

Целый зал выставки отдан восьми крупноформатным эскизам к росписям боковых нефов Владимирского собора в Киеве с изображениями дней творения, выполненными известными художниками Вильгельмом Котарбинским и Павлом Сведомским в 1887—1895 годах.

— С одной стороны, это высокая русская академическая живописная школа, которая сопоставима с достижениями мировой живописи того времени, — подчеркивает Жанна Белик. — А с другой — перед нами так называемый стиль модерн в религиозном искусстве. Последний международно распространенный художественный стиль, с которым до революции соприкоснулась наша культура, в том числе религиозное искусство. Прекрасные орнаментальные решения отсылают нас к ранним христианским изображениям. Всегда интересно увидеть в модерне не только соприкосновение с древними русскими композициями, но и с ранним византийским искусством. До создания этих картонов оба художника жили в Италии, где они и познакомились и где много соприкасались с европейской культурой. Жест Бога Творца властный, видно, что Он творит мир. Этот жест творящего Бога был почерпнут художниками из знаменитых итальянских мозаик собора Монреале и Палатинской капеллы на Сицилии, в соборе Сан Марко в Венеции, где представлены все дни творения. Нельзя исключать, что они вдохновлялись этими византийскими решениями, когда создавали свои образы, ставшие последним значимым явлени-





ем в рамках этой темы в русском дореволюционном церковном искусстве.

#### Елена АЛЕКСЕЕВА

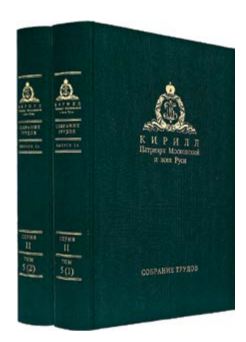
Центральный музей древнерусской культуры и искусства имени Андрея Рублева. Москва, Андроньевская пл., 10. Выставка «Сотворение мира. Произведения религиозного искусства XV— начала XX века» продлится до 2 июня.

Второй день Творения. Гравюра из Библии Мартина Энгельбрехта [1743— 1756] (вверху)

Икона «Сотворение мира». Начало XX в.



#### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



#### Собрание трудов Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла

Серия II. Слово пастыря. Том 5. Часть 1 (2016—2022) (выпуск 25) Серия II. Слово пастыря. Том 5. Часть 2 (2019—2022) (выпуск 26)

Вышел в свет пятый том серии II («Слово пастыря») собрания трудов Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, посвященной служению Его Святейшества как проповедника. Том вышел в двух частях. Первая часть состоит из четырех разделов, два из которых посвящены главным церковным праздникам и включают Рождественские и Пасхальные послания, слова и обращения к пастве. Здесь опубликованы обращения Предстоятеля Русской Церкви к читателям и телезрителям, а также традиционные рождественские и пасхальные интервью представителям центральных средств массовой информации. В третий раздел вошли великопостные проповеди,

которые распределены по трем подрубрикам: проповеди в Первую седмицу Святой Четыредесятницы, проповеди в иные седмицы Великого поста и в Страстную седмицу.

Четвертый раздел содержит проповеди Первосвятителя, произнесенные в дни от Святой Пасхи до Пятидесятницы. В эту книгу вошли слова и обращения Святейшего Патриарха Кирилла за период с 2016 по 2022 год.

Вторая часть пятого тома состоит из пяти разделов. Первые два знакомят читателя со словами Предстоятеля Русской Церкви в Господские и в Богородичные праздники, а также содержат обращения по случаю празднования Дня православной молодежи в праздник Сретения Господня.

Третий раздел посвящен дням празднований в честь чудотворных икон Божией Матери.

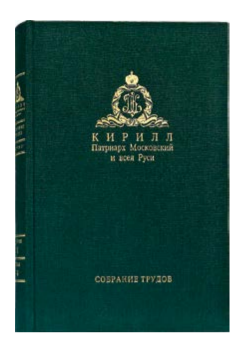
Четвертый включает проповеди Святейшего Патриарха в воскресные дни и в дни памяти святых Русской Церкви. И в последнем, небольшом, разделе собраны слова по разным случаям. Книга содержит проповеди Святейшего Патриарха Кирилла, произнесенные с 2019 по 2022 год.

#### Собрание трудов Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла

Серия I. Слово Предстоятеля. Том 4 (2019–2023) (выпуск 27)

Вышел в свет четвертый том серии I («Слово Предстоятеля») собрания трудов Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

Первая серия Собрания трудов Святейшего Патриарха «Слово



Предстоятеля» включает материалы официального характера. Книга поделена на пять разделов. В первый вошли слова, произнесенные Святейшим Патриархом в дни годовщин интронизации. Во втором разделе представлен доклад Первосвятителя на Архиерейском совещании Русской Православной Церкви 19 июля 2023 года в Свято-Троицкой Сергиевой лавре. Третий раздел традиционно посвящен докладам Святейшего Патриарха на епархиальных собраниях г. Москвы (2019, 2020, 2021, 2022 и 2023 годов). В четвертом помещены выступления Его Святейшества на пленумах и заседаниях президиума Межсоборного присутствия и на заседаниях Высшего Церковного Совета Русской Православной Церкви. В пятом разделе собраны слова-напутствия Предстоятеля Русской Церкви новопоставленным епископам при вручении им архиерейского жезла.

Книга охватывает период с 2019 по 2023 год.



#### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

#### Чтобы пост был во спасение... Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

В помощь кающимся

Вышла в свет новая книга Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. «Время Великого поста — это время, когда нужно многое

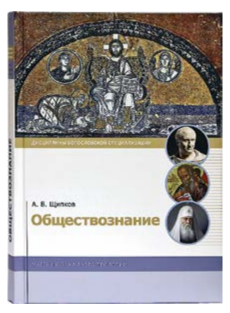


переосмыслить, о многом задуматься, многое подвергнуть беспристрастному суду и, самое главное, вынести из этого внутреннего самоанализа твердую решимость не делать то, что нас оскверняет, что надрывает нашу совесть, что мы сами ясно осознаем и опознаем в себе как грех. Именно к такой внутренней духовной работе все мы призываемся во время Великого поста», — напутствует читателей Предстоятель Русской Православной Церкви.

#### Обществознание Учебник бакалавра теологии

Учебник подготовлен Учебным комитетом Русской Православной Церкви и Издательством Московской Патриархии. Автор А. В. Щипков.

Основные вопросы курса «Обществознание» — жизнь общества и человека в нем; экономический, социальный, политико-правовой и культурно-ценностный аспекты бытия современных людей анализируются с точки зрения христианских ценностей, с опорой на «Основы социальной концепции Русской Православной Церкви».



Учебник составлен с учетом содержания таких дисциплин, как «Каноническое право», «Церковь, государство и общество», «Церковная история».

Книга поделена на главы, в конце каждой из них находятся контрольные вопросы и задания. Издание сопровождают список рекомендованной литературы и сло-

варь основных понятий, встречающихся в книге.

Учебник рекомендован студентам, обучающимся в системе высшего духовного и светского образования по направлению подготовки «Теология».

#### История Поместных Православных Церквей Учебник бакалавра теологии

Учебник подготовлен Учебным комитетом Русской Православной Церкви и Издательством Московской Патриархии. Автор В. С. Блохин.

Учебник по дисциплине «История Поместных Православных Церквей» отвечает требованиям федерального государственного стандарта по направлению подготовки «Теология». Автор анализирует методологические особенности



и дает историографический обзор истории зарубежного Православия; использует собственный подход при

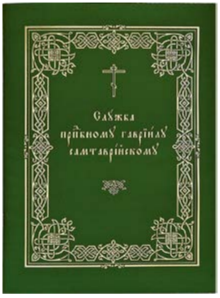


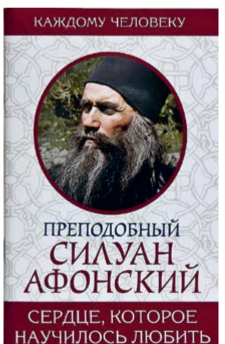
#### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

раскрытии главных этапов истории зарубежных Поместных (автокефальных) Православных Церквей с древности до настоящего времени; приводит материал, посвященный судьбам автономных Православных Церквей и Святой Горы Афон; рассматривает исторические предпосылки явлений, характеризующих облик современного православного мира, — формирования канонической территории Поместных Церквей и православной диаспоры, созыва Критского собора, возникновения раскольничьей «Православной Церкви Украины» и провозглашения канонической автокефалии Македонской Православной Церкви — Охридской архиепископии. В учебнике имеются справочные материалы: словарь терминов и историко-географических понятий, описание действующих органов управления Поместных Православных Церквей, актуальные статистические данные.

Содержание учебника построено с учетом необходимости формирования у обучающихся соответствующих компетенций в ходе образовательного процесса. Книга имеет четкий методический аппарат: каждая глава завершается перечнем разноуровневых вопросов и заданий, направленных на активное восприятие и творческое применение исторического материала, развитие у студентов навыков работы с исторической картой. Авторская интерпретация содержания дисциплины предусматривает выявление проблем и событий церковной истории, имеющих значение для понимания актуальных сторон жизни православного мира.

Учебник рекомендован студентам, обучающимся в системе выс-





шего духовного и светского образования по направлению подготовки «Теология».

#### Служба преподобному Гавриилу Самтаврийскому

Книга представляет собой отдельное издание службы преподобному Гавриилу Самтаврийскому. Брошюра

исполнена в двух цветах — черном и красном, набор сделан церковнославянским шрифтом Triodion, обложка с тиснением золотой фольгой.

Текст службы преподобному Гавриилу утвержден к общецерковному богослужебному употреблению на заседании Священного Синода Русской Православной Церкви 29 декабря 2022 года (журнал № 130). Издание осуществляется по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

### Преподобный Силуан Афонский Сердце, которое научилось любить

Книга вышла в свет в серии «Каждому человеку», составитель А. Н. Концевенко.

Издание в мягкой обложке, напечатано в одну краску, содержит черно-белые фотографии святого и изображения икон. Для читателей, желающих продолжить знакомство с творениями преподобного Силуана и его монашеским подвигом, приведен библиографический список книг о святом Силуане Афонском.

Каждый человек жаждет приобрести душевный мир, но, даже обретя его, часто теряет в условиях современного мятущегося мира.

Обращение к духовному наследию преподобного Силуана Афонского, на время познавшего радость богообщения, а потом прошедшего долгий путь, чтобы вернуть потерянную благодать Божию, поможет читателю обрести, сохранить и приумножить душевный мир, понять, что «драгоценнее всего на свете — знать Бога», любовь Которого к нам так велика.

## Патриарх Московский и всея Руси КИРИЛЛ

#### ВЕЛИКОПОСТНЫЕ ПРОПОВЕДИ (2015-2021)

## TOUVIII TOKAAHA



Книга Предстоятеля Русской Православной Церкви содержит проповеди, относящиеся к Святой Четыредесятнице и к Страстной седмице, когда молитвенно-аскетический подвиг является самым строгим. Основные темы книги — воздержание, покаяние, молитва и милосердие — определяются задачами той духовной брани, которую ведет каждый православный в дни Великого поста. На основе глубокого знания важнейших проблем современности Святейший владыка обращает к верующим слова назидания, исходя как из святоотеческого, так из своего личного духовного опыта.

Проповеди Святейшего Патриарха Кирилла, несомненно, укрепят читателя, станут желанной духовной пищей для всех, кто, возрастая от силы в силу (Пс. 83, 8), неуклонно стремится к Царствию Небесному.



#### Вечная память

24 января 2024 года на 73-м году жизни отошел ко Господу председатель Синодального отдела по тюремному служению епископ Раменский Иринарх.

Епископ Иринарх (в миру — Владимир Кузьмич Грезин) родился 23 ноября 1951 года в городе Шумерля Чувашской АССР в семье рабочего. Пятерым детям родители привили христианскую веру.

В 1967 году, окончив восемь классов средней школы, Владимир поступил на работу в Шумерли, а в 1968 году направился в Москву на учебу в профессионально-техническое училище. В 1970 году работал в городе Загорске (ныне Сергиев Посад), откуда был призван на службу в Вооруженные силы. В 1973—1974 годах работал на машиностроительном заводе имени Лавочкина в городе Химки Московской области, а затем устроился монастырским рабочим в Троице-Сергиеву лавру.

В 1975–1978 годах учился в Московской духовной семинарии, продолжил обучение в Московской духовной академии, по окончании которой в 1982 году за курсовое сочинение по догматическому богословию «Святоотеческие догматические системы» советом академии удостоен степени кандидата богословия. В 1982 году был принят на работу в Отдел внешних церковных связей Московского Патриархата в сектор миротворческого служения Русской Православной Церкви. Третьего апреля 1985 года принял иноческий постриг с наречением имени в честь преподобного Иринарха, затворника Ростовского (13 января ст. ст. / 26 января н. ст.). Тринадцатого апреля 1985 года был рукоположен во иеродиакона, а 15 апреля того же года — во иеромонаха.



*Enuckon* **Иринарх (Грезин)**23.11.1951–24.01.2024



По линии работы в Отделе внешних церковных связей Московского Патриархата в 1987 году находился в Бирмингеме, в колледже в Селли-Оук, с целью изучения английского языка. В 1987–1988 годах учился в Экуменическом институте Боссэ в Швейцарии. В 1988–1989 годах слушал лекции в Гарвардской богословской школе при Гарвардском университете в Кембридже (США).

В 1988 году был возведен в сан игумена.

С апреля 1989 года курировал в ОВЦС программу преодоления алкоголизма и наркомании, осуществлявшуюся в сотрудничестве с Министерством здравоохранения СССР и ВНЦ наркологии.

Одновременно как священнослужитель вел пастырскую работу с больными в московской городской наркологической больнице  $N^{\circ}$  17 и в наркологической клинике  $N^{\circ}$  13 Всесоюзного научного центра медико-биологических проблем наркологии. Первого марта 1990 года игумен Иринарх был назначен настоятелем вновь открытого больничного храма иконы Божией Матери «Отрада и Утешение» на Ходынском поле в Москве, который был полностью восстановлен при его деятельном участии. Одновременно продолжалось и его социальное служение. В 1990 году при храме было учреждено Православное братство трезвости «Отрада и утешение».

В 1990—1991 годах — секретарь Комиссии Священного Синода по благотворительности и катехизации (которая позднее была преобразована в два синодальных отдела — Синодальный отдел по церковной благотворительности и социальному служению и Синодальный отдел религиозного образования и катехизации).

В те же годы — секретарь Комиссии Священного Синода по содействию усилиям в преодолении последствий аварии на Чернобыльской АЭС. Решив полностью посвятить свои силы приходскому служению, игумен Иринарх просил освободить его от послушания в ОВЦС и с апреля 1991 года нес настоятельское служение в храме в честь иконы Божией Матери «Отрада и Утешение» на Ходынском поле.

Все годы священнослужения на поприще настоятеля храма занимался пастырским душепопечением и духовным окормлением госпитализированных больных Московской городской клинической больницы имени С. П. Боткина и расположенной по соседству клиники Онкологического научно-исследовательского института имени П. А. Герцена. Возрождал приписной больничный храм святых врачей-бессребреников Космы и Дамиана на территории Боткинской больницы.

Пятнадцатого декабря 2000 года назначен благочинным храмов Всехсвятского округа города Москвы.

Решением Священного Синода от 12—13 марта 2002 года избран епископом Пермским и Соликамским. Шестнадцатого марта 2002 года в Свято-Троицком соборе Данилова монастыря в Москве Патриархом Алексием ІІ возведен в сан архимандрита. Четырнадцатого апреля 2002 года за Божественной литургией в Храме Христа Спасителя в Москве хиротонисан во епископа Пермского и Соликамского.

Возрождение духовного и религиозного образования в Пермской епархии явилось одним из важнейших направлений архипастырской заботы преосвященного Иринарха. Его усилиями в сентябре 2002 года была открыта Пермская православная классическая гимназия, а в 2003 году образовано двухгодичное Пермское духовное училище для подготовки священноцерковнослужителей, преобразованное в 2009 году в Пермскую духовную семинарию.







Важным достижением стало открытие в 2008 году в Пермском государственном университете кафедры теологии.

За годы управления епархией епископом Иринархом были открыты четыре новых монастыря: два мужских и два женских.

Решением Священного Синода от 5 марта 2010 года епископ Иринарх был освобожден от управления Пермской епархией в связи с назначением на должность председателя новообразованного Синодального отдела Русской Православной Церкви по тюремному служению с титулом епископа Красногорского, викария Московской епархии.

Шестнадцатого апреля 2010 года назначен настоятелем храма святителя Николая Чудотворца в Заяицком города Москвы, при котором было определено разместиться Синодальному отделу по тюремному служению.

С 31 декабря 2011 года по 16 марта 2013 года управлял Юго-Западным викариатством в границах Юго-Западного административного округа города Москвы.

Совмещая служение в должности председателя Синодального отдела по тюремному служению на всей канонической территории Русской Православной Церкви, епископ Иринарх возглавил Комиссию по социальному служению в местах лишения свободы при Епархиальном совете города Москвы, в область попечения которой входила организация тюремного служения в учреждениях УФСИН России по городу Москве.

Владыка Иринарх являл собой редкий пример профессионализма, рассудительности и невероятной работоспособности. Благодаря его усилиям на государственном уровне реализованы многие церковные инициативы, главными из которых стали создание института штатного

тюремного духовенства путем введения должностей помощников начальников территориальных управлений ФСИН России по организации работы с верующими; подготовка к принятию Федерального закона № 103-Ф3 от 20.04.2015 года, который законодательно расширил список осужденных, имеющих право на общение со священнослужителями; передача епархиям объектов религиозного назначения, находящихся в оперативном управлении у территориальных подразделений ФСИН России; подписание Соглашения о взаимодействии Русской Православной Церкви с ФСИН России.

За труды на поприще многочисленных церковных послушаний епископ Иринарх был награжден многими церковными, государственными и ведомственными наградами, среди которых орден святого благоверного Даниила Московского (III степени, 2001; ІІ степени, 2011), орден святого благоверного великого князя Александра Невского (І степени, 2006) «за заслуги и большой личный вклад в восстановление, укрепление нравственных и духовных традиций», государственный орден Дружбы (2001), высшая награда ФСИН России — медаль Михаила Галкина-Враского (2021).

Решением Священного Синода от 13 апреля 2021 года владыке Ири-



нарху было определено именоваться епископом Раменским. Согласно его прошению, 4 мая 2023 года был освобожден от должности настоятеля храма святителя Николая Чудотворца в Заяицком города Москвы и назначен почетным настоятелем храма в честь иконы Божией Матери «Отрада и Утешение» на Ходынском поле, куда был переведен и Синодальной отдел по тюремному служению.

Двадцать шестого января 2024 года в храме в честь иконы Божией Матери «Отрада и Утешение» на Ходынском поле состоялось от-

певание почившего архипастыря, которое возглавил епископ Павлово-Посадский Силуан. За богослужением молились митрополит Пермский и Кунгурский Мефодий, архиепископ Витебский и Оршанский Димитрий, духовенство Пермской митрополии, сотрудники ФСИН России, духовные чада и многие, знавшие владыку лично.

Епископ Иринарх был погребен в городе Москве.

Со святыми упокой, Христе, душу раба Твоего!

Священник Алексий Алексеев



Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл выразил соболезнование в связи с кончиной епископа Раменского Иринарха:

«Без малого 40 лет почивший архипастырь усердно трудился на ниве Господней. Долгие годы он совмещал священническое делание с социальным служением, окормляя пациентов столичных клиник, а также страждущих от недугов алкоголизма и наркомании.

Впоследствии Господь возложил на почившего епископский омофор, вверив управление Пермской епархией, а затем призвал к несению ответственного послушания председателя Синодального отдела по тюремному служению, о деятельности которого владыка заботился до самой кончины.

Милостивый Господь, смертию Своею смерть нашу испровергший и жизнь нестареющую источивший (канон 3-го гласа в субботу утра), да примет с любовью душу новопреставленного епископа Иринарха, простит все вольные и невольные согрешения и сотворит ему вечную память».

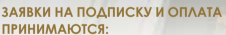
#### ЖУРНАА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



## Редакционная подписка на 2024 год

Официальное издание Русской Православной Церкви





- •через сайт http://podpiska.jmp.ru
- **по безналичному расчету** заявку направлять на эл. почту sokolenko@rop.ru, тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 2236
- непосредственно в издательстве Москва, ул. Погодинская, 18/1, стр. 1, отдел экспедиции, тел. +7 (499) 246-48-79

Подписка на полгода предоставляется при заказе от 10 экземпляров. При оформлении подписки с любого месяца вы получаете годовой комплект.

При оформлении подписки от 10 экз. предусмотрены скидки.

В платежном документе необходимо указать название журнала, число экземпляров и период, за который произведена оплата.

ПОЛУЧЕНИЕ В ИЗДАТЕЛЬСТВЕ
ПОЧТОВАЯ ПЕРЕСЫЛКА ПО РОССИИ
ДЛЯ СТРАН БЛИЖНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ

ДЛЯ СТРАН ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ

**— 3 060** руб.

**— 3 660** РУБ.

— 5500 РУБ.

**— 7500** руб.

#### РЕКВИЗИТЫ:

Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви» Р/с 40703810092000002634 в АО ГПБ г. Москва К/с 30101810200000000823 ИНН 7704277393 КПП 770401001 БИК 044525823 Подписной индекс в каталоге Почты России ПП950